Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 7

Artikel: Der Einbruch in die Hochburg des christlichen Gottesglaubens
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411312

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REIDENKER

ONATSSCHRIFT-DER-FREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHWEIZ

ran, Juli 1965 Nr. 7 48. Jahrgang

Der Einbruch in die Hochburg des christlichen
Gottesglaubens

Wiederholt haben wir unsere Leser mit solchen Einbriichen
in die Hochburg des christlichen Gottesglaubens, in die Univer-
sititstheologie, bekannt gemacht und haben dabei gezeigt, wie
sehr diese Einbriiche die zentrale Position des Christenglau-
bens, den Glauben an einen christlich verstandenen Gott, be-
unruhigt und auch schon angeschlagen haben. Auf zwei der-
artige Einbriiche sei denn auch heute kurz hingewiesen.

Das erste Dokument:

Mitte Februar 1964 traten sich im Rahmen der Universitit
Mainz die beiden fithrenden Theologen Herbert Braun und
Helmut Gollwitzer gegeniiber zu einem- offenen und iiberaus
spontanen Streitgespriich, wie es unsere Zeit schon lange nicht
mehr erlebt hat. Schriftliche Vorbereitungen halfen da nicht
weiter; die beiden Partner bedriingten sich gegenseitig hart
und heiss. Nur darin waren sie einig, dass sie beide die behan-
delte Frage sehr ernst nahmen und dass beide aus einer unge-
wohnlichen Fiille theologischen Wissens heraus argumentierten.
In der Sache selbst gab es gegenseitig keine Schonung, wohl
aber in der Form der Auseinandersetzung; Tiefschlige wurden
von beiden Seiten her vermieden. Zuhorer waren die Professo-
ren und Studenten der Universitiit, aber auch die Gemeinde-
pfarrer. Das Gespriich wurde auf Tonband aufgenommen und
ist heute in Buchform erschienen.

Um was ging es denn in dieser Disputation? Gegeniiber
standen sich nicht eigentlich Theismus und Atheismus; es ging
vielmehr um die Frage: In welchem Sinn kann heute noch in

Inhalt

Der Einbruch in die Hochburg
des christlichen Gottesglaubens
Ein neuer Jesuiten-General
Satz fiir Satz miisste man widerlegen
Zum Gedenken an Prof. Dr. Arnold Heim
Aus meinem Tagebuch
Buchbesprechung
Schlaglichter

Die Literaturstelle empfiehlt

Theologie und Oeffentlichkeit von Gott gesprochen werden?
Konnen wir iiber Gott mehr wissen und aussagen als das, was
der Mensch aus dem Verstehen seines eigenen Daseins heraus
folgern kann? Es ist ja dieselbe Frage, die auch Bischof Ro-
binson zum Schrecken der Christenheit aufgeworfen und auf
seine Weise beantwortet hat.

Durch den stiirmischen Gang der Diskussion wurden beide
Partner tief in die Schwierigkeiten der theologischen Exegese
hineingezerrt; aber beide waren diesen Schwierigkeiten ge-
wachsen und gingen ihnen nicht aus dem Weg. Unseren Lesern
als Nichttheologen soll dieser schwer verstindliche Teil der
Diskussion erspart bleiben. Es gentigt, die Thesen der beiden
Kontrahenten und den Ausgang der Diskussion zur Kenntnis zu
bringen.

Professor Herbert Braun, Ordinarius fiir Theologie an der
Universitit Mainz, behilt «Gott» als Begriff und Wort; er holt
aber beide, Begriff und Wort, aus dem christlichen Jenseits
heriiber und verlagert sie in das Diesseits, genauer: — in die
sozial wertvollen Beziehungen von Mensch zu Mensch. «Wo
das Lieben geschieht, das ist Gott.» Von Transzendenz und
Jenseits, von der Personlichkeit und ontologischen Eigenstin-
digkeit Gottes will Braun nichts mehr wissen.

Helmut Gollwitzer dagegen ist geschult und festgefahren in
der Theologie Karl Barths. Mehr als das — er ist heute der
wohl repriisentativste Vertreter der dialektischen Theologie.
Am biblisch-christlichen sowie am kirchlich-dogmatischen Got-
tesbegriff hilt er daher unbedingt fest. Von dieser Position her
setzt er seinem theologischen Gespriichspariner mit heissen und
spitzen Fragen arg zu und versucht, ihn in Bedringnis zu brin-
gen. Und nun die Frage nach dem Ertrag! Sicher fiihrte das
Gespriich zu keiner Einigung; die Ansichten standen sich am
Ende so hart und schroff gegeniiber wie am Anfang. Wer nur
in der Aufhebung der Gegensiitze und in der Einigung einen
Ertrag sehen kann, mag iiber das Ausbleiben eines solchen Er-
folges klagen. Fiir uns liegt der grosse und sehr positive Ertrag
just darin, dass die Gegensiitze nicht aufgehoben, genauer: —
dass sie aus der Sache heraus nicht aufgehoben werden konnen
und darum in aller schmerzlichen Schiirfe bestehen bleiben.
Prof. Braun bekennt offen und ehrlich, dass er «in der Tat
auf Gott in der Immanenz hinaus will». Er hilt also am Gottes-
begriff fest, nimmt ihn aber in die Immanenz, d. h. in die dies-
seitig-reale Welt herein. Damit bricht die ganze uniibersehbar
weite Dimension christlicher Jenseitigkeit, die Dimension eines
christlich verstandenen Himmels, aber auch die Moglichkeit

Aus der Bewegung eines Fortlebens der Seligen im Himmel rettungslos in sich zu-

sammen. Man mag es drehen und wenden, wie man will, dieser

53

Landesbibliothek
3000 Bern



"«Gott in der Immanenzy ist, christlich gesehen, ein blanker
Atheismus; eine Einigung zwischen dieser hoflichen Form des
Atheismus und dem christlichen Gottesglauben ist in der Tat
unméglich.

Fiir uns also ist das Gesprich durchaus nicht ohne Ertrag
geblieben; wir sehen diesen sehr positiven Ertrag darin, dass
der Atheismus, wenn auch in der héflichen Form eines «Gottes
in der Immanenz», heute auch schon in der Theologie selbst
kiihn sein Haupt erhebt, dem besten Vertreter des christlichen
Theismus trotzig die Stirn bietet und trotz all dem heissen
und spitzen Forschen und Fragen an seiner atheistischen
Grundthese festhilt.

Das zweite Dokument:

Vom Buch «Honest to God» des anglikanischen Bischofs Ro-
binson war hier wiederholt schon die Rede, und immer haben
wir uns dabei fragen miissen: Was sagt die dialektische Theo-
logie zu Robinsons Vorstoss? Wird sie doch von diesem revo-
lutionéren Vorstoss am stiirksten getroffen! Das war doch das
tiefste Anliegen Barths, alle Zweifel an Gott, alle Fehldeutun-
gen und Verbiegungen des christlichen Gottesbegriffes aus der
Wurzel heraus unméglich zu machen dadurch, dass er das, was
zu Zweifeln Anlass geben konnte, eben diesen christlichen
Gottesbegriff, ganz einfach als die grosstmogliche und best-
mogliche Sicherheit voraussetzte; dadurch, dass er den bi-
blisch verstandenen Gott ontologisch und dogmatisch an den
Anfang setzte. Da hiess es deutlich genug: Niemals darfst du
vom Menschen und von der menschlichen ratio aus und
niemals vom realen Diesseits aus gegen die Moglichkeiten einer
Gottesexistenz fragen — so etwas kommt immer schief heraus;
umgekehrt, du musst von Gott aus gegen die Moglichkeiten
einer menschlichen ratio und Wissenschaft hin fragen und
damit diese in ihrer Fragwiirdigkeit erkennen, dann hast du
sicheren Grund und Boden fiir den christlichen Glauben.
Und da hat Barth sicher richtig gesehen: Dieser ontolo-
gische und methodologische Apriorismus Gottes ist der einzige
Weg und die einzige Moglichkeit, um heute noch am christ-
lichen Glauben festhalten zu kénnen. Der kithne Eroberungs-
zug der dialektischen Theologie in die Welt hinaus war ver-
heissungsvoll und schuf starke Hoffnungen — nun aber dieser
fatale Riickschlag! Der hochstehende Kirchenfunktionir Ro-
binson will von diesem Apriorismus Barths nichts wissen! Just
vom Menschen und von der menschlichen Wissenschaft her
fragt er gegen Gott hin; es ist ein sorgenvolles Fragen und lan-
det schliesslich, wie Barth es voraussah, bei der fast vélligen
Preisgabe des christlichen Gottesbegriffes; bei Robinson wie bei
Braun landet dieses Fragen schliesslich in der Gleichsetzung:
Gott ist nichts anderes und nicht mehr als die liebevolle Begeg-
nung von Mensch zu Mensch.

Darum haben wir uns immer wieder gefragt: Was sagt denn
eigentlich die dialektische Theologie zu Robinsons kiihnem
Unterfangen? Wir mussten lange auf die Antwort warten —
diese Antwort ist heute da! Wir finden sie im Brief des Dekans
Heinrich Lang in Schwibisch Gmiind an einen jungen Theolo-
gen. Der Brief macht gegenwiirtig die Runde durch die prote-
stantische Presse, und so haben auch wir ihn vor Augen be-
kommen.

Auch hier verschonen wir unseren Leser mit allem theologi-
schen Beiwerk und halten als Hauptsache fest: Der Brief ist
weder Kampf noch Protest gegen Robinson; er enthilt schlicht
und einfach die objektiv richtige Feststellung, dass hier dem
christlichen ein von Grund aus verschiedener diesseitiger Got-
tesbegriff entgegengestellt wird; keine Transzendenz und keine
gottliche Wirklichkeit mehr ausserhalb unserer Diesseitswelt;
‘Ablehnung alles Supranaturalismus; alles das, wovon die
Christgemeinde lebt, wird verneint; kein Gott mehr ausser und

54

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschiiftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Ziirich,

Postcheck-Konto 80 - 48853.

iiber der Welt, auch nicht mehr im geistigen Sinn; kein Gott,
der ausserhalb oder oberhalb seiner Schépfung existiert; kein
Gott mehr, den man in der Not anrufen kann; kein Gott mehr,
der unseren Ruf, der unser Gebet erhért und hilft; kein gott-
liches Subjekt voll unendlicher Macht und unendlicher Giite,
das seine Existenz in sich selbst hat und zum hilfebediirftigen
Menschen in lebendigen Kontakt treten kann. Robinson steht
Feuerbach sicher niher als dem Theologen Barth. Deutlich spiirt
man hinter allen diesen theologischen Feststellungen des prote-
stantischen Dekans das tiefe Erschrecken iiber einen solchen
Einbruch in die Theologie; deutlich spiirt man das Erstaunen,
deutlich auch den bitteren Schmerz dariiber, dass das alles nach
Barth, nach dem verheissungsvollen Siegeszug der dialektischen
Theologie iiberhaupt moglich geworden ist.

So weit die beiden Dokumente, mit denen wir unseren Leser
bekannt machen wollten. Was sagen sie uns?

1. Die bestimmte Absage an den christlichen Gotteshegriff —
diese Absage bricht also bereits in den geweihten Raum der
Universititstheologie ein und stellt sich dort offen und zuver-
sichtlich dem Gegenangriff der noch christlich gebliebenen
Theologen.

2. In die heilige Gralsburg des Christenglaubens, in die Uni-
versitiitstheologie, sind Zwietracht, Unsicherheit und Zweifel
eingebrochen. Schon lange misstraute die Kirche ihrer eigenen
Schépfung und Vertreterin in der Hochschule, der Theologie;
dieses Misstrauen erweist sich immer mehr als berechtigt. Es
liegt in der Linie der miglichen Entwicklung, dass die Theolo-
gie sich immer weiter von der Kirche 16st, dafiir sich immer
niher an die Religionswissenschaft heranarbeitet, eine Entwick-
lung, die schon seit Franz Overbeck in Basel, dem Freund
Nietzsches, eingesetzt hat und sich wohl nicht mehr aufhalten
lasst; wird sie doch durch Theologen wie Herbert Braun, Paul
Tillich und Bischof Robinson aufgenommen und beschleunigt.

3. Von aussen her gesehen wiichst die Macht der Kirche von
Tag zu Tag; mit Konkordaten und anderen Manévern erobert
sie sich eine Machtposition nach der anderen. In ihrem Innern
aber sitzt und nagt der Wurm des Zweifels und der Unsicher-
leit. Drei Zeugnisse aus der Gegenwart mdgen hier rasch noch
Platz finden: In vornehmer Aufrichtigkeit gibt das «Kirchen-
blatt fiir die reformierte Schweiz» p.144 zu, dass die vom Bi-
schof Robinson gestellte Frage heute vielen Menschen zu schaf-
fen mache, Theologen und Nichttheologen. — Die Studenten
der schwedischen Hauptuniversitit Uppsala schlagen vor, die
theologische Fakultiit in eine religionswissenschaftliche Fakul-
tit umzubenennen. — An der traditionellen Stiftungsfeier die-
ses Jahres spricht der Rektor der Universitit Ziirich, Professor
Schweizer, in seiner Festansprache iiber das Thema: «Was
heisst Gott?», eine Frage, die von Barth aus als Blasphemie
und als bare theologische Unméglichkeit angesehen werden
muss, die aber zugleich die bedriickende Problematik des heu-
tigen Gottesbegriffes aufdeckt.

Ob es sich da — um einen Begriff von Jakob Burckhardt zu
verwenden — bereits um den Prozess der Schnellfiule handelt,
wird sich bald einmal erweisen; manchmal sieht es wirklich

nach so etwas aus. Omikron



	Der Einbruch in die Hochburg des christlichen Gottesglaubens

