
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 7

Artikel: Der Einbruch in die Hochburg des christlichen Gottesglaubens

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REIDENKER
[ONÄTSSCHRIFTDERrREIGEISTIGEN-WREINIGÜNG-DER-SCHWEIZ
rau, Juli 1965 Nr. 7 48. Jahrgang

Der Einbruch in die Hochburg des christlichen
Gottesglaubens

Wiederholt haben wir unsere Leser mit solchen Einbrüchen
in die Hochburg des christlichen Gottesglaubens, in die
Universitätstheologie, bekannt gemacht und haben dabei gezeigt, wie
sehr diese Einbrüche die zentrale Position des Christenglaubens,

den Glauben an einen christlich verstandenen Gott,
beunruhigt und auch schon angeschlagen haben. Auf zwei
derartige Einbrüche sei denn auch heute kurz hingewiesen.

Das erste Dokument :

Mitte Februar 1964 traten sich im Rahmen der Universität
Mainz die beiden führenden Theologen Herbert Braun und
Helmut Gollwitzer gegenüber zu einem- offenen und überaus

spontanen Streitgespräch, wie es unsere Zeit schon lange nicht
mehr erlebt hat. Schriftliche Vorbereitungen halfen da nicht
weiter; die beiden Partner bedrängten sich gegenseitig hart
und heiss. Nur darin waren sie einig, dass sie beide die behandelte

Frage sehr ernst nahmen und dass beide aus einer
ungewöhnlichen Fülle theologischen Wissens heraus argumentierten.
In der Sache selbst gab es gegenseitig keine Schonung, wohl
aber in der Form der Auseinandersetzung; TiefSchläge wurden
von beiden Seiten her vermieden. Zuhörer waren die Professoren

und Studenten der Universität, aber auch die Gemeindepfarrer.

Das Gespräch wurde auf Tonband aufgenommen und
ist heute in Buchform erschienen.

Um was ging es denn in dieser Disputation? Gegenüber
standen sich nicht eigentlich Theismus und Atheismus; es ging
vielmehr um die Frage: In welchem Siim kann heute noch in

a
0
a
«
0

•H

a o

t) O
C O
«t o
•4 60

Inhalt
Der Einbruch in die Hochburg

des christlichen Gottesglaubens
Ein neuer Jesuiten-General
Satz für Satz müs6te man widerlegen
Zum Gedenken an Prof. Dr. Arnold Heim
Aus meinem Tagebuch

Buchbesprechung
Schlaglichter
Die Literaturstelle empfiehlt
Aus der Bewegung

Theologie und Oeffentlichkeit von Gott gesprochen werden?
Können wir über Gott mehr wissen und aussagen als das, was
der Mensch aus dem Verstehen seines eigenen Daseins heraus
folgern kann? Es ist ja dieselbe Frage, die auch Bischof
Robinson zum Schrecken der Christenheit aufgeworfen und auf
seine Weise beantwortet hat.

Durch den stürmischen Gang der Diskussion wurden beide
Partner tief in die Schwierigkeiten der theologischen Exegese
hineingezerrt; aber beide waren diesen Schwierigkeiten
gewachsen und gingen ihnen nicht aus dem Weg. Unseren Lesern
als Nichttheologen soll dieser schwer verständliche Teil der
Diskussion erspart bleiben. Es genügt, die Thesen der beiden
Kontrahenten und den Ausgang der Diskussion zur Kenntnis zu
bringen.

Professor Herbert Braun, Ordinarius für Theologie an der
Universität Mainz, behält «Gott» als Begriff und Wort; er holt
aber beide, Begriff und Wort, aus dem christlichen Jenseits
herüber und verlagert sie in das Diesseits, genauer: — in die
sozial wertvollen Beziehungen von Mensch zu Mensch. «Wo
das Lieben geschieht, das ist Gott.» Von Transzendenz und
Jenseits, von der Persönlichkeit und ontologischen Eigenständigkeit

Gottes will Braim nichts mehr wissen.

Helmut Gollwitzer dagegen ist geschult und festgefahren in
der Theologie Karl Barths. Mehr als das — er ist heute der
wohl repräsentativste Vertreter der dialektischen Theologie.
Am biblisch-christlichen sowie am kirchlich-dogmatischen
Gottesbegriff hält er daher unbedingt fest. Von dieser Position her
setzt er seinem theologischen Gesprächspartner mit heissen und
spitzen Fragen arg zu und versucht, ihn in Bedrängnis zu bringen.

Und nun die Frage nach dem Ertrag! Sicher führte das

Gespräch zu keiner Einigung; die Ansichten standen sich am
Ende so hart und schroff gegenüber wie am Anfang. Wer nur
in der Aufhebung der Gegensätze und in der Einigung einen
Ertrag sehen kamt, mag über das Ausbleiben eines solchen
Erfolges klagen. Für uns liegt der grosse und sehr positive Ertrag
just darin, dass die Gegensätze nicht aufgehoben, genauer: —
dass sie aus der Sache heraus nicht aufgehoben werden köimen
und darum in aller schmerzlichen Schärfe bestehen bleiben.
Prof. Braun bekennt offen und ehrlich, dass er «in der Tat
auf Gott in der Immanenz hinaus will». Er hält also am Gottesbegriff

fest, nimmt ihn aber in die Liunanenz, d. h. in die
diesseitig-reale Welt herein. Damit bricht die ganze unübersehbar
weite Dimension christlicher Jenseitigkeit, die Dimension eines
christlich verstandenen Hinmiels, aber auch die Möglichkeit
eines Fortlebens der Seligen im Himmel rettungslos in sich
zusammen. Man mag es drehen und wenden, wie man will, dieser

53



«Gott in der Immanenz» ist, christlich gesehen, ein blanker
Atheismus; eine Einigung zwischen dieser höflichen Form des

Atheismus und dem christlichen Gottesglauben ist in der Tat
unmöglich.

Für uns also ist das Gespräch durchaus nicht ohne Ertrag
geblieben; wir sehen diesen sehr positiven Ertrag darin, dass

der Atheismus, wenn auch in der höflichen Form eines «Gottes

in der Immanenz», heute auch schon in der Theologie selbst

kühn sein Haupt erhebt, dem besten Vertreter des christlichen
Theismus trotzig die Stirn bietet und trotz all dem heissen

und spitzen Forschen und Fragen an semer atheistischen
Grundthese festhält.

Das zweite Dokument :

Vom Buch «Honest to God» des anglikanischen Bischofs
Robinson war hier wiederholt schon die Rede, imd immer haben
wir uns dabei fragen müssen: Was sagt die dialektische Theologie

zu Robinsons Vorstoss? Wird sie doch von diesem
revolutionären Vorstoss am stärksten getroffen! Das war doch das

tiefste Anliegen Barths, alle Zweifel an Gott, alle Fehldeutungen

und Verbiegungen des christlichen Gottesbegriffes aus der
Wurzel heraus unmöglich zu machen dadurch, dass er das, was

zu Zweifeln Anlass geben köimte, eben diesen christlichen
Gottesbegriff, ganz einfach als die grösstmögliche und
bestmögliche Sicherheit voraussetzte; dadurch, dass er den
biblisch verstandenen Gott ontologisch und dogmatisch an den
Anfang setzte. Da hiess es deutlich genug: Niemals darfst du

vom Menschen und von der menschlichen ratio aus und
niemals vom realen Diesseits aus gegen die Möglichkeiten einer
Gottesexistenz fragen — so etwas kommt immer schief heraus;
umgekehrt, du musst von Gott aus gegen die Möglichkeiten
einer menschlichen ratio und Wissenschaft hin fragen und
damit diese in ihrer Fragwürdigkeit erkennen, daim hast du
sicheren Grund und Boden für den christlichen Glauben.
Und da hat Barth sicher richtig gesehen: Dieser ontolo-
gische und methodologische Apriorismus Gottes ist der einzige
Weg und die einzige Möglichkeit, um heute noch am
christlichen Glauben festhalten zu können. Der kühne Eroberungszug

der dialektischen Theologie in die Welt hinaus war ver-
heissungsvoll und schuf starke Hoffnungen — nun aber dieser
fatale Rückschlag! Der hochstehende Kirchenfunktionär
Robinson will von diesem Apriorismus Barths nichts wissen! Just
vom Menschen und von der menschlichen Wissenschaft her
fragt er gegen Gott hin; es ist ein sorgenvolles Fragen und landet

schliesslich, wie Barth es voraussah, bei der fast völligen
Preisgabe des christlichen Gottesbegriffes ; bei Robinson wie bei
Braun landet dieses Fragen schliesslich in der Gleichsetzung:
Gott ist nichts anderes und nicht mehr als die liebevolle Begegnung

von Mensch zu Mensch.

Darum haben wir uns immer wieder gefragt: Was sagt denn
eigentlich die dialektische Theologie zu Robinsons kühnem
Unterfangen? Wir mussten lange auf die Antwort warten —
diese Antwort ist heute da! Wir finden sie im Brief des Dekans
Heinrich Lang in Schwäbisch Gmünd an einen jungen Theologen.

Der Brief macht gegenwärtig die Runde durch die
protestantische Presse, und so haben auch wir ihn vor Augen
bekommen.

Auch hier verschonen wir unseren Leser mit allem theologi-
sehen Beiwerk und halten als Hauptsache fest: Der Brief ist
weder Kampf noch Protest gegen Robinson; er enthält schlicht
und einfach die objektiv richtige Feststellung, dass hier dem
christlichen ein von Grund aus verschiedener diesseitiger
Gottesbegriff entgegengestellt wird; keine Transzendenz und keine
göttliche Wirklichkeit mehr ausserhalb unserer Diesseitswelt;
(Ablehnung alles Supranaturalismus; alles das, wovon die
Christgemeinde lebt, wird verneint; kein Gott mehr ausser und

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,

Postcheck-Konto 80 - 48853.

über der Welt, auch nicht mehr im geistigen Sinn; kein Gott,
der ausserhalb oder oberhalb seiner Schöpfung existiert; kein
Gott mehr, den man in der Not anrufen kann ; kein Gott mehr,
der unseren Ruf, der unser Gebet erhört und hilft; kein .gött¬

liches Subjekt voll unendlicher Macht und unendlicher Güte,
das seine Existenz in sich selljst hat und zum hilfebedürftigen
Menschen in lebendigen Kontakt treten kann. Robinson steht

Feuerbach sicher näher als dem Theologen Barth. Deutlich spürt
man hinter aUen diesen theologischen Feststellungen des
protestantischen Dekans das tiefe Erschrecken über einen solchen

Einbruch in die Theologie; deutlich spürt man das Erstaunen,
deutlich auch den bitteren Schmerz darüber, dass das alles nach

Barth, nach dem verheissungsvollen Siegeszug der dialektischen
Theologie überhaupt möglich geworden ist.

So weit die beiden Dokumente, mit denen wir unseren Leser

bekannt machen wollten. Was sagen sie uns?

1. Die bestinunte Absage an den christlichen Gottesbegriff —
diese Absage bricht also bereits in den geweihten Raum der

Universitätstheologie ein und stellt sich dort offen und
zuversichtlich dem Gegenangriff der noch christlich gebliebenen
Theologen.

2. In die heilige Gralsburg des Christenglaubens, in die Uni-

versitätstheologie, sind Zwietracht, Unsicherheit und Zweifel
eingebrochen. Schon lange misstraute die Kirche ihrer eigenen
Schöpfung und Vertreterin in der Hochschule, der Theologie;
dieses Misstrauen erweist sich immer mehr als berechtigt. Es

liegt in der Linie der möglichen Entwicklung, dass die Theologie

sich immer weiter von der Kirche löst, dafür sich inuner
näher an die Religionswissenschaft heranarbeitet, eine Entwicklung,

die schon seit Franz Overbeck in Basel, dem Freund
Nietzsches, eingesetzt hat und sich wohl nicht mehr aufhalten
lässt; wird sie doch durch Theologen wie Herbert Braun, Paul

Tillich und Bischof Robinson aufgenommen und beschleunigt.
3. Von aussen her gesehen wächst die Macht der Kirche von

Tag zu Tag; mit Konkordaten und anderen Manövern erobert
sie sich eine Machtposition nach der anderen. In ihrem Innern
aber sitzt und nagt der Wurm des Zweifels und der Unsicherheit.

Drei Zeugnisse aus der Gegenwart mögen hier rasch noch

Platz finden: In vornehmer Aufrichtigkeit gibt das «Kirchenblatt

für die reformierte Schweiz» p. 144 zu, dass die vom
Bischof Robinson gestellte Frage heute vielen Menschen zu schaffen

mache, Theologen und Nichttheologen. — Die Studenten
der schwedischen Hauptuniversität Uppsala schlagen vor, die

theologische Fakultät in eine religionswissenschaftliche Fakultät

umzubenennen. — An der traditionellen Stiftungsfeier dieses

Jahres spricht der Rektor der Universität Zürich, Professor
Schweizer, in seiner Festansprache über das Thema: «Was

heisst Gott?», eine Frage, die von Barth aus als Blasphemie
und als bare theologische Unmöglichkeit angesehen werden

muss, die aber zugleich die bedrückende Problematik des
heutigen Gottesbegriffes aufdeckt.

Ob es sich da — um einen Begriff von Jakob Burckhardt zu

verwenden — bereits um den Prozess der Schnellfäule handelt,
wird sich bald einmal erweisen; manchmal sieht es wirklich
nach so etwas aus. Omikron

54


	Der Einbruch in die Hochburg des christlichen Gottesglaubens

