
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 6

Artikel: Die grosse Anpassung

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die grosse Anpassung!
Nicht nur jede christliche Denomination und Kirche, auch

das Christentum als Ganzes ist ein institutionelles Rahmengebilde;

in diesem Rahmen wechseln niclit nur fortwährend die
Menschen, es wechseln darin auch die Glaubenssätze und die
Glaubensgehalte. Jeder profane Zeitgeist füllt von aussen her
den organischen Rahmen der Kirchen mit immer neuem
Inhalt. Was auch die Kirchen daherreden von absoluter Gültigkeit

ihrer Glaubenssätze, was sie auch daherreden von
ehrwürdigem Alter, ja von der Ewigkeit ihrer Lehren, ihrer
Dogmatik — gerade diese inhaltliche Füllung des Christenglaubens
ist ständig in Bewegung, ist ständig dem äusseren und inneren
Wandel unterworfen — geblieben ist nur der institutionelle
Rahmen der Kirche und der Kirchen. Könnten wir den
heutigen Durchschnittschristen einem Vertreter des Urchristentums
gegenüberstellen, er könnte sein Gegenüber nicht mehr
verstehen. Und umgekehrt — der Urchrist, noch durchdrungen
vom Glauben an die unmittelbar bevorstehende Parusie Christi,
durchdrungen auch vom Glauben an das unmittelbar bevorstehende

Weltende und an die unmittelbar bevorstehende
Neuschöpfung der Welt durch Gott — er stünde fassungslos und
entsetzt vor den kläghehen Glaubenstrümmern, an denen der
heutige Christ glaubt anständigerweise noch festhalten zu müssen,

um überhaupt noch Christ heissen zu dürfen.

Wandel und Wechsel sind heute besonders eindrücklich. Die
Kirche, um sich als Rahmen gegen die ständigen Angriffe von
allen Seiten her am Leben zu erhalten, wirft aus ihrem
Glaubensbestand unbedenklich vieles hinaus, was dem profanen
Zeitgeist und der wissenschafthchen Einsicht zu offenkundig
widerspricht, was als rückständig und überholt erscheint.
Dagegen lässt sie sich von aussen her gar vieles herreichen, an das
der profane Zeitgeist heute als an eine überzeugende Wahrheit
glauben muss, auch wenn das Neue dem biblischen Grundgehalt
der Kirchenlehre noch so sehr widerspricht. Für diese Anpassung

der Kirchenlehre an den profanen Zeitgeist und an die
Wissenscliaft rasch zwei Beispiele:

1. Der «Basler Kirchenbote» nimmt sich löblicherweise vor,

wieder einmal den christhchen Gottesbegriff, das tragende
Fundament alles Christenglaubens, neu durchzudenken und zu

überprüfen. Offen und in anständiger Ehrlichkeit zeigt der

Verfasser, in welche Schwierigkeiten heute, im Zeichen der

Raumfahrten, die biblisch gebundene Gottesvorstellung —
persönlich gefasster Gott in einem real über der Erde sich
wölbenden Himmel — hinein gerät, und schliesst vorderhand, in

der Februar-Nummer, mit dem resignierten Hinweis auf den

anglikanischen Bischof Robinson und auf den französischen

Jesuitenpater Teilhard de Chardin. Diese beiden Kirchenmän-

ner aber stehen heute deswegen im Vordergrund des allgemeinen

Interesses, weil sie den biblisch gebundenen Gottesbegriff
vollständig preisgeben und durch andere, dem heutigen
Menschen näherliegende Gottesbegriffe ersetzen. Robinson
identifiziert, wenigstens in seiner ersten Schrift, Gott schlicht und

einfach mit dem rein diesseitigen Gott der Güte und der Liebe

von Mensch zu Mensch. Teilhard aber lässt den Gottesbegriff
aufgellen in einem nebelhaft zukünftigen Endpunkt Omega der

menschlichen und der kosmischen Entwicklung. Wesentlich für

beide ist die Tatsache, dass sie den traditionell christlichen
Gottesbegriff preisgeben und ihn so transformieren, dass er aus

den Glaubensschwierigkeiten herausgeholt und in das moderne

Weltbild eingebaut werden kann.

2. Noch augenfälliger zeigt sich hl der Frage der Evolution,
wie die Kirche sich Schritt für Schritt, aber doch unaufhaltsam
den wissenschaftlich fundierten Einsichten nähert und anpasst.

Deutlich lassen sich hier drei Phasen der Annähermig, der

Anpassung unterscheiden:

Die erste Reaktion der Kirchenlehre gegenüber der Evolution

war harte, eindeutige und unbeugsame Ablehnung. Beide
Kirchen spürten ganz richtig, dass es hier keine Kompromisse gibt,
dass man sich hier entscheiden muss, dass neben der Lehre von

der Evolution die biblische Schöpfungslelire keinen Platz und

keine Existenzmögliclikeit mehr hat. Daher haben sie die
Evolution schon bei ihrem ersten .Auftreten ungesäumt angegriffen
und in Grund und Boden hinein verdammt.

einen höheren Wert zu als einem primitiven Dämonenglauben. Wenn bei
einem solchen Vergleich wirklich das Christentum als die hochwertige
Religion herauskommt, so kann uns das eigentlich gleichgültig sein, weil
uns ja Religion überhaupt nicht erforderlich ist. Aber trotzdem ist für uns
die nun folgende Beweisführung interessant und fordert grundsätzlich zum
Widerspruch heraus. Hessen behauptet nämlich, dass das Christentum
deswegen die höchste Religion sei, weil in ihm sich alles befindet, was in
anderen Religionen verstreut vorliegt. Es enthalte die Lehre der Konfutse,
Laotse Buddha u. a., sogar den Eros Piatons. Während also die anderen
Religionen nur einzelne Werte besitzen, seien im Christentum alle Werte
vorhanden. Und dies berechtige die Behauptung, dass das Christentum die
höchste aller bestehenden Religionen sei. Diese Behauptung klingt für
den oberflächlichen Beobachter überzeugend. Aber hierzu ist manches zu

sagen, was diese Behauptung sogar ins Gegenteil umkehrt. Unter den

genannten Religionen sind einige, die älter sind als das Christentum. Diese
Werte sind also nicht auf christlichem Boden entstanden, sondern
übernommen worden. Die Religion aber, die zum ersten Male einen besonderen

Wert mitteilt, ist sicherlich höher zu werten als diejenige, die
Bekanntes einfach übernimmt. Denn, wenn man überhaupt von Offenbarung
spricht, dann kann diese nur in derjenigen Religion sein, die den Wert
zuerst bringt und nicht in einer, die ihn nur übernimmt. Ferner muss man
fragen, ob alle Werte im Christentum auf das gleich Ziel gerichtet sind.
Die ecclesia militans, die kämpferische Kirche, die man im Islam wiederfindet,

steht im glatten Widerspruch mit der Religion der Liebe, wie sie

Jesus gepredigt haben soll, und die auch dem platonischen Eros zugrundeliegt.

Durch die Vielheit der Werte geht die Einheit verloren. Es entsteht
eine charakterlos erscheinende Vielschichtigkeit und Widersprüchlichkeit,
nicht aber eine Werterhöhung. Religiöse Werte müssen vollkommen sein,
ein unteilbares Ganzes. Ein Kunstwerk entsteht nicht durch eine Fülle
von Stilen, sondern durch die konsequente Einhaltung eines bestimmten
Stiles. Die Vielzahl von Werten ist daher kein Ausweis für einen
Absolutheitsanspruch, sondern im Gegenteil eine Wertverschlechterung.

2. Phänomenologische Betrachtung

Mit der phänomenologischen Methode versucht man das Wesen einei

Gegenstandes oder Begriffes in seiner reinsten Form zu erfassen. Es wird

gefragt, ob das Wesen der Religion im Christentum am reinsten enthalten

sei. Hierbei muss man versuchen, alles äussere Beiwerk zu beseitigen, um

den Kern in den Blick zu bekommen. Gerade bei der Religion ist es aber

besonders schwierig, das Beiwerk vom Ursprünglichen zu trennen. Dies

zeigt sich bei den Gedankengängen Hessens sehr deutlich. Wohl muss man

versuchen, das Tiefgründigere vom Aeusserlichen zu sondern. Hessen will

ja Religion und Christentum als das Tiefste, Innerlichste des Menschen

erkennen. Trotzdem ist es aber auch möglich, dass das Tiefere gerade

Beiwerk ist, wenn es nämlich auch ohne Religion verstanden werden

kann und das eigentliche Religiöse nur etwaB Aeusseres ist. Das religiöse

Urphänomen ist dann am besten zu erkennen, wenn ausser mit der
phänomenologischen Methode auch geschichtlich nach dem Ursprung der

Religion gefragt wird. Denn wenn das Tiefgründige das Wesen der Religion

sein soll, dann muss es auch in den Uranfängen zu finden sein oder es

ist nicht Religion. Dann kommt man allerdings zu anderen Ergebnissen

wie Hessen. Für ihn ist der religiöse Urgrund das Erlebnis einer
«transzendent-immanenten Wertwirklichkeit von pcrsonal-überpersonaler Art, die

Gegenstand heiliger Ehrfurcht und Anbetung sowie Gegenstand
vertrauensvoller Hingabe und Liebe ist» (lateinische Ausdrücke sind hierbei

weggelassen). Diese Definition mag als Urgrund ein «wenig» komplizier
aussehen, wir wollen sie aber ernst zu nehmen versuchen und etwas
darauf eingehen. Man erkennt den Wunsch, Ueberirdisches (Transzendentes)

mit Irdischem (Immanentem) und die persönliche Vorstellung von Gott

mit einer überirdisch-unpersönlichen zu verbinden und alles dies als

Ehrfurcht gebietendes Heiliges zu erleben. Das Göttliche ist also nicht nur

jenseitig, sondern auch irdisch, persönlich und zugleich unpersönlich. D"
ist nach meiner Ansicht keine Tiefgründigkeit, sondern es sind gelinde

gesagt Widersprüche. Man hätte vielleicht etwas von Moral, Schönheit oder

Schöpferkraft im Menschen erwartet, um das menschlich Tiefe mit et*«'

48



Eine zweite und neue Phase zeigt sich in den Reden und
Enzykliken (z. B. in der Enzyklika Humani generis) des Papstes
Pius XII. Die blosse Verdammung der Evolution ist schon nicht
mehr möglich. Der Papst lässt die Entwicklungslehre wenn
auch nicht als vollendete Theorie, so doch vorderhand einmal
als Hypothese gelten. Er empfiehlt Zurückhaltung und ist froh,
sich noch nicht entscheiden zu müssen.

Und nun stehen wir heute, staunend und voU freudiger
Genugtuung, schon mitten in der 3. Phase, in der Phase der
Anerkeimung der Evolution durch das Haupt der katholischen
Kirche selbst, durch Paul VI. Vor wenigen Jahren hat der
sympathische Osteologe am Naturhistorischen Museum in Basel,
Dr. Johannes Hürzeler, in einer kleinen, aber ausgezeichnet
aufgebauten Ausstellung, im sachlichen Zusammenhang mit
seiner sensationellen Entdeckung des Oreopithecus, die
Entwicklung als unbestreitbare Tatsache den Baslern und einem
weiteren Publikum vor Augen und zur Diskussion gestellt.
Hürzeler, selber ein aufgeschlossener Katholik, hat sich damals
in Schrift imd Wort überzeugend für die Evolution eingesetzt
und hat den Gedanken der Evolution mutig auch in die katholische

Kirchenlehre hineingetragen. Mit anderen ebenso
aufgeschlossenen Katholiken zusammen hat er in der Schrift «Evolution

und Bibel» um Verständnis für die Entwicklungslehre
just bei seinen Glaubensbrüdern geworben. Wir zitieren aus
seinem Vortrag, den er 1960 anlässlich der Tagung der katholischen

Akademie in München gehalten hat, einige wenige
Sätze:

«Die Evolution an sich, die Veränderung, die Nichtkonstanz
der Arten ist nicht nur ein Phantom der Biologen, eine
geistreiche, aber vage Hypothese, sondern eine wohlfundierte Lehre,
die auch von den Philosophen und Theologen ernst genommen
werden muss.» — «Es besteht des weiteren auch kein
ausreichender Grund, das menschliche Lebewesen, das menschliche
Bion, beziehungsweise die menschliche Spezies von diesem
allgemeinen Gesetz der ganzen Schöpfung auszunehmen, obwohl
der zur Zeit noch unvollständig bekannte Stammbaum des Menschen

noch weniger die Tatsächlichkeit des Evolutionsprozesses
zu beweisen vermag als etwa der Stammbaum der Pferde.»

Göttlichem zu verbinden, aber nicht dies. Trotzdem steckt etwas Richtiges
dahinter, nämlich der Offenbarungsgedanke, wie man ihn sich vorstellt.
Ms Transzendenter offenbart sich Gott in der Welt, er ist selbst unpersönlich,

wirkt aber persönlich. Gott ist also als Ueberirdischer der Welt
angewandt. Die Welt ist nicht das zu Verachtende, sondern man soll die
»elt ernst nehmen, darf sich den Freuden der Welt hingeben, denn auch
Gott ist der Welt zugewandt. Dieser Standpunkt ist tatsächlich in katholischen

Kreisen stark vertreten, steht aber im Widerspruch zum Klosterwesen,

das ja die Abgeschiedenheit von der Welt verlangt. Gott greift
'»glich in das Weltgeschehen ein. Hier erhebt sich sofort die Frage nach
dein Bösen. Wie kann Gott das Böse zulassen, wenn er Macht zum
Eingreifen in das Immanente hat? Eine Frage, die von keiner Religion, bei
der Gott das Gute ist, beantwortet werden kann.

Ist nun das Transzendent-Immanente und Persönlich-Unpersönliche
•bgeschen von der Widcrsprüchlicbkeit der Kern jeder Religion? Am An-
'«ng jedes Glaubens religiöser Art stehen nur persönliche Gottheiten, die
sogar weitgehend menschenähnlich an Geist und Körper gedacht werden.
U(r Gedanke von Transzendenz und unpersönlichem Wesen ist im Dämo-
"englaubcn nicht einmal in den Wettermythen und Göttersagen des Alter-
•ums enthalten. Beim primitiven Menschen gibt es nur eine Welt und
"Mus darüber. Dies sind erst spätere Gedanken. Das Transzendente und
leberpersönliche ist späteres Gedankengut, kann daher nicht zum Wesen
der Religion gehören. Der Ursprung der Religion zeigt dies nicht, wohl
«Oer zeigt er die wahre Wurzel alles Religiösen auf. Es ist ein Nichtwissen
nber die Vorgänge in der Welt. Der primitive Mensch konnte sich die
"«turvorgänge nicht anders vorstellen wie durch lebende Wesen gelenkt.
?enau wie er selbst einen Vorgang verursachen kann, Unwissenheit ist
UM der Ursprung und auch das Wesen der Religion. Auch heute ist es
n°ch so, dort, wo man etwas nicht oder noch nicht erklären kann, erfindet

man sich etwas, das das Uncrklärbarc schafft. Man vergisst nur dabei,
d*'s man dadurch nichts erklärt. Denn wie Gott das Unerklärliche macht,
d>' weiss man trotzdem nicht.

«Die Evolution, die religiöse Eiferer im ersten Erschrecken
kurzsichtig als teuflisches Blendwerk verworfen haben, ist also
das grossartige Grundprinzip des Schöpfungsplanes, das jene
immer wieder tief beeindruckt, die Gelegenheit liaben, weiter
in die Geheimnisse der Erde und besonders der Biosphäre und
ihrer Geschichte einzudringen. Dieses Erlebnis übt auf hellhörige

und empfindliche Menschen, die noch fähig sind zu staunen

und sich von einer alten Formelsprache — die für ein ganz
anderes Welt- und Menschenbild geschaffen wurde —
freimachen können, eine unerhörte Wirkung aus. Darin liegt
vielleicht der beispiellose Erfolg der Schriften eines Pierre
Teilhard de Chardin begründet.» — «Das ganze Gewicht dieser
Probleme verlangt nun aber, dass gerade von theologischer und
philosophischer Seite her die angeschnittenen Prespektiven mit
grösstem Ernste, mit grösster Sachlichkeit und ohne alles
Ressentiment behandelt werden. Zu all den Diskussionen über
diese Fragen, die weit über die mir gestellte Aufgabe hinausgehen,

möchte ich als Paläobiologe und Christ den Theologen
zurufen: «Nolite timere! Fürchtet Euch nicht, die ganze, aber
auch die ganze biologische Wahrheit zu suchen!»

Dr. Hürzeler ist selbstverständlich noch da und dort auf
Widerstände innerhaüb semer Kirche gestossen. Aber offenbar
ist es ihm und seinem mutigen Einsatz gelungen, diese Widerstände

zu überwinden und für die von ihm gelehrte volle
Geltung der vollen Entwicklungslehre bis üi die Spitze der
katholischen Kirche hinauf Verständnis und Anerkennung zu finden.
Denn Ende Februar 1965 ging die folgende Meldung durch die
Presse :

«Papst Paul VI. hat Dr. Johannes Hürzeler, den Vorsteher
der Osteologischen Abteilung des Naturhistorischen Museums
zu Basel, zum Komtur der Zivilen Klasse des Ordens vom
Heiligen Gregor dem Grossen ernannt.» Nun, vielleicht hätte sich
auch eine besser passende Ehrung finden lassen, denn die inneren

Zusammenhänge zwischen dem Gedankengut des Papstes
Gregor I. aus dem Vormittelalter und der von Hürzeler so
tapfer verfochtenen Entwicklungslehre sind kaum ersichtlich.
Trotzdem — Dr. Johannes Hürzeler, der schon 1960 aus Anlass
des Basler Universitätsjubiläums als erster mit dem Basler

Hessen gibt aber zu, dass nach seiner Ueberlegung wohl die
«Wesenerfüllung» der Religion so bezeichnet werden darf, aber nicht muss.

3. Wertphilosophische Ueberlegung

Hierbei handelt es sich nicht um den Wert des Christentums oder einer
anderen Religion, sondern um Werte des Lebens, die nach Meinung Hessens

ebenfalls zur Religion und zum Christentum führen sollen. Nicht
wird wie im ersten Abschnitt die Religion bewertet, sondern es werden
eigenständige Werte betrachtet. Gemeint 6ind in erster Linie die ethischen
Werte. Hessen gibt ihre Eigenständigkeit wohl zu, sie seien nicht von
Gott angeordnet. Eine nur auf Ethik aufgebaute Religion sei eine Gcsetzes-
rcligion, die eine Ethik gerade aufheben würde. Denn eine von Gott
gesetzte Ethik ist nicht frei, und ohne Freiheit ist Ethik nicht möglich.
Eine solche Gesetzesreligion ist nach Hessen beispielsweise die mosaische.
Gott ordnet also die Werte nicht selbst an, er muss aber als ihr Garant
angesehen werden. Dass es überhaupt Sittliches gibt, sei ein Zeichen
dafür, dass es einen Gott geben muss. Schuld sei Lösung vom Ethischen,
sei die Sünde. Die Gnade bringe den Menschen wieder zurück zur
Befreiung von der Sünde. Das Christentum sei die einzige Religion, die dies

vermag. Kreuz, Golgatha, Erlöser seien nur im Christentum zu finden.
Dies ist nun allerdings kein neuer Gedanke. Es ist das christliche

Dogma von der Sündhaftigkeit und der Erlösung davon. Hiergegen erhebt
sich die altbekannte Gegenbehauptung, dass der Mensch gar nicht von
Natur schlecht ist und dass die Erlösung von der Sünde sinnlos ist, weil
die sündhafte Tat nicht beseitigt werden kann. Unser ethischer Wert von
der Verantwortung vor der Tat ist höher als die Vergebung der Sünde
nach unveränderlicher Schuld. Wir erkennen die Gnaden- und Heils-
geschichtc gar nicht als ethisch wertvoll an.

Dass Ethik da ist, ist unzweifelhaft, sie ist sicherlich eigenständig, trägt
also ihren Wert in sich. Für uns ist es wenig bedeutungsvoll, zu behaupten,

dass sie von Gott herrühre. Damit erklärt sich gar nichts. Wenn man
aber weiss, wie Ethik geschaffen werden kann, dann zeigt sich, dass es

49



Wissenschaftspreis ausgezeichnet worden ist, darf sich auch
dieser zweiten Ehrung von Rom her freuen. Ist es doch ihm,
dem Katholiken, gelungen, in die harte Mauer der katholischen
Dogmatik eine Bresche zu schlagen, durch diese Bresche den
Gedanken der Evolution in das katholische Glaubensgebäude
hinein zu tragen und so die Assimilation der katholischen Kir-
chenlehre an die real-diesseitige Tatsächlichkeit der Entwicklung

und damit auch an die Wissenschaft einen guten Schritt
vorwärts zu bringen.

Die Auswirkungen der beiden hier dargestellten Assimilationen

werden wir genau und aufmerksam verfolgen. Omikron

Was halten Sie davon?

Die Ohnmacht der Wellkirchen,

ernstlich gegen den schuftigen Erzbischof Makarios etwas zu
unternehmen, ist ja aufschlussreich genug. Man muss aber auch wissen,
um was dieser skrupellose Mann eigentlich kämpft. Die Athener
Zeitung «Elefteria», die ihn schon verschiedentlich in Leitartikeln
angegriffen, wirft ihm u. a. vor, dass er seine rein persönlichen
Ambitionen verfolge, und meint richtig, dass ein Anschluss Zyperns
an Griechenland Makarios seiner Machtstellung entheben würde
und eine Enteignung des riesigen Kirchenbesitzes auf Zypern zur
Folge hätte.

Da liegt der Hase im Pfeffer. Die römische Kirche hat dies ja
schon vor Jahrzehnten in Mexiko recht drastisch erlebt und
verdaut noch so schwer daran, dass die unterirdischen «Feinarbeiten»
nie aufgegeben wurden.

In Spanien wäre es für Rom seinerzeit ebenfalls bald zu
Milliardenverlusten gekommen, weshalb ja auch der friedliebende Papst
und Stellvertreter Gottes damals General Franco mit einer ganzen
Million unterstützte. Wie man weiss, hat sich diese Investition im
spanischen Bruderkrieg für Rom als nicht schlecht erwiesen. — Es

geht also hier wie dort um rein irdische Güter!
Etwas anderes ist es mit der russischen Hydra. Schon im Januar

a. c. meldeten zypriotische Zeitungen, dass in Nicosia drei sowje¬

tische Torbedoboote und anderes militärisches Material ausgebootet
wurden. Die UNO-Mission stellte fest — sie wisse nichts von dieser

Ankunft, und über diese Vogel-Strauss-Politik ist man genug im

Bilde. Bezeichnend ist aber, dass die Sowjets im eigenen Lande
Kirchen und Juden ausrotten und verfolgen. Es wird natürlich für
westliche Ohren und Augen harmlos umschrieben. Die gleichen, die

jedoch gegen Kirchen und Kapitalisten oder Kapitalismus in der

übrigen Mitwelt schreien und wühlen, unterstützen den Schurken
Erzbischof und gleichzeitigen Kapitalisten Makarios! L. E.

Schlaglichter

Auch das Klosterverbot (Art. 52) durchlöchert

An einer Versammlung der protestantischen Bezirkskirchenpflege
Winterthur sprach Prof. Dr. R. Pfister, Zürich, über die
Kulturkampfartikel in unserer Bundesverfassung.

Unter anderem stellte er fest, dass auch das Klosterverbot
(Art. 52) durch die Gründung von Missionsstationen und anderen

religiösen Niederlassungen stark durchlöchert sei, so dass es wie das

ebenso umgangene Jesuitenverbot (Art. 51) fallen gelassen werden
könnte. Doch müsste der vom Katholizismus angestrebten
Rekatholisierung der Schweiz ein Toleranzartikel in der Verfassung
entgegengesetzt werden. Auch könnten weder Eingriffe ins staatliche
Eherecht, noch die Verfügung über die Begrähnisplätze, noch
irgendwelche geistliche Gerichtsbarkeit geduldet werden.

So weit der Bericht aus der Winterthurer «Arbeiterzeitung» vom
3. April 1965. Es sei uns gestattet, die Frage aufzuwerfen: Ist das

der demokratischste Weg zu Verfassungsänderungen, dass man
Artikel systematisch durchlöchert und dann den neuen Zustand vom
Schweizer Volk einfach sanktionieren lässt? Wer garantiert dann

aber, dass der in Aussicht genommene Toleranzartikel besser beachtet

und eingehalten wird als Jesuiten- und Klosterverbot?
J. S. / A. H.

Alte Methode

Wie unser Bruderorgan «Freies Denken», Dortmund, in seiner

März-Nummer berichtet, hatte der 29jährige katholische Geistliche
William H. Du-Bay in einem längeren Schreiben an Papst Paul VI.

verlangt, dass der Kardinal und Erzbischof von Lo6 Angeles, James

auch ohne Gott geht. Denn wenn der Mensch den Mechanismus eines
Vorganges versteht, so ist er auf natürliche Weise erklärt, ob man dann
noch sagt, so mache es eben Gott, das ist uns gleichgültig. Die indische
Religion ist in dieser Beziehung weiter, wenn sie die Selbständigkeit der
Ethik als menschliches Ziel hinstellt und nicht von ihrer Herkunft spricht.

Auch auf die Kulturwerte des Christentums geht Hessen ein. Die
schöpferische Arbeit werde durch das Christentum geleitet. «Wer Wahrheit,
Güte, Schönheit sagt, sagt auch Gott.» Er zitiert Goethe: «Wer Wissenschaft

und Kunst besitzt, der hat auch Religion.» Die Gleichsetzung von
Religion, Kunst, Wissenschaft und Gott ist eine Unterstellung. Goethe
meint unter Religion eine Zusammenfassung aller guten Eigenschaften des
Menschen. Dies kann man natürlich machen, aber mit Gottesvorstellung
hat dies nichts zu tun. Wir sagen auch Wahrheit, Güte, Schönheit, aber
wir sagen nicht Gott. Wir meinen damit vielleicht diese Werte reiner, als

wenn man sie einem uns fragwürdig erscheinenden Begriff
unterordnet. Für uns sind Wahrheit, Güte und Schönheit Belbst höchstes Ziel des

menschlichen Lebens. Auch die schöpferische Kraft ist Eigenart des
Menschen. Sie kommt nicht von Gott, wohl aher richtet sie sich sehr oft
gegen Gott und die Religion. Auch freidenkerische Arbeit ist schöpferisch.
Das Suchen nach Wahrheit und Streben nach Freiheit hat ja den Gegensatz

zum Dogma hervorgerufen.

4. Geschichtsphilosophische Untersuchung

Hierauf sei nur kurz eingegangen. Denn hier wird die These weiter
verfochten, das Christus als fleischgewordener Gott mehr sei als alle Propheten

der anderen Religionen und des alten Testamentes. Die Ineinssetzung
von Gott und Christus ist ja nicht einmal innerhalb des Christentums
unbestritten. Sicherlich ist sie ein unbewiesenes Erzeugnis unserer
Einbildungskraft, selbst wenn man es dialektisch auffasst. Zwar berichtet
die Bibel, dass Jesus es selbst von sich gesagt hätte. Dies werde auch in
keiner anderen Religion gesagt. Aher vielleicht haben die Propheten der
anderen Religionen nur aus persönlicher Zurückhaltung sich bescheidener

gebärdet, dann fällt auch diese Behauptung in sich zusammen. Denn Bc

scheidenheit ist auch ein ethischer Wert.

Zusammenfassung

Hessen glaubt, den Absolutheitsanspruch des Christentums rechtfertigen
zu können, zwar nicht aufgrund logischer Beweise, sondern

weil das Christentum alles in sich enthält, was die anderen Religionen
enthalten,

weil es das Urwesen der Religion, das Transzendent-Immanente, das Per-

sönlich-Ueberpersönliche, enthalte,

weil es die Grundlage einer menschlichen Moral in sich trage,
weil es die einzige Religion sei, dessen Gründer der Sohn Gottes sei.

Wir antworten darauf:

dass ein religiöses System, das alle Richtungen enthält, keine Einheit sein

kann,

dass das Urwesen der Religion in seinem geschichtlichen Anfang und aneb

heute noch nur das Nicht-Wissen um eine andere Erklärung ist, alle!

Tiefgründigere spätere Beimischung, also kein Urgrund ist,
dass die Grundlage der menschlichen Moral die Existenz des Menschen

selbst ist,

dass die Behauptung der Vollkommenheit Christi als des Sohnes Gottes

aus menschlichen Berichten stammt.

Wir sehen aus unserer Betrachtung und eigentlich auch aus dem
besprochenen Buch des bekannten Philosophen seihst, mit welcher Mühe ein

solcher Absolutheitsanspruch aufgestellt werden muss. Dass es nach f"'
2000jähriger Geschichte des Christentums heute noch erforderlich scheint.

ein solches Buch herauszugeben, ist ein deutliches Zeichen innerer Schwache

des Christentums. Dr. Hans Tit"

50


	Die grosse Anpassung

