Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 6

Artikel: Die grosse Anpassung

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411311

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die grosse Anpassung!

Nicht nur jede christliche Denomination und Kirche, auch
das Christentum als Ganzes ist ein institutionelles Rahmenge-
bilde; in diesem Rahmen wechseln nicht nur fortwihrend die
Menschen, es wechseln darin auch die Glaubenssitze und die
Glaubensgehalte. Jeder profane Zeitgeist fiillt von aussen her
den organischen Rahmen der Kirchen mit immer neuem In-
halt. Was auch die Kirchen daherreden von absoluter Giiltig-
keit ihrer Glaubenssitze, was sie auch daherreden von ehr-
wiirdigem Alter, ja von der Ewigkeit ihrer Lehren, ihrer Dog-
matik — gerade diese inhaltliche Fiillung des Christenglaubens
ist stindig in Bewegung, ist stindig dem &dusseren und inneren
Wandel unterworfen — geblieben ist nur der institutionelle
Rahmen der Kirche und der Kirchen. Kénnten wir den heu-
tigen Durchschnittschristen einem Vertreter des Urchristentums
gegeniiberstellen, er konnte sein Gegeniiber nicht mehr ver-
stehen. Und umgekehrt — der Urchrist, noch durchdrungen
vom Glauben an die unmittelbar bevorstehende Parusie Christi,
durchdrungen auch vom Glauben an das unmittelbar bevorste-
hende Weltende und an die unmittelbar bevorstehende Neu-
schopfung der Welt durch Gott — er stiinde fassungslos und
entsetzt vor den klidglichen Glaubenstriimmern, an denen der
heutige Christ glaubt anstindigerweise noch festhalten zu miis-
sen, um iiberhaupt noch Christ heissen zu diirfen.

Wandel und Wechsel sind heute besonders eindriicklich. Die
Kirche, um sich als Rahmen gegen die stindigen Angriffe von
allen Seiten her am Leben zu erhalten, wirft aus ihrem Glau-
bensbestand unbedenklich vieles hinaus, was dem profanen
Zeitgeist und der wissenschaftlichen Einsicht zu offenkundig
widerspricht, was als riickstindig und iiberholt erscheint. Da-
gegen lisst sie sich von aussen her gar vieles herreichen, an das
der profane Zeitgeist heute als an eine iiberzeugende Wahrheit
glauben muss, auch wenn das Neue dem biblischen Grundgehalt
der Kirchenlehre noch so sehr widerspricht. Fiir diese Anpas-
sung der Kirchenlehre an den profanen Zeitgeist und an die
Wissenschaft rasch zwei Beispiele:

1. Der «Basler Kirchenbote» nimmt sich 16blicherweise vor,
wieder einmal den christlichen Gottesbegriff, das tragende Fun.
dament alles Christenglaubens, neu durchzudenken und m
iiberpriifen. Offen und in anstindiger Ehrlichkeit zeigt der
Verfasser, in welche Schwierigkeiten heute, im Zeichen der
Raumfahrten, die biblisch gebundene Gottesvorstellung — per-
sonlich gefasster Gott in einem real iiber der Erde sich wil
benden Himmel — hinein geriit, und schliesst vorderhand, in
der Februar-Nummer, mit dem resignierten Hinweis auf den
anglikanischen Bischof Robinson und auf den franzésischen
Jesuitenpater Teilhard de Chardin. Diese beiden Kirchenmiin.
ner aber stehen heute deswegen im Vordergrund des allgemei.
nen Interesses, weil sie den biblisch gebundenen Gottesbegriff
vollstindig preisgeben und durch andere, dem heutigen Men
schen niherliegende Gottesbegriffe ersetzen. Robinson identi
fiziert, wenigstens in seiner ersten Schrift, Gott schlicht und
einfach mit dem rein diesseitigen Gott der Giite und der Liehe
von Mensch zu Mensch. Teilhard aber lisst den Gottesbegrilf
aufgehen in einem nebelhaft zukiinftigen Endpunkt Omega der
menschlichen und der kosmischen Entwicklung. Wesentlich fiir
beide ist die Tatsache, dass sie den traditionell christlichen
Gottesbegriff preisgeben und ihn so transformieren, dass er aus
den Glaubensschwierigkeiten herausgeholt und in das moderne
Welthild eingebaut werden kann.

2. Noch augenfilliger zeigt sich in der Frage der Evolution,
wie die Kirche sich Schritt fiir Schritt, aber doch unaufhaltsam
den wissenschaftlich fundierten Einsichten nihert und anpasst.
Deutlich lassen sich hier drei Phasen der Anniherung, der An-
passung unterscheiden:

Die erste Reaktion der Kirchenlehre gegeniiber der Evolution
war harte, eindeutige und unbeugsame Ablehnung. Beide Kir-
chen spiirten ganz richtig, dass es hier keine Kompromisse gibt,
dass man sich hier entscheiden muss, dass neben der Lehre von
der Evolution die biblische Schépfungslehre keinen Platz und
keine Existenzmoglichkeit mehr hat. Daher haben sie die Evo-
lution schon bei ihrem ersten Auftreten ungesdumt angegriffen
und in Grund und Boden hinein verdammt.

einen héheren Wert zu als einem primitiven Dimonenglauben. Wenn bei
einem solchen Vergleich wirklich das Christentum als die hochwertige
Religion herauskommt, so kann uns das eigentlich gleichgiiltig sein, weil
uns ja Religion iiberhaupt nicht erforderlich ist. Aber trotzdem ist fiir uns
die nun folgende Beweisfiihrung interessant und fordert grundsitzlich zum
Widerspruch heraus. Hessen behauptet nimlich, dass das Christentum des-
wegen die hochste Religion sei, weil in ihm sich alles befindet, was in an-
deren Religionen verstreut vorliegt. Es enthalte die Lehre der Konfutse,
Laotse Buddha u. a., sogar den Eros Platons. Wihrend also die anderen
Religionen nur einzelne Werte besitzen, seien im Christentum alle Werte
vorhanden. Und dies berechtige die Behauptung, dass das Christentum die
hochste aller bestehenden Religionen sei. Diese Behauptung klingt fiir
den oberflichlichen Beobachter iiberzeugend. Aber hierzu ist manches zu
sagen, was diese Behauptung sogar ins Gegenteil umkehrt. Unter den
genannten Religionen sind einige, die ilter sind als das Christentum. Diese
Werte sind also nicht auf christlichem Boden entstanden, sondern iiber-
nommen worden. Die Religion aber, die zum ersten Male einen beson-
deren Wert mitteilt, ist sicherlich hoher zu werten als diejenige, die Be-
kanntes einfach iibernimmt. Denn, wenn man iiberhaupt von Offenbarung
spricht, dann kann diese nur in derjenigen Religion sein, die den Wert
zuerst bringt und nicht in einer, die ihn nur iibernimmt. Ferner muss man
fragen, ob alle Werte im Christentum auf das gleich Ziel gerichtet sind.
Die ecclesia militans, die kimpferische Kirche, die man im Islam wieder-
findet, steht im glatten Widerspruch mit der Religion der Liebe, wie sie
Jesus gepredigt haben soll, und die auch dem platonischen Eros zugrunde-
liegt. Durch die Vielheit der Werte geht die Einheit verloren. Es entsteht
eine charakterlos erscheinende Vielschichtigkeit und Widerspriichlichkeit,
nicht aber eine Werterhdhung. Religiose Werte miissen vollkommen sein,
ein unteilbares Ganzes. Ein Kunstwerk entsteht nicht durch eine Fiille
von Stilen, sondern durch die konsequente Einhaltung eines bestimmten
Stiles. Die Vielzahl von Werten ist daher kein Ausweis fiir einen Absolut-
heitsanspruch, sondern im Gegenteil eine Wertverschlechterung.

48

2. Phianomenologische Betrachtung

Mit der phinomenologischen Methode versucht man das Wesen eines
Gegenstandes oder Begriffes in seiner reinsten Form zu erfassen. Es wird
gefragt, ob das Wesen der Religion im Christentum am reinsten enthalten
sei. Hierbei muss man versuchen, alles dussere Beiwerk zu beseitigen, um
den Kern in den Blick zu bekommen. Gerade bei der Religion ist es aber
besonders schwierig, das Beiwerk vom Urspriinglichen zu trennen. Dies
zeigt sich bei den Gedankengingen Hessens sehr deutlich. Wohl muss man
versuchen, das Tiefgriindigere vom Aecusserlichen zu sondern. Hessen will
ja Religion und Christentum als das Tiefste, Innerlichste des Menschen
erkennen. Trotzdem ist es aber auch méglich, dass das Tiefere gerade
Beiwerk ist, wenn es nimlich auch ohne Religion verstanden werden
kann und das eigentliche Religiose nur etwas Aecusseres ist. Das religiose
Urphinomen ist dann am besten zu erkennen, wenn ausser mit der phi-
nomenologischen Methode auch geschichtlich nach dem Ursprung der Re:
ligion gefragt wird. Denn wenn das Tiefgriindige das Wesen der Religion
sein soll, dann muss es auch in den Uranfingen zu finden sein oder ¢
ist nicht Religion. Dann kommt man allerdings zu anderen Ergebnissen
wie Hessen. Fiir ihn ist der religivse Urgrund das Erlebnis einer «trans
zendent-immanenten Wertwirklichkeit von personal-iiberpersonaler Art,die
Gegenstand heiliger Ehrfurcht und Anbetung sowie Gegenstand ver
trauensvoller Hingabe und Liebe ist» (lateinische Ausdriicke sind hierbei
weggelassen). Diese Definition mag als Urgrund ecin «wenig» kompliziert
ausschen, wir wollen sic aber ernst zu nehmen versuchen und etwas dar
auf eingehen. Man erkennt den Wunsch, Ueberirdisches (Transzcndcnm')
mit Irdischem (Immanentem) und die personliche Vorstellung von Gott
mit eciner iiberirdisch-unpersénlichen zu verbinden und alles dies als Ehr-
furcht gebietendes Heiliges zu erleben. Das Gottliche ist also nicht nuf
jenseitig, sondern auch irdisch, persénlich und zugleich unpersonlich. D2
ist nach meiner Ansicht keine Ticfgriindigkeit, sondern es sind gelinde
gesagt Widerspriiche. Man hitte vielleicht etwas von Moral, Schonheit oder
Schopferkraft im Menschen erwartet, um das menschlich Tiefc mit etws



Eine zweite und neue Phase zeigt sich in den Reden und En-
sykliken (z. B. in der Enzyklika Humani generis) des Papstes
Pius XII. Die blosse Verdammung der Evolution ist schon nicht
mehr méglich. Der Papst ldsst die Entwicklungslehre wenn
auch nicht als vollendete Theorie, so déch vorderhand einmal
als Hypothese gelten. Er empfiehlt Zuriickhaltung und ist froh,
sich noch nicht entscheiden zu miissen.

Und nun stehen wir heute, staunend und voll freudiger Ge-
nugtuung, schon mitten in der 3. Phase, in der Phase der An-
erkennung der Evolution durch das Haupt der katholischen
Kirche selbst, durch Paul VI. Vor wenigen Jahren hat der
sympathische Osteologe am Naturhistorischen Museum in Basel,
Dr. Johannes Hiirzeler, in einer kleinen, aber ausgezeichnet
aufgebauten Ausstellung, im sachlichen Zusammenhang mit
seiner sensationellen Entdeckung des Oreopithecus, die Ent-
wicklung als unbestreitbare Tatsache den Baslern und einem
weiteren Publikum vor Augen und zur Diskussion gestellt.
Hiirzeler, selber ein aufgeschlossener Katholik, hat sich damals
in Schrift und Wort iiberzeugend fiir die Evolution eingesetzt
und hat den Gedanken der Evolution mutig auch in die katho-
lische Kirchenlehre hineingetragen. Mit anderen ebenso auf-
geschlossenen Katholiken zusammen hat er in der Schrift «Evo-
lution und Bibel» um Verstindnis fiir die Entwicklungslehre
just bei seinen Glaubensbriidern geworben. Wir zitieren aus
seinem Vortrag, den er 1960 anlisslich der Tagung der katho-
lischen Akademie in Miinchen gehalten hat, einige wenige
Siitze:

«Die Evolution an sich, die Verinderung, die Nichtkonstanz
der Arten ist nicht nur ein Phantom der Biologen, eine geist-
reiche, aber vage Hypothese, sondern eine wohlfundierte Lehre,
die auch von den Philosophen und Theologen ernst genommen
werden muss.» — «Es besieht des weiteren auch kein ausrei-
chender Grund, das menschliche Lebewesen, das menschliche
Bion, beziehungsweise die menschliche Spezies von diesem all-
gemeinen Gesetz der ganzen Schépfung auszunehmen, obwohl
der zur Zeit noch unvollstindig bekannte Stammbaum des Men-
schen noch weniger die Tatsichlichkeit des Evolutionsprozesses
2u beweisen vermag als etwa der Stammbaum der Pferde.»

«Die Evolution, die religiése Eiferer im ersten Erschrecken
kurzsichtig als teuflisches Blendwerk verworfen haben, ist also
das grossartige Grundprinzip des Schopfungsplanes, das jene
immer wieder tief beeindruckt, die Gelegenheit haben, weiter
in die Geheimnisse der Erde und besonders der Biosphire und
ihrer Geschichte einzudringen. Dieses Erlebnis iibt auf hellhs-
rige und empfindliche Menschen, die noch fihig sind zu stau-
nen und sich von einer alten Formelsprache — die fiir ein ganz
anderss Welt- und Menschenbild geschaffen wurde — frei-
machen konnen, eine unerhérte Wirkung aus. Darin liegt viel-
leicht der beispiellose Erfolg der Schriften eines Pierre Teil-
hard de Chardin begriindet.» — «Das ganze Gewicht dieser
Probleme verlangt nun aber, dass gerade von theologischer und
philosophischer Seite her die angeschnittenen Prespektiven mit
grosstem Emste, mit grosster Sachlichkeit und ohne alles Res-
sentiment behandelt werden. Zu all den Diskussionen iiber
diese Fragen, die weit iiber die mir gestellte Aufgabe hinaus-
gehen, méchte ich als Paldobiologe und Christ den Theologen
zurufen: «Nolite timere! Fiirchtet Euch nicht, die ganze, aber
auch die ganze biologische Wahrheit zu suchen!»

Dr. Hiirzeler ist selbstverstindlich noch da und dort auf
Widerstinde innerhalb seiner Kirche gestossen. Aber offenbar
ist es ihm und seinem mutigen Einsatz gelungen, diese Wider-
stinde zu iiberwinden und fiir die von ihm gelehrte volle Gel-
tung der vollen Entwicklungslehre bis in die Spitze der katho-
lischen Kirche hinauf Verstindnis und Anerkennung zu finden.
Denn Ende Februar 1965 ging die folgende Meldung durch die
Presse:

«Papst Paul Vi. hat Dr. Johannes Hiirzeler, den Vorsteher
der Osteologischen Abteilung des Naturhistorischen Museums
zu Basel, zum Komtur der Zivilen Klasse des Ordens vom Hei-
ligen Gregor dem Grossen ernannt.» Nun, vielleicht hitte sich
auch eine besser passende Ehrung finden lassen, denn die inne-
ren Zusammenhinge zwischen dem Gedankengut des Papstes
Gregor I. aus dem Vormittelalter und der von Hiirzeler so
tapfer verfochtenen Entwicklungslehre sind kaum ersichtlich.
Trotzdem — Dr. Johannes Hiirzeler, der schon 1960 aus Anlass
des Basler Universititsjubiliums als erster mit dem Basler

Géttlichem zu verbinden, aber nicht dies. Trotzdem steckt etwas Richtiges
dahinter, nimlich der Offenbarungsgedanke, wie man ihn sich vorstelit.
Als Transzendenter offenbart sich Gott in der Welt, er ist selbst unper-
sonlich, wirkt aber personlich. Gott ist also als Ueberirdischer der Welt
wugewandt. Die Welt ist nicht das zu Verachtende, sondern man soll die
Welt ernst nechmen, darf sich den Freuden der Welt hingeben, denn auch
Gott ist der Welt zugewandt. Dieser Standpunkt ist tatsichlich in katholi-
schen Kreisen stark vertreten, steht aber im Widerspruch zum Kloster-
wesen, das ja die Abgeschiedenheit von der Welt verlangt. Gott greift
tiglich in das Weltgeschchen ein. Hier erhebt sich sofort die Frage nach
dem Bésen. Wie kann Gott das Bise zulassen, wenn er Macht zum Ein-
greifen in das Immanente hat? Eine Frage, die von keiner Religion, bei
der Gott das Gute ist, beantwortet werden kann.

Ist nun das Transzendent-Immanente und Personlich-Unpersonliche
abgeschen von der Widerspriichlichkeit der Kern jeder Religion? Am An-
fang jedes Glaubens religioser Art stehen nur persénliche Gottheiten, die
fogar weitgehend menschenihnlich an Geist und Kérper gedacht werden.
Der Gedanke von Transzendenz und unpersonlichem Wesen ist im Dimo-
tenglauben nicht einmal in den Wettermythen und Gottersagen des Alter-
ms enthalten. Beim primitiven Menschen gibt es nur eine Welt und
ﬂ'ichts dariiber. Dies sind erst spiitere Gedanken. Das Transzendente und
L\"bu'pcx-siinli(‘he ist spiiteres Gedankengut, kann daher nicht zum Wesen
er Religion gehoren. Der Ursprung der Religion zeigt dies nicht, wohl
aber zeigt er die wahre Wurzel alles Religiosen auf. Es ist ein Nichtwissen
dber die Vorginge in der Welt. Der primitive Mensch konnte sich die
Nllurvorgiingc nicht anders vorstellen wie durch lebende Wesen gelenkt,
fnau wie er sclbst einen Vorgang verursachen kann, Unwissenheit ist
also der Ursprung und auch das Wesen der Religion. Auch heute ist es
toch so, dort, wo man ectwas nicht oder noch nicht erkliren kann, erfin-
det man sich etwas, das das Unerklirbare schafft. Man vergisst nur dabei,
dass man dadurch nichts erklirt. Denn wie Gott das Unerklirliche macht,
das weiss man trotzdem nicht.

Hessen gibt aber zu, dass nach seiner Ueberlegung wohl die «Wesen-
erfiillung» der Religion so bezeichnet werden darf, aber nicht muss.

3. Wertphilosophische Ueberlegung

Hierbei handelt es sich nicht um den Wert des Christentums oder einer
anderen Religion, sondern um Werte des Lebens, die nach Meinung Hes-
sens ebenfalls zur Religion und zum Christentum fiihren sollen. Nicht
wird wie im ersten Abschnitt die Religion bewertet, sondern es werden
eigenstindige Werte betrachtet. Gemeint sind in erster Linie die ethischen
Werte. Hessen gibt ihre Eigenstindigkeit wohl zu, sie seien nicht von
Gott angeordnet. Eine nur auf Ethik aufgebaute Religion sei eine Gesetzes-
religion, die eine Ethik gerade aufheben wiirde. Denn eine von Gott
gesetzte Ethik ist nicht frei, und ohne Freiheit ist Ethik nicht méglich.
Eine solche Gesetzesreligion ist nach Hessen beispielsweise die mosaische.
Gott ordnet also die Werte nicht selbst an, er muss aber als ihr Garant
angeschen werden. Dass es iiberhaupt Sittliches gibt, sei ein Zeichen
dafiir, dass es einen Gott geben muss. Schuld sei Lésung vom Ethischen,
sei die Siinde. Die Gnade bringe den Menschen wieder zuriick zur Be-
freiung von der Siinde. Das Christentum sei die einzige Religion, die dies
vermag. Kreuz, Golgatha, Erloser seien nur im Christentum zu finden.

Dies ist nun allerdings kein neuer Gedanke. Es ist das christliche
Dogma von der Siindhaftigkeit und der Erlésung davon. Hiergegen erhebt
sich die altbekannte Gegenbehauptung, dass der Mensch gar nicht von
Natur schlecht ist und dass die Erlosung von der Siinde sinnlos ist, weil
die siindhafte Tat nicht beseitigt werden kann. Unser ethischer Wert von
der Verantwortung vor der Tat ist hoher als die Vergebung der Siinde
nach unverinderlicher Schuld. Wir erkennen die Gnaden- und Heils-
geschichte gar nicht als ethisch wertvoll an.

Dass Ethik da ist, ist unzweifelhaft, sie ist sicherlich eigenstindig, trigt
also ihren Wert in sich. Fiir uns ist es wenig bedeutungsvoll, zu behaup-
ten, dass sie von Gott herrithre. Damit erkliirt sich gar nichts. Wenn man
aber weiss, wie Ethik geschaffen werden kann, dann zeigt sich, dass es

49



Wissenschaftspreis ausgezeichnet worden ist, darf sich auch
dieser zweiten Ehrung von Rom her freuen. Ist es doch ihm,
dem Katholiken, gelungen, in die harte Mauer der katholischen
Dogmatik eine Bresche zu schlagen, durch diese Bresche den
Gedanken der Evolution in das katholische Glaubensgebidude
hinein zu tragen und so die Assimilation der katholischen Kir-
chenlehre an die real-diesseitige Tatsiichlichkeit der Entwick-
lung und damit auch an die Wissenschaft einen guten Schritt
vorwirts zu bringen.

Die Auswirkungen der beiden hier dargestellten Assimilatio-
nen werden wir genau und aufmerksam verfolgen. = Omikron

Woas halten Sie davon?

Die Ohnmacht der Weltkirchen,

ernstlich gegen den schuftigen Erzbischof Makarios etwas zu unter-
nehmen, ist ja aufschlussreich genug. Man muss aber auch wissen,
um was dieser skrupellose Mann eigentlich kdmpft. Die Athener
Zeitung «Elefteria», die ihn schon verschiedentlich in Leitartikeln
angegriffen, wirft ihm u.a. vor, dass er seine rein personlichen
Ambitionen verfolge, und meint richtig, dass ein Anschluss Zyperns
an Griechenland Makarios seiner Machtstellung entheben wiirde
und eine Enteignung des riesigen Kirchenbesitzes auf Zypern zur
Folge hitte.

Da liegt der Hase im Pfeffer. Die romische Kirche hat dies ja
schon vor Jahrzehnten in Mexiko recht drastisch erlebt und ver-
daut noch so schwer daran, dass die unterirdischen «Feinarbeiten»
nie aufgegeben wurden.

In Spanien wire es fiir Rom seinerzeit ebenfalls bald zu Milliar-
denverlusten gekommen, weshalb ja auch der friedliebende Papst
und Stellvertreter Gottes damals General Franco mit einer ganzen
Million unterstiitzte. Wie man weiss, hat sich diese Investition im
spanischen Bruderkrieg fiir Rom als nicht schlecht erwiesen. — Es
geht also hier wie dort um rein irdische Giiter!

Etwas anderes ist es mit der russischen Hydra. Schon im Januar
a. c. meldeten zypriotische Zeitungen, dass in Nicosia drei sowje-

tische Torbedoboote und anderes militarisches Material ausgebootet
wurden. Die UNO-Mission stellte fest — sie wisse nichts von dieser
Ankunft, und iiber diese Vogel-Strauss-Politik ist man genug im
Bilde. Bezeichnend ist aber, dass die Sowjets im eigenen Lande Kir.
chen und Juden ausrotten und verfolgen. Es wird natiirlich fiir
westliche Ohren und Augen harmlos umschrieben. Die gleichen, die
jedoch gegen Kirchen und Kapitalisten oder Kapitalismus in der
ibrigen Mitwelt schreien und wiihlen, unterstiitzen den Schurken
Erzbischof und gleichzeitigen Kapitalisten Makarios! L. E

Schlaglichter

Auch das Klosterverbot (Art. 52) durchlochert

An einer Versammlung der protestantischen Bezirkskirchenpflege
Winterthur sprach Prof. Dr. R. Pfister, Ziirich, iiber die Kultur
kampfartikel in unserer Bundesverfassung.

Unter anderem stellte er fest, dass auch das Klosterverbot
(Art. 52) durch die Griindung von Missionsstationen und anderen
religiosen Niederlassungen stark durchldchert sei, so dass es wie das
ebenso umgangene Jesuitenverbot (Art. 51) fallen gelassen werden
konnte. Doch miisste der vom Katholizismus angestrebten Rekatho-
lisierung der Schweiz ein Toleranzartikel in der Verfassung ent-
gegengesetzt werden. Auch konnten weder Eingriffe ins staatliche
Eherecht, noch die Verfiigung iiber die Begribnisplitze, noch ir-
gendwelche geistliche Gerichtsbarkeit geduldet werden.

So weit der Bericht aus der Winterthurer «Arbeiterzeitung» vom
3. April 1965. Es sei uns gestattet, die Frage aufzuwerfen: Ist das
der demokratischste Weg zu Verfassungsinderungen, dass man Ar-
tikel systematisch durchléchert und dann den neuen Zustand vom
Schweizer Volk einfach sanktionieren lisst? Wer garantiert dann
aber, dass der in Aussicht genommene Toleranzartikel besser beach-
tet und eingehalten wird als Jesuiten- und Klosterverbot?

J.S./7AH
Alte Methode

Wie unser Bruderorgan «Freies Denken», Dortmund, in seiner
Mirz-Nummer berichtet, hatte der 29jihrige katholische Geistliche
William H. Du-Bay in einem lingeren Schreiben an Papst Paul VI
verlangt, dass der Kardinal und Erzbischof von Los Angeles, James

auch ohne Gott geht. Denn wenn der Mensch den Mechanismus eines
Vorganges versteht, so ist er auf natiirliche Weise erklirt, ob man dann
noch sagt, so mache es eben Gott, das ist uns gleichgiiltig. Die indische
Religion ist in dieser Bezichung weiter, wenn sie die Selbstindigkeit der
Ethik als menschliches Ziel hinstellt und nicht von ihrer Herkunft spricht.

Auch auf die Kulturwerte des Christentums geht Hessen ein. Die schép-
ferische Arbeit werde durch das Christentum geleitet. «Wer Wahrheit,
Giite, Schonheit sagt, sagt auch Gott.» Er zitiert Goethe: «Wer Wissen-
schaft und Kunst besitzt, der hat auch Religion.» Die Gleichsetzung von
Religion, Kunst, Wissenschaft und Gott ist eine Unterstellung. Goethe
meint unter Religion eine Zusammenfassung aller guten Eigenschaften des
Menschen. Dies kann man natiirlich machen, aber mit Gottesvorstellung
hat dies nichts zu tun. Wir sagen auch Wahrheit, Giite, Schonheit, aber
wir sagen nicht Gott. Wir meinen damit vielleicht diese Werte reiner, als
wenn man sie einem uns fragwiirdig erscheinenden Begriff unter-
ordnet. Fiir uns sind Wahrheit, Giite und Schonheit selbst hochstes Ziel des
menschlichen Lebens. Auch die schopferische Kraft ist Eigenart des
Menschen, Sie kommt nicht von Gott, wohl aber richtet sie sich sehr oft
gzegen Gott und die Religion. Auch freidenkerische Arbeit ist schopferisch.
Das Suchen nach Wahrheit und Streben nach Freiheit hat ja den Gegen-
satz zum Dogma hervorgerufen.

4. Geschichtsphilosophische Untersuchung

Hierauf sei nur kurz eingegangen. Denn hier wird die These weiter ver-
fochten, das Christus als fleischgewordener Gott mehr sei als alle Prophe-
ten der anderen Religionen und des alten Testamentes. Die Ineinssetzung
von Gott und Christus ist ja nicht einmal innerhalb des Christentums
unbestritten. Sicherlich ist sie ein unbewiescnes Erzeugnis unserer Ein-
bildungskraft, sclbst wenn man es dialektisch auffasst. Zwar berichtet
die Bibel, dass Jesus es selbst von sich gesagt hitte. Dies werde auch in
keiner anderen Religion gesagt. Aber vielleicht haben die Propheten der
anderen Religionen nur aus personlicher Zuriickhaltung sich bescheidener

50

gebirdet, dann fillt auch diese Behauptung in sich zusammen. Denn Be:
scheidenheit ist auch cin cthischer Wert.

Zusammenfassung

Hessen glaubt, den Absolutheitsanspruch des Christentums rechtfertigen
zu kénnen, zwar nicht aufgrund logischer Beweise, sondern

weil das Christentum alles in sich enthilt, was die anderen Religionen
enthalten,

weil es das Urwesen der Religion, das Transzendent-Immanente, das Per-
sonlich-Ueberpersonliche, enthalte,

weil es die Grundlage einer menschlichen Moral in sich trage,

weil es die einzige Religion sei, dessen Griinder der Sohn Gottes sei.

Wir antworten darauf:

dass ein religises System, das alle Richtungen enthiilt, keine Einheit sein
kann,

dass das Urwesen der Religion in seinem geschichtlichen Anfang und auch
heute noch nur das Nicht-Wissen um eine andere Erklirung ist, alles
Tiefgriindigere spitere Beimischung, also kein Urgrund ist,

dass die Grundlage der menschlichen Moral die Existenz des Menschen
selbst ist,

dass die Behauptung der Vollkommenheit Christi als des Sohnes Gottef
aus menschlichen Berichten stammt.

Wir schen aus unserer Betrachtung und cigentlich auch aus dem bespr®
chenen Buch des bekannten Philosophen sclbst, mit welcher Miihe €i®
solcher Absolutheitsanspruch aufgestellt werden muss, Dass es nach fast
2000jihriger Geschichte des Christentums heute noch erforderlich schfi"}'
ein solches Buch herauszugeben, ist ein deutliches Zeichen innerer Schw#
che des Christentums. Dr. Hans Titz¢



	Die grosse Anpassung

