
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 6

Artikel: "Warum ich - noch - Christ bin!"

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bindung an die reaktionären Mächte gelöste, saubere Kirche
sorgen, in der nicht Tag für Tag der Zwiespalt zwischen Wort
und Tat aufbricht. Das aber soll seine Sorge sein, nicht unsere.

Denn wir sind Freidenker und nicht einfach Antiklerikale.
Solange allerdings von den päpstlichen Toleranzbotschaften
in der Alltagspraxis der Kirchen nichts zu spüren ist oder
wenigstens nicht viel, solange namentlich die katholische Kirche
dann und dort, wo sie ihrer Macht sicher ist, alles eher
praktiziert als Toleranz — man denke an Spanien und gewisse
lateinamerikanische Länder, auch an Italien — solange die
Kirchen mit der Staatsmacht im Bunde stehen, sich in das
politische Geschehen einmischen, solange sie mit Hilfe des Staates

die Hand auf die Jugend zu legen suchen, um deren Geist
in ihre Bahnen zu lenken, solange sie gerade die Erziehung
und Beeinflussung der Jugend als ihr selbstverständliches Recht
in Anspruch nehmen, so lange werden wir Freidenker auch in
nachdrücklicher Opposition zu den Kirchen stehen und deren
Einfluß, wo wir immer können, bekämpfen. Denn : «Die Welt-
bemächtigung des Christentums hat unser öffentliches Leben
in Unwahrheit und Unwahrhaftigkeit gestürzt. Wie ein
Krankheitsherd schickt sie ständig Gift in den schöpferischen Prozeß
menschlichen Lebens und erzeugt eine latente, chronische,
hoffnungslose Angst. Wir fragen: wie konnte die gewaltige
geistesgeschichthche Entwicklung einer derartigen Pervertierung

verfallen? Der Grund liegt in der Vermengung der
religiösen und profanen Sphäre.» Das sind starke Worte und sie

stammen keineswegs von einem Autor aus den Reihen der
Freidenkerschaft, sondern von einem Christen, ja von einem Doktor

der Theologie und des kanonischen Rechtes, dem Professor

für Geschichte der Philosophie an der Universität Göttin-
gen, Joseph Klein. Professor Klein hat sie im Verlauf der
Darmstädter Gespräche Anfang Juli vorigen Jahres in seinem
Vortrag «Die Angst des Christen in unserer Zeit» geprägt, und
die «Darmstädter Blätter — Wir lesen für Sie» haben sie in
ihrer Nr. II des vergangenen Jahrganges veröffentlicht. Er sieht
in der heutigen Situation des Christentums und seines Verhältnisses

zu den Menschen unserer Tage eine der Urquellen der
Angstzustände, die offen oder verdeckt im Leben so vieler
Menschen Störungen, ja manchmal sogar Zerstörungen anrichten.

Im Gegensatz zur weitverbreiteten Meinung, daß die von
den Priestern schon in die Kinderseelen gelegten Vorstellungen
von grausamen Höllenstrafen und ihr ewiges Geschwätz vom
Tode und seinen Schrecken diese Aengste hervorruft, sieht er
interessanterweise eine ganz andere Quelle der Angst: den
Verlust der inneren Wahrhaftigkeit. In der christhchen Frühzeit,

bevor die wissenschaftlichen Erkenntnisse den Menschen
eine vernünftige Welterklärung gaben, war das von der Kirche
gelieferte Weltbild noch für die allermeisten glaubhaft und
gab den Gläubigen Sicherheitsgefühl. Im Zug der Entwicklung
wurde dann aber der Gottesgedanke aus der Wissenschaft
eliminiert, «die Theologie war der Situation nicht mehr gewachsen»,

die katholische Kirche dekretierte den Gegensatz
zwischen Christentum und modernem Bewußtsein autoritär weg
und ließ den Glauben zum kirchlichen Gehorsam herabsteigen.
Die Folge: «Glaubenszweifel und die Uebertretung von Geboten,

die nur theoretisch anerkannt werden, dennoch aber nach
katholischer Lehre absolut verpflichten, verschonen daher
ebensowenig die Laien wie den Klerus. Erschreckend ist
infolgedessen der geheime Abfall, der nie ans Licht kommt und
mit ins Grab genommen wird. Angstzustände als Folge des
Ausweichens vor der unbedingten inneren Wahrhaftigkeit und vor
der geforderten Entscheidung reichen bis zur psychischen
Pervertierung. Führt die Situation aber zu Gleichgültigkeit und zu
oberflächlicher Abweisung der Sinnfrage menschlicher
Existenz, so hat eine solche Zudeckung noch zerstörerische Folgen

Der Mensch verliert seine Mitte mit der inneren
Wahrhaftigkeit. Diese aber ist unabdingbar für die ethische
Existenz des Individuums. Wo aber der Weg zur inneren Wahr¬

haftigkeit durch den Zwang der öffentlichen Meinung
erschwert oder gar versperrt ist, da wird der Quell alles Humanen

verseucht durch ständiges Hineinsickern geheimer Angst.»

Und in Korrektur eines Satzes des Philosophen Jaspers sagt

Klein: «Konfessionswechsel oder Abschied von Konfession und

Christentum heilt die Angst und den Bruch der Seele.» Wir
wären versucht, noch manche Absätze dieses ausgezeichneten
Vortrags zu zitieren, würde nicht die philosophische Sprache
des Autors dazu noch manchen langen Kommentar erfordern,
Wie treffend seine Feststellungen sind, wie sehr der Verlust
der inneren Wahrhaftigkeit, die Unsicherheit und das Schwanken

zwischen religiösem Lippenbekenntnis und äußerlicher

Anerkennung kirchhcher Gebote imd ihrer gleichzeitigen
Durchbrechung oder Umgehung im Menschen Angst erzeugen
kann, wie andererseits die Befreiung von traditionellen
Glaubensvorstellungen zur Befreiung von Lebensangst führt, das

hat mancher von uns vielleicht schon an sich selbst erlebt oder

doch wenigstens an Menschen seiner Umgebung gesehen. Klein
kommt zu Ende seines tieflotenden Vortrages zu einigen
Forderungen, er verlangt unter anderem «die Anerkennung der

Wahrhaftigkeit als die alles Menschliche umspannende
Grundtugend», auf die aUe Erziehung auszurichten ist, die Freiheit
der Gewissensentscheidung in ethischen, weltanschaulichen
und religiösen Fragen als indiskutables Grundrecht, das jeder
anzuerkennen und nach dem jeder zu handeln hat, endlich
die radikale Trennung von Kirche und Staat, wobei dem Staat

allem die Aufgabe zukommt die Grundlage der humanen
Ordnung sicherzustellen und die Kirchen nur das Amt der
Verkündigung behalten und «durch sie allein die Verwirklichung
ihrer Lehren anstreben sollen. Verkündigung aber ist lebendes

Zeugnis.»
Wie abgegriffen und hohl klingen nach der Beschäftigung

mit diesen Ueberlegungen nun die Worte der päpstlichen
Osteransprache. Wer an sich sehbst erlebt hat, wie die Gewinnung
oder Erhaltung der inneren Wahrhaftigkeit durch Bruch mit

überkommenen, äußerlich uns aufgeprägten VorsteUungswel-
ten innere Freiheit, Sicherheit und Lebensmut verleiht und

gewiß nicht auf den Weg des «Zweifels ohne Frieden, zum

Fluch der Verzweiflung und des Nichts» führt, der wird die

päpstliche Einladung, wieder aus Wahrhaftigkeit und Treue

zu sich selbst in die Schar der Dumpfgläubigen zurückzukehren,

höflich, aber bestimmt ablehnen. Walter Gyßling.

« Warum ich—noch — Christ bin »

Ich weiß schon: Der Titel, den der englische Mathematiker,
Wissenschaftstheoretiker und Nobelpreisträger Bertrand Russell

seinem bekannten Buch voranstellte, besagt genau das

Gegenteil ; er lautet : «Warum ich kein Christ bin » Russells Buch

habe ich vor kurzem sorgfältig durchgelesen und von neuem

Russells Kunst bewundert, auch komplizierte Fragen zu
vereinfachen und erst noch leicht verständlich darzustellen. Erschienen

ist das Buch im neuen, mutigen Szczesny-Verlag in
München, und mit Stolz darf der Verleger melden: In relativ kurzer

Zeit ist das Buch Russells nun schon in 4. Auflage erschienen.

Es verdient diesen Erfolg durchaus.
Um Russells Werk aber geht es mir hier und heute nicht;

sondern um etwas ganz anderes; da stoße ich in meiner Lektüre

der laufenden theologischen Zeitschriften auf eine Frage, die

von bekannten Theologen der Gegenwart mit einer eigenartigen

Beharrlichkeit behandelt wird. Es geht der Theologie und

den Theologen um das Problem der Begegnung mit Gott,
genauer um die folgenden Fragen:

Warum bin ich eigentlich heute noch Christ? Warum halte

ich am Christenglauben noch fest, trotz all dem vielen, was

heute gegen diesen Glauben spricht? Das, was mich an meinem

42



Glauben festhält, das ist doch sicher die persönliche und
tatsächliche Begegnung mit meinem Gott. Wie aber kommt es,
daß Menschen, trotz dieser Begegnung mit Gott, den Christenglauben

preisgeben? Hier in der Gottesbegegnung muß es sich
entscheiden, hier bekomme ich Antwort auf meine dringlich
gestellte Frage: Warum muß ich auf Grund meiner Begegnung
mit Gott am Christenglauben festhalten — warum aber lehnt
der andere trotz dieser Begegnungsmöglichkeit mit Gott den
Gottesglauben ab?

Das sind die Fragen, denen wir heute etwas nachgehen wollen.

Dabei gehen wir so vor, daß wir in einem I. Teil das Problem

als solches darstellen, nachher in einem LT. Teil die
Ueberzeugung der heutigen Theologen durch einige Texte aus
der neuesten theologischen Literatur belegen.

I.
Um hier in der Darstellung der Gottesbegegnung das Wesentliche

deutlich herauszustellen, lassen wir zuerst einen Vertreter
des Diesseits und nachher des Jenseits seine innersten
Ueberzeugungen aussprechen.

Es spricht zuerst der Diesseitsmensch: «Du willst dich also
mit mir unterhalten über das, was du eine Gottesbegegnung
nennst, und du wiUst dabei erfahren, wie ich mich in dieser
Gottesbegegnung verhalte. Die Situation, von der du da
sprichst, enthält zunächst einige Unklarheiten. Es ist mein
Recht und auch meine Pflicht, zur Aufhellung dieser Unklarheiten

alles das, was die menschliche Erfahrung, was das
menschliche Wissen, Forschen und Denken an Menschenwahr-
lieit geschaffen hat, in diese Situation mit hereinzunehmen.
Diese Menschheitserfahrung und Menschonwahrheit leisten mir
sonst im täglichen Leben die allerbesten Dienste, warum nicht
auch hier in der Situation der Gottesbegegnung? Und auf dem
Grund dieser Menschheitserfahrung stelle ich zuerst
nachdrücklich fest: Eine Begegnung ist nur möglich mit etwas,
was real existiert. Der Begriff der Begegnung verlangt das ; und
er verlangt das erst recht, wenn ich höre, daß dieses Gegenuber

von dir als Du und als persönlich gemeinter Gott
angesprochen wird. Da stehe ich also vorerst einmal vor der Seinsfrage,

der Frage nach dem realen Sein dieses Gottes, genauer:
Es ist die Frage nach dem realen Sein einer zweiten Welt,
einer göttlichen Welt mit anderen Gesetzen, mit einem ganz
anderen Seinscharakter und mit anderen Wahrheitsauffassungen,

als wir sie von unserer Diesseitswelt her kennen. Erst von
dieser umfassenden Seinsfrage aus kann ich nachher dann noch
fragen nach dem Herrn und Inhaber dieser Gotteswelt, nach
Gott. Auf dem Grund der menschlichen Erfahrung, des
menschlichen Wissens und auf dem Grund der von den
Menschen geschaffenen Wahrheit stelle ich fest: Eine
Gotteswelt außerhalb oder über unserem realen Kosmos
gibt es nicht; darum gibt es auch keinen Gott als
Bewohner und Herr dieser Gotteswelt. Zudem — die
Religionswissenschaft zeigt überzeugend, wie der Mensch dazu
gekommen ist, aus sich selbst heraus die Bilder einer imaginären
Gotteswelt und eines ebenso imaginären Gottes zu schaffen.
Mit einem nicht existierenden und nicht realen Wesen kann
'eh auch keine Begegnung erleben. Gott und Gotteswelt sind
deine eigenen Seinsvoraussetzungen, die du aus deinem eigenen
festigen Besitz in den Begriff der Gottesbegegnung undin unsere
Aussprache hineinträgst. Aus guten Gründen kann ich diesen
christlichen Apriorismus nicht mitmachen. Darum fällt nicht
nur die Begegnung mit Gott, sondern auch eine fruchtbare
Aussprache über eine solche Begegnung für mich aus allen
Möglichkeiten heraus; sie wird für mich gegenstandslos. Ich
bedaure, dir keinen anderen Bescheid geben zu können.»

Radikal anders urteilt natürlich der christliche Jenseits-
Mensch. Da er die Reahtät seines Gottes als das Allersicherste
"nrner schon voraussetzt, hat für ihn von Anfang an die Frage
"ach einer Gottesbegegnung ein ganz anderes Gesicht; darum

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto VIH 4 88 53.

kommt er auch zu ganz anderen Folgerungen: er sagt: «Was,
du nimmst Erfahrung, Wissen und Menschenwahrheit in
unsere Problemsituation hinein? Das ist das Verkehrteste von
allem, was du tun kannst. Alle Menschenwahrheit und
Menschenweisheit mußt du, bevor du hier eintrittst, wie ein lästiges
Handgepäck draußen im Vorraum ablegen. Was du mitnehmen

darfst? Nichts als den festen Glauben an diesen Gott und
den ebenso festen Willen, dich vor diesem Gott zu beugen,
dich ohne allen Vorbehalt ihm hinzugeben. Schon bevor du
von außen her dich dem Raum der Begegnung näherst, spürst
du, wie die von Gott ausgehenden Kräfte dich fassen, dich
tragen und ziehen, dich trotzigen Menschen umschaffen; dich
von Grund aus umschaffen, bevor du nur in den Bereich Gottes

kommst. Du trittst schließlich Gott gegenüber als ein ganz
anderer Mensch; als ein Mensch, der demütig sich Gott sofort
und ohne allen Vorbehalt unterwirft. Gott liegt dir und
unserer Situation bereits voraus. Nun erst bist du in der Lage,
eine echte Gottesbegegnung mit ihren bis in die Abgründe
erschütternden Tiefen zu erleben. Nun erst bis du auch bereit,
dir von Gott die Wahrheit der göttlichen Offenbarung
herreichen zu lassen, und vor dieser Gotteswahrheit schmilzt die
Menschenwahrheit dahin wie Schnee an der Sonne. Jetzt
kannst du auch nicht mehr aus deinem Wahrheitsbegriff heraus

nach der Realität Gottes fragen, denn nun ist aUes

umgekehrt: Bevor du nach Gott fragst, bist du längst und im
voraus schon von Gott her gefragt, von Gott her in Frage
gestellt. Bevor du, etwas menschlich-großmäulig, von Gott einen
Identitätsausweis verlangst, bist du selbst von Gott her bereits
identifiziert und aufs Maul geschlagen. Sieh du dann nur zu,
wie du dieser Befragimg von Gott her standhalten kannst!
Menschliches Denken und Wissen? Ja gut, aber das aUes

kommt erst nachher, erst nachdem du dich in der Begegnung
Gott unterworfen und die Gotteswahrheit angenommen hast.
Nun weißt du — die echte Realität steht dir als Gott gegenüber,

und aus dieser Gottesrealität erst wird durch Gott im
freien Schöpfungsakt die Reahtät der Welt, auf die du so sehr
pochst, geschaffen. Als Mensch willst du fragen nach der
Berechtigung dieses göttlichen Apriori? Geh in dich und wisse:
Diesem göttlich-schöpferischen Apriori verdankst du ja deine
eigene reale Existenz und die Möglichkeit, zu fragen und zu
denken und zu wissen.»

H.

Damit haben wir, in Rede und Gegenrede, die heute so
aktuelle Frage nach der Gottesbegegnung von beiden Seiten
her dargelegt. Mit einigen Belegen wollen wir die christliche
Auffassung untermauern; sind es auch wenige, sie kommen
von bedeutenden Theologen der Gegenwart und haben ihren
vollen repräsentativen Wert.

Helmut Gollwitzer hi «Die Existenz Gottes im Bekenntnis
des Glaubens»: «Gott ist nicht ein neutraler lidikativ-Satz,
der zunächst eine Existenz an sich aussagt und noch offen läßt,
was diese Existenz für uns bedeutet. Er ändert sofort unsere
Situation und kann also nur so wirklich gesprochen werden,
daß er ein Bekenntnis dieser Aenderung ist, ein Sich-gefallen-
lassen dieser Aenderung Er ist wirklich der, als der Er sich
kundtut, und wir sind also wirklich die, als die wir durch das,

was er ist, offenbar geworden sind — und wir sind das nicht
nur, sondern wir sind durch Hin, durch sein Anreden solche

43



geworden, die mit Freuden, zugleich mit Furcht und Zittern
dazu Ja sagen und uns nicht mehr dagegen sträuben, nicht
mehr unser Nein aufrichten dagegen, daß Er ist. Gottes
Existenz bejahen heißt: wollen, daß Gott ist und kein anderer
und nichts anderes. Deshalb handelt es sich hier nicht um eine
von den Wahrheiten, die wir unverändert in unserem eigenen
Sein feststellen können, sondern um die Wahrheit, die uns
ändern muß, um von uns bejaht werden zu können.»

Rudolf Bultmann in «Der Gottesgedanke und der moderne
Mensch»: «Nicht die Anerkennung eines Gottesbildes, mag es
noch so richtig sein, ist wirklicher Gottesglaube; vielmehr die
Bereitschaft dafür, daß uns das Ewige jeweils in der Gegenwart
begegnen will — jeweils in den wechselnden Situationen
unseres Lebens. Die Bereitschaft besteht in der Offenheit, uns
etwas wirklich begegnen zu lassen, das uns nicht das Ich sein
läßt, das in seinen Zwecken und Plänen in sich abgeschlossen
ist, sondern dessen Begegnung uns wandeln, uns immer neu
werden lassen will.»

Pfarrer Dr. theol. Gottlob Wieser im «Kirchenblatt für die
reformierte Schweiz» p. 36/1964: «Christlicher Glaube ist
immer Antwort auf das Wort Gottes, eine verbindliche Antwort,
die den Menschen ganz in Anspruch nimmt und dadurch befreit

Vielmehr ist der Glaube untrennbar mit der Metanoia
verbunden, einem Umdenken, das von Gottes Wort her unsere
Betriffe in Frage stellt und auch verändert.»

Abt Hugo Lang meint sogar im «Münchener Merkur» : «Das
Rechte, gerechte Menschenbild setzt ja das Gottesbild voraus.»
(In den «Vorgängen», Monatsschrift der Humanistischen Union,
Heft 1/1964).

So ist das also: Beide Gesprächspartner liaben ihr Apriori,
von dem sie ausgehen und das sie in die Diskussion über die
Gottesbegegnung hineintragen. Für den Diesseitsmenschen ist
das Apriori die kosmische Reahtät und die auf dieser Reahtät
sich aufbauende Wahrheit; für den Jenseitsmenschen aber ist
das Apriori die Gotteswelt des christlichen Glaubens und der
aus dieser imaginären Jenseitswelt her wirkende ebenso imagi-

Buchbesprechungen

«Der Jugend geweiht»

Im Hamburger Kulturverlag, herausgegeben von der
Arbeitsgemeinschaft Jugendweihe Hamburg, ist soeben die 18. Ausgabe eines
Büchleins erschienen, das bei den Hamburger Jugendweihen den

jungen Menschen als Erinnerungsgabe übergeben wird. Ein bewährter

schöner Brauch, den zu übernehmen uns vorerst in der Schweiz
noch solche Jugendweihen fehlen. Aber auch bei uns gibt es junge
Menschen, die aus eigener Kraft oder von Eltern, freidenkenden
Mentoren geführt ins Leben hinaustreten und denen dieses Bändchen

in die Hand zu drücken ein sinnvolles Handeln bildet. Die
Bearbeiter haben aus dem großen Gedankengut der Menschheit
eine treffliche, zeitnahe Auswahl getroffen. Gedichte und
Prosaabhandlungen stehen nebeneinander. Die Namen der Autoren, von
Aeschylos und Li Tai-po bis zu Bertrand Russell, Gustav Wyneken,
G. v. Frankenberg, K. F. von Weizsäcker, Einstein, Hermann Hesse,

sprechen für sich selbst. Besonders erfreulich ist, daß im Mittelpunkt

dieser Ausgabe eine Auswahl aus den Schriften Multatulis
steht, jenes großen niederländischen Humanisten des 19. Jahrhunderts,

dessen aufreibender Kampf gegen die koloniale Unterdrük-
kung der Völker Südasiens und für eine von allen religiösen Vorurteilen

befreite menschliche Ethik wirklich verdient, für die junge
Generation wieder entdeckt zu werden. Selbst unter den Aelteren
gibt es heute manche, denen der Name Multatuli (Pseudonym für
Eduard Douwes Dekker) nicht mehr viel besagt. Um so verdienstlicher,

daß er uns nun wieder nahegebracht wird. — Die kleine
Schrift gehört in jede fortschrittliche Volks- oder Jugendbibliothek
und eignet sich trefflich als Geschenk für junge Menschen. wg

näre Gott. Beide Partner sind zur Unterwerfung unter eint

ihnen übergeordnete Instanz bereit; der erste unterwirft sieb

der vom Menschen auf der Reahtät aufgebauten Wahrheit, da

zweite Partner der von Gott aus dem Jenseits her geoffenbar
ten «Gotteswahrheit». Die sofortige und blinde Unterwerfun;
unter diese Gotteswahrheit ermöglicht es dem Christen und

Theologen der Gegenwart, heute noch, trotz aller Schwierig
keiten, trotz aller Gegeninstanzen, Christ zu sein und Christ zt

bleiben. Auf der andern Seite aber ist es die grundsätzlichi
Unterwerfung unter die vom Menschen geschaffene Wahrheil
die es dem Diesseitsmenschen unmöglich macht, zum Christen
glauben zurückzukehren.

Zum Abschluß unserer Auseinandersetzung legen wir unse

rem christhchen Gesprächspartner noch folgende Sätze zun

Ueberlegen vor:
1. Die Gestalten der Märchen-, der Geister- und Gotteswel

widerstreben mit allen Kräften einer Identifizierung. Wir den

ken an das Märchen vom Rumpelstilzchen; wir denken an da

eigenartige Frage- und Antwortspiel zwischen Faust und Me

phisto bei ihrer ersten Begegnung in Faustens Klause ; wir den

ken an Schillers Gedicht «Das verschleierte Bild zu Sais»

wir denken aber auch an die verschiedenen Verwandlungen
hinter denen sich Jahwe vor Moses auf dem Berg Horeb vei

birgt, an die ausweichende Antwort, die Jahwe auf eindrin;
liches Fragen gibt: «Ich bin, der ich bin!» Wenn sich also de

Gott der Christen in der Begegnung mit dem Menschen jede

Legitimation und jeder Identifizierung entzieht, so bleibt e

durchaus in der ihm von der Tradition zugewiesenen Rollf

Werden nun in der Gottesbegegnung dem Menschen durch di

Theologie erst noch Maul und Augen verbunden; soll er siel

ohne zu fragen und ohne aufzuschauen, nur zu Boden werfe

und sich in den Willen des götthehen Gegenübers ergeben -
woher weiß denn dieser Mensch, daß er sich nun wirklich vo

dem christlich gemeinten Gott und nicht vor irgend einer

anderen Gottesgebilde, vor Allah, vor Zeus, vor sonst einen

heidnischen Gottesgebilde in den Staub wirft? Denn aucl

Lautreamont: Das Gesamtwerk — Die Gesänge des Maldoror -
Dichtungen — Briefe. Rowohlt Paperback, Hamburg.

Der französische Dichter I. L. Ducasse (1846—1870) ist unte

dem Pseudonym «Lautreamont» in die Weltliteratur eingeganget
Seine Gesänge blieben lange Zeit unbeachtet, bis sie der Surrealii

mus entdeckte und in der Zeit des Ersten Weltkrieges als eil

Muster antibourgeoiser, unbewußter Dichtkunst zu preisen wußlt

Lautreamont wurde der Prophet einer neuen Literatur, einer Litt

ratur des Bösen, das sich als Appell zur Güte gibt. Man hat Mühl

diese von «Kennern» so hochgeschätzten Gesänge ohne Degout um

Widerwillen zu lesen, indem der junge Dichter Orgien von Sadis

mus und Schwülstigkeit feiert: offenbar war er eine pathologisch
Persönlichkeit. Daher nimmt sich seine Dichtung als eine Apolog«

der Dekadenz aus, von der man nicht recht einsieht, wie sie sin»

voll verteidigt werden kann: Lautreamont wühlt geradezu in SchmuU

Unsinn, Ekel und Laster; darin Größe und Genie zu sehen bedari

einer Großzügigkeit, die aufzubringen dem auch geneigten Lesei

äußerst schwerfällt.

Max Weber: Soziologie — Weltgeschichtliche Analysen — P<*

tik. Alfred Kröner Verlag, Stuttgart.
Die Berühmtheit Max Webers hat seit seinem Tode im Jahre 192t

mehr und mehr zugenommen: er gilt heute als Begründer deutscht'

Soziologie, als ihr wesentlichster Repräsentant. Und doch will U*

scheinen, daß man dem sicherlich bedeutenden Mann zu viel Ehr'

antut: seine Analysen über Protestantismus und kapitalistisch'
Wirtschaftsform, seine Beiträge zur Soziologie der Religion u»«1

des Wissens sind ungemein lehrreich, aber es liegt in ihnen e"

konservatives Element, das letzten Endes zum politischen und ph1,

losophischen Versagen führt. So ist Webers Lehre von der absoluten

Wertneutralität der Wissenschaft ein gefährlicher Schlupf*'"'
kel für alle jene, die Wissenschaft ohne soziales Verantwortung*

44



diese anderen Gottesgebilde und nicht nur der Christengott
haben ihre Begegnungen mit Menschen, auch sie verlangen
Verzicht auf zudringliches Fragen, auch sie verlangen statt
aller Fragerei zuvor und vor allem sofortige und absolute
Unterwerfung.

2. Theologen und Christen tun unrecht daran, daß sie sich,
um Christen bleiben zu können, auf diese «letzte Instanz der
Gottesbegegnung» berufen — auch für sie, die noch glauben
können und wollen, ist das nicht die letzte Instanz, ist das auch
nicht die letzte Entscheidungsmöglichkeit darüber, ob man
noch Christ sein oder ob man das nicht mehr sein kann. Die
letzte Entscheidungskraft hegt in dem, was der Christ von
seiner christlichen Tradition und Ueberzeugung her in diese
Situation der Gottesbegegnung Inneinträgt. Die letzte Instanz
ist der christliche Mensch selbst mit seinem Glauben an das
traditionelle Glaubensgut, aus dem heraus er zuerst seinen Gott
und nachher auch noch die Begegnung mit diesem Gott mit
allen ihren Folgen allererst schafft. Omikron

Was sucht die protestantische Oekumene
im atheistischen Rußland?

Aus Rußland laufen Meldungen ein, die das Abendland stark
interessieren, vorerst aber auch etwas befremden.

Vom 10. bis 14. Februar 1964 trafen sich in Odessa (Südrußland)

und fast zu gleicher Zeit in Moskau Delegierte der
protestantischen Oekumene mit Repräsentanten der russisch-orthodoxen

Kirche. In Odessa handelte es sich um eine offiziell-
gemeinsame Tagung östlicher und westlicher Kirchenprominenz,
an der das 2. Vatikanische Konzil, das Verhältnis der Oekumene
zur Romkirche, das Problem der konfessionellen Koexistenz und
die christliche Mission zur Diskussion standen. In Moskau hieß
der Metropolit Nikodim, der Leiter des Außenamtes des
Moskauer Patriarchats, ökumenische Delegierte aus aller Welt zu

bewußtsein betreiben wollen; seine Ableitung der modernen
Wirtschaftsentwicklung aus der protestantischen Ethik übersieht den
großen Einfluß des Humanismus, dessen Diesseitsgläubigkeit das
neuzeitliche Bewußtsein viel lebenstüchtiger gemacht hat als der
religiöse Dogmatismus, der bei Luther, Calvin und Zwingli seine
düstere Weltschau dokumentiert. Man muß die in diesem Bande
vereinigten, oft glänzenden Essays kritisch lesen; je kritischer man
liest, um so lehrreicher werden sie sein.

Alexander Mitscherlich: Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft.

Ideen zur Sozialpsychologie. Verlag Piper, München.

In ausgezeichneter Weise legt Mitscherlich, Professor für Psychosomatik

an der Universität Heidelberg, die Grundlagen der
Sozialpsychologie dar. Er geht davon aus, daß der Mensch ein
«Nesthocker» ist: er muß sein gesamtes Sozial- und Lebensverhalten
erlernen und ist demnach ein «Produkt seiner Erziehung». So kommt
es denn darauf an, den Menschen zum Menschen zu bilden, eine
Aufgabe, an der die traditionelle Gesellschaft allzuoft gescheitert
ist, indem sie Zwang und Verformung anstelle der Entfaltung der
spezifischen menschlichen Möglichkeiten gesetzt hat. Unter weitem
Borizont gibt Mitscherlich ein Credo an die Bildbarkeit des Menschen

ab; sein Buch behandelt Uebereinstimmungen und Divergenzen
zwischen Mensch und Tier, um die soziale Bedingtheit des

Menschenlebens in ein helles Licht zu rücken.

Hans Selye: Stress beherrscht unser Leben. Econ Verlag, Düsseldorf.

In einem populären Buch berichtet Selye über die Ergebnisse seiner

Stress-Forschung, die heute zu den Ausgangspunkten der
medizinischen Pathologie und klinischen Therapie gehört. Stress oder
Belastung erzeugt im Organismus ganz bestimmte Abwehrvorgänge,
an denen die Hormone der Hypophyse und der Nebennierenrinde

igemeinsamen Beratungen willkommen. Die westlichen
Delegierten hatten zuvor das Oberhaupt der russischen Kirche
besucht und an einigen orthodoxen Gottesdiensten teilgenommen.

Erstaunt fragt man sich im Westen: Was geht da eigentlich
vor? Was sucht die protestantische Oekumene im atheistischen
Rußland? Bricht da eine christliche Offensive in den atheistischen

Osten ein? Wird der Osten bereits schwach und gibt er sich
zu freundlichen «Schmusereien» mit den westlichen Kirchen
her? Helfen nun sogar die Sowjets der kirchlichen Reaktion in
den Sattel?

Diese Fragen und Vermutungen gehen sicher zu weit; in Tat
und Wahrheit hegen die Dinge so :

1. Es waren nur kleinere Gruppen von Delegierten des Westens,
die da in Odessa und in Moskau anrückten, in Odessa z. B. nur
der Ausschuß der Exekutive des Weltkirchenrates, nicht der
Weltkirchenrat selbst.

2. Diese Delegierten waren nicht von der Sowjetregierung
eingeladen, sondern von der russischen Kirche, die ja seit der Welt-
kirchenkonferenz von New Delhi dem ökumenischen Rat der
Kirche zugehört.

3. Gewiß ist da heute eine Offensive am Werk; sie geht aber
vom Osten, vom bolschewistischen Staatsgedanken aus und richtet

ihre Spitze, wenn auch nicht direkt gegen die westliche Kirche,

so doch gegen die Religion ganz allgemein, also auch gegen
den Christenglauben und damit, wenn auch indirekt, gegen Glauben

und Bestand der abendländischen Kirche. Die Offensive
läuft also just in der den oben dargelegten Vermutungen
entgegengesetzten Richtung. Eben in diesen Tagen bringt die
Westpresse etwas besorgte Berichte über eine Wiederaufnahme des

atheistischen Feldzuges gegen die Religion, also auch gegen
Juden, Mohammedaner und Buddhisten. Der Kampf soll einheitlich

geführt werden von einem eben in Moskau gegründeten
atheistischen Zentrum aus. Diesem Zentrum werden nun auch,
außer der «Volksuniversität des Atheismus» in Estland, alle übrigen

Atheistenschulen in der weiten USSR unterstellt. In Rahmen

entscheidend beteiligt sind. Auf diesem Wege können krankhafte
Körperreaktionen ausgelöst werden, wobei Psychisches und Physisches

stark ineinanderspielen. Durch die Synthetisierung des Cortisons

ist es gelungen, viele solche Stress-Störungen zu coupieren:
aber Selye ist sich durchaus bewußt, daß das Seelische dem Hormonalen

übergeordnet ist und daß die Heilung von Stresskrankbeiten
zumeist durch Psychotherapie (oder zumindest psychotherapeutische

Mithilfe) erfolgen muß.

Gerh. Storz: Der Dichter Friedrich Schiller. Verlag Klett, Stuttgart.

In vielen feinsinnigen Werkanalysen erörtert der Autor den
Gehalt Schillerscher Dichtung, deren Freiheitsliebe und Kunstverstand

auch auf den heutigen Leser unauslöschlichen Eindruck
macht. Die meisterhaften Interpretationen geben Aufschluß über
die Struktur des Gesamtwerkes, indem sie jede Einzeldichtung
stilistisch untersuchen und die inneren Motive von Schillers Lyrik,
Epik und Dramatik aufzeigen.

Karl Kraus: Sittlichkeit und Kriminalität. Langen-Müller,
München-Wien.

Hier liegt eine Sammlung von Satiren und Polemiken vor, die
der berühmte Wiener Gesellschafts- und Sprachkritiker K. Kraus
— der gegenwärtig eine Renaissance erlebt — vor Jahrzehnten
veröffentlicht hat. Anhand von Prozessen und Affären reitet er
seine glänzenden Attacken gegen die verlogene Moral, gegen eine
heuchlerische Rechtsprechung und gegen eine Oeffentlichkeit, die
mit spießbürgerlicher Selbstgerechtigkeit ihren rechtsbrecherischen
Menschenbruder nicht nur verurteilt, sondern auch verachtet und
diskriminiert. Eine köstliche Lektüre für freiheitlich gesinnte
Menschen, die in Kraus einen der beredtesten Wortführer finden!

Polybios

45


	"Warum ich - noch - Christ bin!"

