Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 47 (1964)

Heft: 6

Artikel: "Warum ich - noch - Christ bin!"
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bindung an die reaktionidren Michte geloste, saubere Kirche
sorgen, in der nicht Tag fiir Tag der Zwiespalt zwischen Wort
und Tat aufbricht. Das aber soll seine Sorge sein, nicht unsere.

Denn wir sind Freidenker und nicht einfach Antiklerikale.
Solange allerdings von den pipstlichen Toleranzbotschaften
in der Alltagspraxis der Kirchen nichts zu spiiren ist oder we-
nigstens nicht viel, solange namentlich die katholische Kirche
dann und dort, wo sie ihrer Macht sicher ist, alles eher prak-
tiziert als Toleranz — man denke an Spanien und gewisse
lateinamerikanische Lénder, auch an Italien —, solange die
Kirchen mit der Staatsmacht im Bunde stehen, sich in das po-
litische Geschehen einmischen, solange sie mit Hilfe des Staa-
tes die Hand auf die Jugend zu legen suchen, um deren Geist
in ihre Bahnen zu lenken, solange sie gerade die Erziehung
und Beeinflussung der Jugend als ihr selbstverstindliches Recht
in Anspruch nehmen, so lange werden wir Freidenker auch in
nachdriicklicher Opposition zu den Kirchen stehen und deren
EinfluB3, wo wir immer kénnen, bekiimpfen. Denn: «Die Welt-
bemichtigung des Christentums hat unser 6ffentliches Leben
in Unwahrheit und Unwahrhaftigkeit gestiirzt. Wie ein Krank-
heitsherd schickt sie stindig Gift in den schépferischen Prozef3
menschlichen Lebens und erzeugt eine latente, chronische,
hoffnungslose Angst. Wir fragen: wie konnte die gewaltige
geistesgeschichtliche Entwicklung einer derartigen Pervertie-
rung verfallen? Der Grund liegt in der Vermengung der reli-
giésen und profanen Sphire.» Das sind starke Worte und sie
stammen keineswegs von einem Autor aus den Reihen der Frei-
denkerschaft, sondern von einem Christen, ja von einem Dok-
tor der Theologie und des kanonischen Rechtes, dem Profes-
sor fiir Geschichte der Philosophie an der Universitit Gottin-
gen, Joseph Klein. Professor Klein hat sie im Verlauf der
Darmstédter Gespriche Anfang Juli vorigen Jahres in seinem
Vortrag «Die Angst des Christen in unserer Zeit» geprégt, und
die «Darmstidter Blitter — Wir lesen fiir Sie» haben sie in
ihrer Nr. II des vergangenen Jahrganges versffentlicht. Er sieht
in der heutigen Situation des Christentums und seines Verhilt-
nisses zu den Menschen unserer Tage eine der Urquellen der
Angstzustinde, die offen oder verdeckt im Leben so vieler
Menschen Stérungen, ja manchmal sogar Zerstérungen anrich-
ten. Im Gegensatz zur weitverbreiteten Meinung, daB3 die von
den Priestern schon in die Kinderseelen gelegten Vorstellungen
von grausamen Hollenstrafen und ihr ewiges Geschwitz vom
Tode und seinen Schrecken diese Aengste hervorruft, sieht er
interessanterweise eine ganz andere Quelle der Angst: den
Verlust der inneren Wahrhaftigkeit. In der christlichen Friih-
zeit, bevor die wissenschaftlichen Erkenntnisse den Menschen
eine verniinftige Welterkldrung gaben, war das von der Kirche
gelieferte Welthild noch fiir die allermeisten glaubhaft und
gab den Gldubigen Sicherheitsgefiihl. Im Zug der Entwicklung
wurde dann aber der Gottesgedanke aus der Wissenschaft eli-
miniert, «die Theologie war der Situation nicht mehr gewach-
sen», die katholische Kirche dekretierte den Gegensatz zwi-
schen Christentum und modernem BewuBtsein autoritir weg
und lie} den Glauben zum kirchlichen Gehorsam herabsteigen.
Die Folge: «Glaubenszweifel und die Uebertretung von Gebo-
ten, die nur theoretisch anerkannt werden, dennoch aber nach
katholischer Lehre absolut verpflichten, verschonen daher
ebensowenig die Laien wie den Klerus. Erschreckend ist in-
folgedessen der geheime Abfall, der nie ans Licht kommt und
mit ins Grab genommen wird. Angstzustinde als Folge des Aus-
weichens vor der unbedingten inneren Wahrhaftigkeit und vor
der geforderten Entscheidung reichen bis zur psychischen Per-
vertierung. Fiihrt die Situation aber zu Gleichgiiltigkeit und zu
oberflichlicher Abweisung der Sinnfrage menschlicher Exi-
stenz, so hat eine solche Zudeckung noch zerstdrerische Fol-
gen... Der Mensch verliert seine Mitte mit der inneren Wahr-
haftigkeit. Diese aber ist unabdingbar fiir die ethische Exi-
stenz des Individuums. Wo aber der Weg zur inneren Wahr-

42

haftigkeit durch den Zwang der offentlichen Meinung er.
schwert oder gar versperrt ist, da wird der Quell alles Huma
nen verseucht durch stindiges Hineinsickern geheimer Angsty
Und in Korrektur eines Satzes des Philosophen Jaspers sagt
Klein: «Konfessionswechsel oder Abschied von Konfession und
Christentum heilt die Angst und den Bruch der Seele.» Wir
wiren versucht, noch manche Absiitze dieses ausgezeichneten
Vortrags zu zitieren, wiirde nicht die philosophische Sprache
des Autors dazu noch manchen langen Kommentar erfordem.
Wie treffend seine Feststellungen sind, wie sehr der Verlust
der inneren Wahrhaftigkeit, die Unsicherheit und das Schwan.
ken zwischen religiosem Lippenbekenntnis und #ufBerlicher
Anerkennung kirchlicher Gebote und ihrer gleichzeitigen
Durchbrechung oder Umgehung im Menschen Angst erzeugen
kann, wie andererseits die Befreiung von traditionellen Glau-
bensvorstellungen zur Befreiung von Lebensangst fiihrt, das
hat mancher von uns vielleicht schon an sich selbst erlebt oder
doch wenigstens an Menschen seiner Umgebung gesehen. Klein
kommt zu Ende seines tieflotenden Vortrages zu einigen For.
derungen, er verlangt unter anderem «die Anerkennung der
Wahrhaftigkeit als die alles Menschliche umspannende Grund:
tugend», auf die alle Erziehung auszurichten ist, die Freiheit
der Gewissensentscheidung in ethischen, weltanschaulichen
und religiosen Fragen als indiskutables Grundrecht, das jeder
anzuerkennen und nach dem jeder zu handeln hat, endlich
die radikale Trennung von Kirche und Staat, wobei dem Staat
allein die Aufgabe zukommt die Grundlage der humanen Ord-
nung sicherzustellen und die Kirchen nur das Amt der Ver
kiindigung behalten und «durch sie allein die Verwirklichung
ihrer Lehren anstreben sollen. Verkiindigung aber ist leben
des Zeugnis.»

Wie abgegriffen und hohl klingen nach der Beschiftigung
mit diesen Ueberlegungen nun die Worte der pipstlichen Oster-
ansprache. Wer an sich selbst erlebt hat, wie die Gewinnung
oder Erhaltung der inneren Wahrhaftigkeit durch Bruch mit
iiberkommenen, #uBerlich uns aufgepriigten Vorstellungswel-
ten innere Freiheit, Sicherheit und Lebensmut verleiht und
gewill nicht auf den Weg des «Zweifels ohne Frieden, zum
Fluch der Verzweiflung und des Nichts» fiihrt, der wird die
pépstliche Einladung, wieder aus Wahrhaftigkeit und Treue
zu sich selbst in die Schar der Dumpfgliubigen zuriickzukeh-
ren, hoflich, aber bestimmt ablehnen. Walter GyBling.

« Warum ich —noch — Christ bin!»

Ich wei} schon: Der Titel, den der englische Mathematiker,
Wissenschaftstheoretiker und Nobelpreistriger Bertrand Rus
sell seinem bekannten Buch voranstellte, besagt genau das Ge-
genteil; er lautet: «Warum ich kein Christ bin!» Russells Buch
habe ich vor kurzem sorgfiiltig durchgelesen und von neuem
Russells Kunst bewundert, auch komplizierte Fragen zu verein:
fachen und erst noch leicht verstindlich darzustellen. Erschie-
nen ist das Buch im neuen, mutigen Szczesny-Verlag in Miin-
chen, und mit Stolz darf der Verleger melden: In relativ kur
zer Zeit ist das Buch Russells nun schon in 4. Auflage erschie:
nen. Es verdient diesen Erfolg durchaus.

Um Russells Werk aber geht es mir hier und heute nicht;
sondern um etwas ganz anderes; da stof3e ich in meiner Lektiire
der laufenden theologischen Zeitschriften auf eine Frage, die
von bekannten Theologen der Gegenwart mit einer eigenarti
gen Beharrlichkeit behandelt wird. Es geht der Theologie und
den Theologen um das Problem der Begegnung mit Gott, ge
nauer um die folgenden Fragen:

Warum bin ich eigentlich heute noch Christ? Warum halte
ich am Christenglauben noch fest, trotz all dem vielen, was
heute gegen diesen Glauben spricht? Das, was mich an meinem



Glauben festhilt, das ist doch sicher die personliche und tat-
sichliche Begegnung mit meinem Gott. Wie aber kommt es,
daB Menschen, trotz dieser Begegnung mit Gott, den Christen-
glauben preisgeben? Hier in der Gottesbegegnung muB es sich
entscheiden, hier bekomme ich Antwort auf meine dringlich
gestellte Frage: Warum muf} ich auf Grund meiner Begegnung
mit Gott am Christenglauben festhalten — warum aber lehnt
der andere trotz dieser Begegnungsmoglichkeit mit Gott den
Gottesglauben ab?

Das sind die Fragen, denen wir heute etwas nachgehen wol-
len. Dabei gehen wir so vor, da3 wir in einem I. Teil das Pro-
blem als solches darstellen, nachher in einem IL. Teil die
Ueberzeugung der heutigen Theologen durch einige Texte aus
der neuesten theologischen Literatur belegen.

L

Um hier in der Darstellung der Gottesbegegnung das Wesent-
liche deutlich herauszustellen, lassen wir zuerst einen Vertreter
des Diesseits und nachher des Jenseits seine innersten Ueber-
zeugungen aussprechen.

Es spricht zuerst der Diesseitsmensch: «Du willst dich also
mit mir unterhalten iiber das, was du eine Gottesbegegnung
nennst, und du willst dabei erfahren, wie ich mich in dieser
Gottesbegegnung verhalte. Die Situation, von der du da
sprichst, enthidlt zuniichst einige Unklarheiten. Es ist mein
Recht und auch meine Pflicht, zur Aufhellung dieser Unklar-
heiten alles das, was die menschliche Erfahrung, was das
menschliche Wissen, Forschen und Denken an Menschenwahr-
heit geschaffen hat, in diese Situation mit hereinzunehmen.
Diese Menschheitserfahrung und Menschenwahrheit leisten mir
sonst im tiglichen Leben die allerbesten Dienste, warum nicht
auch hier in der Situation der Gottesbegegnung? Und auf dem
Grund dieser Menschheitserfahrung stelle ich zuerst nach-
driicklich fest: Eine Begegnung ist nur méglich mit etwas,
was real existiert. Der Begriff der Begegnung verlangt das; und
er verlangt das erst recht, wenn ich hére, dal dieses Gegen-
iber von dir als Du und als persénlich gemeinter Gott ange-
sprochen wird. Da stehe ich also vorerst einmal vor der Seins-
frage, der Frage nach dem realen Sein dieses Gottes, genauer:
Es ist die Frage nach dem realen Sein einer zweiten Welt,
einer gottlichen Welt mit anderen Gesetzen, mit einem ganz
aderen Seinscharakter und mit anderen Wahrheitsauffassun-
gen, als wir sie von unserer Diesseitswelt her kennen. Erst von
lieser umfassenden Seinsfrage aus kann ich nachher dann noch
fragen nach dem Herrn und Inhaber dieser Gotteswelt, nach
Gott. Auf dem Grund der menschlichen Erfahrung, des
menschlichen Wissens und auf dem Grund der von den
Menschen geschaffenen Wahrheit stelle ich fest: Eine
Gotteswelt auBerhalb oder iiber unserem realen Kosmos
gbt es nicht; darum gibt es auch keinen Gott als
Bewohner und Herr dieser Gotteswelt. Zudem — die Reli-
gonswissenschaft zeigt iiberzeugend, wie der Mensch dazu ge-
fommen ist, aus sich selbst heraus die Bilder einer imaginiiren
Gotteswelt und eines ebenso imaginiiren Gottes zu schaffen.
Vit einem nicht existierenden und nicht realen Wesen kann
ich auch keine Begegnung erleben. Gott und Gotteswelt sind
leine eigenen Seinsvoraussetzungen, die du aus deinem eigenen
geistigen Besitz in den Begriff der Gottesbegegnungundin unsere
Aussprache hineintriigst. Aus guten Griinden kann ich diesen
diristlichen Apriorismus nicht mitmachen. Darum fillt nicht
wr die Begegnung mit Gott, sondern auch eine fruchtbare
Aussprache iiber eine solche Begegnung fiir mich aus allen
nﬁglichkeiten heraus; sie wird fiir mich gegenstandslos. Ich
bedaure, dir keinen anderen Bescheid geben zu konnen.»

Radikal anders urteilt natiirlich der christliche Jenseits-
Wensch, Da er die Realitiit seines Gottes als das Allersicherste
mmer schon voraussetzt, hat fiir ihn-von Anfang an die Frage
tach einer Gottesbegegnung ein ganz anderes Gesicht; darum

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschiiftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Ziirich,
Postcheck-Konto VIII 4 88 53.

kommt er auch zu ganz anderen Folgerungen: er sagt: «Was,
du nimmst Erfahrung, Wissen und Menschenwahrheit in un-
sere Problemsituation hinein? Das ist das Verkehrteste von
allem, was du tun kannst. Alle Menschenwahrheit und Men-
schenweisheit muflt du, bevor du hier eintrittst, wie ein ldstiges
Handgepiick drauflen im Vorraum ablegen. Was du mitneh-
men darfst? Nichts als den festen Glauben an diesen Gott und
den ebenso festen Willen, dich vor diesem Gott zu beugen,
dich ohne allen Vorbehalt ihm hinzugeben. Schon bevor du
von aullen her dich dem Raum der Begegnung niherst, spiirst
du, wie die von Gott ausgehenden Krifte dich fassen, dich
tragen und ziehen, dich trotzigen Menschen umschaffen; dich
von Grund aus umschaffen, bevor du nur in den Bereich Got-
tes kommst. Du trittst schlieSlich Gott gegeniiber als ein ganz
anderer Mensch; als ein Mensch, der demiitig sich Gott sofort
und ohne allen Vorbehalt unterwirft. Gott liegt dir und un-
serer Situation bereits voraus. Nun erst bist du in der Lage,
eine echte Gottesbegegnung mit ihren bis in die Abgriinde
erschiitternden Tiefen zu erleben. Nun erst bis du auch bereit,
dir von Gott die Wahrheit der gottlichen Offenbarung her-
reichen zu lassen, und vor dieser Gotteswahrheit schmilzt die
Menschenwahrheit dahin wie Schnee an der Sonne. Jetzt
kannst du auch nicht mehr aus deinem Wahrheitsbegriff her-
aus nach der Realitdt Gottes fragen, denn nun ist alles um-
gekehrt: Bevor du nach Gott frigst, bist du lingst und im
voraus schon von Gott her gefragt, von Gott her in Frage ge-
stellt. Bevor du, etwas menschlich-gromiulig, von Gott einen
Identititsausweis verlangst, bist du selbst von Gott her bereits
identifiziert und aufs Maul geschlagen. Sieh du dann nur zu,
wie du dieser Befragung von Gott her standhalten kannst!
Menschliches Denken und Wissen? Ja gut, aber das alles
kommt erst nachher, erst nachdem du dich in der Begegnung
Gott unterworfen und die Gotteswahrheit angenommen hast.
Nun weillt du — die echte Realitiit steht dir als Gott gegen-
iiber, und aus dieser Gottesrealitit erst wird durch Gott im
freien Schopfungsakt die Realitit der Welt, auf die du so sehr
pochst, geschaffen. Als Mensch willst du fragen nach der Be-
rechtigung dieses gottlichen Apriori? Geh in dich und wisse:
Diesem gottlich-schopferischen Apriori verdankst du ja deine
eigene reale Existenz und die Moglichkeit, zu fragen und zu
denken und zu wissen.»

II.

Damit haben wir, in Rede und Gegenrede, die heute so
aktuelle Frage nach der Gottesbegegnung von beiden Seiten
her dargelegt. Mit einigen Belegen wollen wir die christliche
Auffassung untermauern; sind es auch wenige, sie kommen
von bedeutenden Theologen der Gegenwart und haben ihren
vollen reprisentativen Wert.

Helmut Gollwitzer in «Die Existenz Gottes im Bekenntnis
des Glaubens»: «Gott ist nicht ein neutraler Indikativ-Satz,
der zunichst eine Existenz an sich aussagt und noch offen 1iBt,
was diese Existenz fiir uns bedeutet. Er éndert sofort unsere
Situation und kann also nur so wirklich gesprochen werden,
daf er ein Bekenntnis dieser Aenderung ist, ein Sich-gefallen-
lassen dieser Aenderung... Er ist wirklich der, als der Er sich
kundtut, und wir sind also wirklich die, als die wir durch das,
was er ist, offenbar geworden sind — und wir sind das nicht
nur, sondern wir sind durch Ihn, durch sein Anreden solche

43



geworden, die mit Freuden, zugleich mit Furcht und Zittern
dazu Ja sagen und uns nicht mehr dagegen striuben, nicht
mehr unser Nein aufrichten dagegen, daB3 Er ist. Gottes Exi-
stenz bejahen heiflt: wollen, daBl Gott ist und kein anderer
und nichts anderes. Deshalb handelt es sich hier nicht um eine
von den Wahrheiten, die wir unveriindert in unserem eigenen
Sein feststellen kénnen, sondern um die Wahrheit, die uns
indern muf}, um von uns bejaht werden zu kénnen.»

Rudolf Bultmann in «Der Gottesgedanke und der moderne
Mensch»: «Nicht die Anerkennung eines Gottesbildes, mag es
noch so richtig sein, ist wirklicher Gottesglaube; vielmehr die
Bereitschaft dafiir, da3 uns das Ewige jeweils in der Gegenwart
begegnen will — jeweils in den wechselnden Situationen un-
seres Lebens. Die Bereitschaft besteht in der Offenheit, uns
etwas wirklich begegnen zu lassen, das uns nicht das Ich sein
1dBt, das in seinen Zwecken und Plinen in sich abgeschlossen
ist, sondern dessen Begegnung uns wandeln, uns immer neu
werden lassen will.»

Pfarrer Dr. theol. Gottlob Wieser im «Kirchenblatt fiir die
reformierte Schweiz» p. 36/1964: «Christlicher Glaube ist im-
mer Antwort auf das Wort Gottes, eine verbindliche Antwort,
die den Menschen ganz in Anspruch nimmt und dadurchbefreit
... Vielmehr ist der Glaube untrennbar mit der Metanoia ver-
bunden, einem Umdenken, das von Gottes Wort her unsere
Betriffe in Frage stellt und auch verindert.»

Abt Hugo Lang meint sogar im «Miinchener Merkur»: «Das
Rechte, gerechte Menschenbild setzt ja das Gotteshild voraus.»
(In den «Vorgingen», Monatsschrift der Humanistischen Union,
Heft 1/1964).

So ist das also: Beide Gespriichspartner haben ihr Apriori,
von dem sie ausgehen und das sie in die Diskussion iiber die
Gottesbegegnung hineintragen. Fiir den Diesseitsmenschen ist
das Apriori die kosmische Realitiit und die auf dieser Realitiit
sich aufbauende Wahrheit; fiir den Jenseitsmenschen aber ist
das Apriori die Gotteswelt des christlichen Glaubens und der
aus dieser imaginiiren Jenseitswelt her wirkende ebenso imagi-

nire Gott. Beide Partner sind zur Unterwerfung unter ein
ihnen iibergeordnete Instanz bereit; der erste unterwirft sich
der vom Menschen auf der Realitit aufgebauten Wahrheit, dy
zweite Partner der von Gott aus dem Jenseits her geoffenhar
ten «Gotteswahrheit». Die sofortige und blinde Unterwerfuny
unter diese Gotteswahrheit ermoglicht es dem Christen wn
Theologen der Gegenwart, heute noch, trotz aller Schwierig
keiten, trotz aller Gegeninstanzen, Christ zu sein und Christ «
bleiben. Auf der andern Seite aber ist es die grundsiitzlich
Unterwerfung unter die vom Menschen geschaffene Wahrheil
die es dem Diesseitsmenschen unméglich macht, zum Christen
glauben zuriickzukehren.

Zum Abschlull unserer Auseinandersetzung legen wir unse
rem christlichen Gesprichspartner noch folgende Siitze zu
Ueberlegen vor:

1. Die Gestalten der Mirchen-, der Geister- und Gotteswel
widerstreben mit allen Kriften einer Identifizierung, Wir den
ken an das Mirchen vom Rumpelstilzchen; wir denken an da
eigenartige Frage- und Antwortspiel zwischen Faust und M
phisto bei ihrer ersten Begegnung in Faustens Klause; wir den
ken an Schillers Gedicht «Das verschleierte Bild zu Sais
wir denken aber auch an die verschiedenen Verwandlunger
hinter denen sich Jahwe vor Moses auf dem Berg Horeb ve
birgt, an die ausweichende Antwort, die Jahwe auf eindrin
liches Fragen gibt: «Ich bin, der ich bin!» Wenn sich also de
Gott der Christen in der Begegnung mit dem Menschen jede
Legitimation und jeder Identifizierung entzieht, so bleibt ¢
durchaus in der ihm von der Tradition zugewiesenen Roll
Werden nun in der Gottesbegegnung dem Menschen durch di
Theologie erst noch Maul und Augen verbunden; soll er sict
ohne zu fragen und ohne aufzuschauen, nur zu Boden werfe
und sich in den Willen des gottlichen Gegeniibers ergeben -
woher weil3 denn dieser Mensch, daB3 er sich nun wirklich vo
dem christlich gemeinten Gott und nicht vor irgend einer
anderen Gottesgebilde, vor Allah, vor Zeus, vor sonst einer
heidnischen Gottesgebilde in den Staub wirft? Denn aud

Buchbesprechungen

«Der Jugend geweiht»

Im Hamburger Kulturverlag, herausgegeben von der Arbeitsge-
meinschaft Jugendweihe Hamburg, ist soeben die 18. Ausgabe eines
Biichleins erschienen, das bei den Hamburger Jugendweihen den
jungen Menschen als Erinnerungsgabe iibergeben wird. Ein bewihr-
ter schoner Brauch, den zu iibernehmen uns vorerst in der Schweiz
noch solche Jugendweihen fehlen. Aber auch bei uns gibt es junge
Menschen, die aus eigener Kraft oder von Eltern, freidenkenden
Mentoren gefiihrt ins Leben hinaustreten und denen dieses Bédnd-
chen in die Hand zu driicken ein sinnvolles Handeln bildet. Die
Bearbeiter haben aus dem groBlen Gedankengut der Menschheit
eine treffliche, zeitnahe Auswahl getroffen. Gedichte und Prosa-
abhandlungen stehen nebeneinander. Die Namen der Autoren, von
Aeschylos und Li Tai-po bis zu Bertrand Russell, Gustav Wyneken,
G. v. Frankenberg, K. F. von Weizsicker, Einstein, Hermann Hesse,
sprechen fiir sich selbst. Besonders erfreulich ist, dal im Mittel-
punkt dieser Ausgabe eine Auswahl aus den Schriften Multatulis
steht, jenes groBen niederlindischen Humanisten des 19. Jahrhun-
derts, dessen aufreibender Kampf gegen die koloniale Unterdriik-
kung der Vélker Siidasiens und fiir eine von allen religiosen Vorur-
teilen befreite menschliche Ethik wirklich verdient, fiir die junge
Generation wieder entdeckt zu werden. Selbst unter den Aelteren
gibt es heute manche, denen der Name Multatuli (Pseudonym fiir
Eduard Douwes Dekker) nicht mehr viel besagt. Um so verdienst-
licher, daB} er uns nun wieder nahegebracht wird. — Die kleine
Schrift gehort in jede fortschrittliche Volks- oder Jugendbibliothek
und eignet sich trefflich als Geschenk fiir junge Menschen. wg

4

Lautréamont: Das Gesamtwerk — Die Gesinge des Maldoror -
Dichtungen — Briefe. Rowohlt Paperback, Hamburg.

Der franzésische Dichter I. L. Ducasse (1846—1870) ist unte
dem Pseudonym «Lautréamont» in die Weltliteratur eingeganger
Seine Gesiinge blieben lange Zeit unbeachtet, bis sie der Surreali
mus entdeckte und in der Zeit des Ersten Weltkrieges als ei
Muster antibourgeoiser, unbewuBter Dichtkunst zu preisen wuBtt
Lautréamont wurde der Prophet einer neuen Literatur, einer Litt
ratur des Bosen, das sich als Appell zur Giite gibt. Man hat Miiht
diese von «Kennern» so hochgeschitzten Gesdnge ohne Degout unt
Widerwillen zu lesen, indem der junge Dichter Orgien von Sadi
mus und Schwiilstigkeit feiert: offenbar war er eine pathologisch
Personlichkeit. Daher nimmt sich seine Dichtung als eine Apologi
der Dekadenz aus, von der man nicht recht einsieht, wie sie sint
voll verteidigt werden kann: Lautréamont wiihlt geradezu in Schmutt
Unsinn, Ekel und Laster; darin GréBe und Genie zu sehen bedar
einer GroBziigigkeit, die aufzubringen dem auch geneigten Lest
duBerst schwerfillt.

Max Weber: Soziologiec — Weltgeschichtliche Analysen — Pol
tik. Alfred Kroner Verlag, Stuttgart.

Die Beriihmtheit Max Webers hat seit seinem Tode im Jahre 192
mehr und mehr zugenommen: er gilt heute als Begriinder deutscht!
Soziologie, als ihr wesentlichster Repriisentant. Und doch will u?
scheinen, daB man dem sicherlich bedeutenden Mann zu viel Ehrt
antut: seine Analysen iiber Protestantismus und kapitalistischt
Wirtschaftsform, seine Beitrige zur Soziologie der Religion u?
des Wissens sind ungemein lehrreich, aber es liegt in ihnen ¢”
konservatives Element, das letzten Endes zum politischen und p*
losophischen Versagen fiihrt. So ist Webers Lehre von der abso!“'
ten Wertneutralitit der Wissenschaft ein gefihrlicher Schlupfwi®
kel fiir alle jene, die Wissenschaft ohne soziales Verantwortung



diese anderen Gottesgebilde und nicht nur der Christengott
haben ihre Begegnungen mit Menschen, auch sie verlangen
Verzicht auf zudringliches Fragen, auch sie verlangen statt
aller Fragerei zuvor und vor allem sofortige und absolute Un-
terwerfung.

2. Theologen und Christen tun unrecht daran, daB sie sich,
um Christen bleiben zu konnen, auf diese «letzte Instanz der
Gottesbegegnung» berufen — auch fiir sie, die noch glauben
konnen und wollen, ist das nicht die letzte Instanz, ist das auch
nicht die letzte Entscheidungsmoglichkeit dariiber, ob man
noch Christ sein oder ob man das nicht mehr sein kann. Die
letzte Entscheidungskraft liegt in dem, was der Christ von
seiner christlichen Tradition und Ueberzeugung her in diese
Situation der Gottesbegegnung hineintriigt. Die letzte Instanz
ist der christliche Mensch selbst mit seinem Glauben an das
traditionelle Glaubensgut, aus dem heraus er zuerst seinen Gott
und nachher auch noch die Begegnung mit diesem Gott mit
allen ihren Folgen allererst schafft. Omikron

Was sucht die protestantische Oekumene
im atheistischen RuBSland ?

Aus RuBlland laufen Meldungen ein, die das Abendland stark
interessieren, vorerst aber auch etwas befremden.

Vom 10. bis 14. Februar 1964 trafen sich in Odessa (Siidruf3-
land) und fast zu gleicher Zeit in Moskau Delegierte der prote-
stantischen Oekumene mit Repriisentanten der russisch-ortho-
doxen Kirche. In Odessa handelte es sich um eine offiziell-
gemeinsame Tagung 6stlicher und westlicher Kirchenprominenz,
an der das 2. Vatikanische Konzil, das Verhiltnis der Oekumene
zur Romkirche, das Problem der konfessionellen Koexistenz und
die christliche Mission zur Diskussion standen. In Moskau hief3
der Metropolit Nikodim, der Leiter des AuBlenamtes des Mos-
kauer Patriarchats, skumenische Delegierte aus aller Welt zu

gemeinsamen Beratungen willkommen. Die westlichen Dele-
gierten hatten zuvor das Oberhaupt der russischen Kirche be-
sucht und an einigen orthodoxen Gottesdiensten teilgenommen.

Erstaunt fragt man sich im Westen: Was geht da eigentlich
vor? Was sucht die protestantische Oekumene im atheistischen
RuBlland? Bricht da eine christliche Offensive in den atheisti-
schen Osten ein? Wird der Osten bereits schwach und gibt er sich
zu freundlichen «Schmusereien» mit den westlichen Kirchen -
her? Helfen nun sogar die Sowjets der kirchlichen Reaktion in
den Sattel ?

Diese Fragen und Vermutungen gehen sicher zu weit; in Tat

und Wahrheit liegen die Dinge so:

1. Es waren nur kleinere Gruppen von Delegierten des Westens,
die da in Odessa und in Moskau anriickten, in Odessa z. B. nur
der AusschuBl der Exekutive des Weltkirchenrates, nicht der
Weltkirchenrat selbst.

2. Diese Delegierten waren nicht von der Sowjetregierung ein-
geladen, sondern von der russischen Kirche, die ja seit der Welt-
kirchenkonferenz von New Delhi dem &kumenischen Rat der
Kirche zugehort.

3. Gewil} ist da heute eine Offensive am Werk; sie geht aber
vom Osten, vom bolschewistischen Staatsgedanken aus und rich-
tet ihre Spitze, wenn auch nicht direkt gegen die westliche Kir-
che, so doch gegen die Religion ganz allgemein, also auch gegen
den Christenglauben und damit, wenn auch indirekt, gegen Glau-
ben und Bestand der abendlindischen Kirche. Die Offensive
lduft also just in der den oben dargelegten Vermutungen entge-
gengesetzten Richtung. Eben in diesen Tagen bringt die West-
presse etwas besorgte Berichte iiber eine Wiederaufnahme des
atheistischen Feldzuges gegen die Religion, also auch gegen Ju-
den, Mohammedaner und Buddhisten. Der Kampf soll einheit-
lich gefiihrt werden von einem eben in Moskau gegriindeten
atheistischen Zentrum aus. Diesem Zentrum werden nun auch,
auBer der «Volksuniversitit des Atheismus» in Estland, alle iibri-
gen Atheistenschulen in der weiten USSR unterstellt. In Rahmen

bewuBtsein betreiben wollen; seine Ableitung der modernen Wirt-
schaftsentwicklung aus der protestantischen Ethik iibersicht den
groBen EinfluB des Humanismus, dessen Diesseitsgliubigkeit das
neuzeitliche BewuBtsein viel lebenstiichtiger gemacht hat als der
religiose Dogmatismus, der bei Luther, Calvin und Zwingli seine
diistere Weltschau dokumentiert. Man muBl die in diesem Bande
vereinigten, oft glinzenden Essays kritisch lesen; je kritischer man
liest, um so lehrreicher werden sie sein.

Alexander Mitscherlich: Auf dem Weg zur vaterlosen Gesell-
schaft. Ideen zur Sozialpsychologie. Verlag Piper, Miinchen.

In ausgezeichneter Weise legt Mitscherlich, Professor fiir Psycho-
somatik an der Universitiat Heidelberg, die Grundlagen der Sozial-
psychologie dar. Er geht davon aus, daB der Mensch ein «Nest-
hocker» ist: er muB sein gesamtes Sozial- und Lebensverhalten er-
lernen und ist demnach ein «Produkt seiner Erziehung». So kommt
es denn darauf an, den Menschen zum Menschen zu bilden, eine
Aufgabe, an der die traditionelle Gesellschaft allzuoft gescheitert
ist, indem sie Zwang und Verformung anstelle der Entfaltung der
spezifischen menschlichen Méglichkeiten gesetzt hat. Unter weitem
Horizont gibt Mitscherlich ein Credo an die Bildbarkeit des Men-
schen ab; sein Buch behandelt Uebereinstimmungen und Divergen-
zen zwischen Mensch und Tier, um die soziale Bedingtheit des
Menschenlebens in ein helles Licht zu riicken.

Hans Selye: Stress beherrscht unser Leben. Econ Verlag, Diissel-
dorf.

In einem populiren Buch berichtet Selye iiber die Ergebnisse sei-
ner Stress-Forschung, die heute zu den Ausgangspunkten der medi-
zinischen Pathologie und klinischen Therapie gehort. Stress oder
Belastung erzeugt im Organismus ganz bestimmte Abwehrvorgiinge,
an denen die Hormone der Hypophyse und der Nebennierenrinde

entscheidend beteiligt sind. Auf diesem Wege konnen krankhafte
Kérperreaktionen ausgelost werden, wobei Psychisches und Physi-
sches stark ineinanderspielen. Durch die Synthetisierung des Corti-
sons ist es gelungen, viele solche Stress-Stérungen zu coupieren:
aber Selye ist sich durchaus bewuBt, daB das Seelische dem Hormo-
nalen iibergeordnet ist und daB die Heilung von Stresskrankheiten
zumeist durch Psychotherapie (oder zumindest psychotherapeuti-
sche Mithilfe) erfolgen muBl.

Gerh. Storz: Der Dichter Friedrich Schiller. Verlag Klett, Stutt-
gart.

In vielen feinsinnigen Werkanalysen erortert der Autor den Ge-
halt Schillerscher Dichtung, deren Freiheitsliebe und Kunstver-
stand auch auf den heutigen Leser unausléschlichen Eindruck
macht. Die meisterhaften Interpretationen geben Aufschlufl iiber
die Struktur des Gesamtwerkes, indem sie jede Einzeldichtung sti-
listisch untersuchen und die inneren Motive von Schillers Lyrik,
Epik und Dramatik aufzeigen.

Karl Kraus: Sittlichkeit und Kriminalitit. Langen-Miiller, Miin-
chen-Wien.

Hier liegt eine Sammlung von Satiren und Polemiken vor, die
der berithmte Wiener Gesellschafts- und Sprachkritiker K. Kraus
— der gegenwirtig eine Renaissance erlebt — vor Jahrzehnten
veroffentlicht hat. Anhand von Prozessen und Affiren reitet er
seine glinzenden Attacken gegen die verlogene Moral, gegen eine
heuchlerische Rechtsprechung und gegen eine Oeffentlichkeit, die
mit spieBbiirgerlicher Selbstgerechtigkeit ihren rechtsbrecherischen
Menschenbruder nicht nur verurteilt, sondern auch verachtet und
diskriminiert. Eine kostliche Lektiire fiir freiheitlich gesinnte Men-
schen, die in Kraus einen der beredtesten Wortfiihrer finden!

Polybios

45



	"Warum ich - noch - Christ bin!"

