
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 6

Artikel: Papst VI. und die Atheisten

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
)NÄTSSCHR1TTDERFREIGEISTIGENVEREM
Juni 1964 Nr. 6 47. Jahrgang

Papst Paul VI. und die Atheisten

In seiner diesjährigen Osteransprache hat sich der Papst mit
der religiösen Krise unserer Zeit, wie er es nennt, und mit dem
Atheismus beschäftigt und dabei einige Sätze geprägt, die wir
uns doch etwas näher ansehen wollen. Nicht, daß er eine
Philippika auf die bösen Gottlosen herabprasseln ließ, nein er hat
ungewohnt sanfte Töne angeschlagen, ungewohnt nicht an ihm,
sondern an der katholischen Kirche, wenn sich diese mit den
Atheisten auseinandersetzt. Wir wurden nicht mehr mit irgendwelchen

höllischen Feuern bedroht, sondern mild und freundlich

eingeladen, die österliche Auferstehungsbotschaft des
Christentums anzunehmen und in den Schoß der Kirche zurückzukehren.

Der Text der päpstlichen Botschaft an die Atheisten
lautet wörtlich:

«Jene aber, die keine Religion haben oder die ihr feindlich

sind, möchten wir davor warnen, sich aus eigenen Stük-
ken zu verdammen zu den Widersprüchen des Zweifels ohne
Frieden und des ausweglosen Widersinns oder zum Fluch
der Verzweiflung und des Nichts. Vielleicht haben nicht
wenige von euch imgenaue und abstoßende Begriffe von der
Religion, vielleicht halten sie den Glauben gerade für das,
was er nicht ist: Verstoß gegen das Denken, Hemmschuh für
den Fortschritt, Demütigung für den Menschen, Trübsal für
das Leben; vielleicht sind einige von euch von größerem
Verlangen beseelt und deshalb imbewußt geeigneter, das
Aufblitzen des Lichtes wahrzunehmen, denn wenn sie nicht
in der Trägheit und in der Unwissenheit dahinschlummern,
weitet das Dunkel ihres Unglaubens ihnen die Pupillen zu
einem ernsthaften Bemühen, im Finstern das Wo und Warum
der Dinge zu entziffern.»

o

* 0

H
w
15 «

i a
M CQ

Inhalt
Papst Paul VI. und die Atheisten

«Warum ich ¦—¦ noch — Christ bin!»

Buchbesprechungen

Was sucht die protestantische Oekumene

im atheistischen Rußland?

Was halten Sie davon?

Schlaglichter

Aus der Bewegung

Die Literaturstelle empfiehlt

So weit die bemerkenswerten, ja zum Teil sensationellen
Worte der päpstlichen Osteransprache, wie sie in Auszügen
durch die Nachrichtenagentur «Associated Press» verbreitet
wurden. Am auffallendsten ist fraglos der letzte Satz, mit dem
der Papst den ernsthaften Freidenkern zugesteht, daß sie im
«Dunkel ihres Unglaubens» mit geweiteten Pupillen schärfer
sehen in ihrem Bemühen um die Enträtselung des Wo und
Warum der Dinge. Er hält sie seihst dazu für «unbewußt
geeigneter» als die Menge der Kirchengläubigen, die dem Sinn
seiner Ausführungen nach hier als einziger Vergleichspunkt in
Frage kommt. Er begreift, daß in den echten, nachdenklichen
Atheisten ein größeres Verlangen nach Wahrheit und Erkenntnis

wirksam ist. Aber er scheint zu übersehen, daß es gerade
dieses größere Wahrheitsverlangen ist, welches uns Freidenker
daran hindert, seiner Einladung, in die Schar der Gläubigen
zurückzukehren und das «Ostergeheimnis der christlichen
Lichtbotschaft» anzunehmen, Folge zu leisten. Wir können ihm
versichern, daß die atheistischen Freidenker vom «Fluch der
Verzweiflung und des Nichts» weit entfernt sind und sich lieber
den Widersprüchen des Zweifels aussetzen als dem Verlust
ihrer inneren Wahrhaftigkeit. Und wenn er den Glauben,
gemeint ist damit wohl die religiöse Gottgläubigkeit, als Gegenteil

dessen hinstellt, was er nach päpstlicher Meinung für viele
Atheisten ist, Verstoß gegen das Denken, Hemmschuh des

Fortschritts, Demütigung für den Menschen, Trübsal für das
Leben, so dürfte er als hochgebildeter Mann und Kenner der
Kirchengeschichte selbst wissen, daß das Wirken der Kirche
und ihrer Priester dafür verantwortlich ist, wenn sich «ungenaue

und abstoßende Begriffe von der Religion» bei ebner
gewaltig angewachsenen Zahl von Mensclien herausgebildet
haben. Kreuzzüge und Religionskriege, Ketzerjagden und
Hexenverbrennungen, das intolerante Begeifern aller
Andersdenkenden, das beschämende Schweigen eines Pius XII. zu
den grauenvollen Untaten der Nationalsozialisten und Faschisten,

das konstante Bündnis der Kirche mit den Mächtigen in
Staat und Wirtschaft, all die Unterdrückung, Auspowerung von
Menschen im Namen der Religion, wobei die Priester oft nicht
vor schamloser Heuchelei, ja vor blutigen Verbrechen und
pfiffigem Betrug zurückscheuten, die haben in der Tat vielen
Mensclien die Religion überhaupt als abstoßend erscheinen
lassen, haben dazu geführt, daß sie ihr feindlich gesinnt sind. So

wurde die große Masse der Religionslosen geschaffen, die
keineswegs durch die Bank Atheisten imd Freidenker sind, von
denen nicht wenige formell der Kirche noch angehören, ohne
sich aber einen Deut um Glauben und kirchliches Leben zu
kümmern. Wenn Paul VI. diese Masse, die «in Trägheit und
Unwissenheit daliinschlummert», für religiöse Gläubigkeit
zurückgewinnen will, dann mag er für ehie staatsfreie, von der

41



Bindung an die reaktionären Mächte gelöste, saubere Kirche
sorgen, in der nicht Tag für Tag der Zwiespalt zwischen Wort
und Tat aufbricht. Das aber soll seine Sorge sein, nicht unsere.

Denn wir sind Freidenker und nicht einfach Antiklerikale.
Solange allerdings von den päpstlichen Toleranzbotschaften
in der Alltagspraxis der Kirchen nichts zu spüren ist oder
wenigstens nicht viel, solange namentlich die katholische Kirche
dann und dort, wo sie ihrer Macht sicher ist, alles eher
praktiziert als Toleranz — man denke an Spanien und gewisse
lateinamerikanische Länder, auch an Italien — solange die
Kirchen mit der Staatsmacht im Bunde stehen, sich in das
politische Geschehen einmischen, solange sie mit Hilfe des Staates

die Hand auf die Jugend zu legen suchen, um deren Geist
in ihre Bahnen zu lenken, solange sie gerade die Erziehung
und Beeinflussung der Jugend als ihr selbstverständliches Recht
in Anspruch nehmen, so lange werden wir Freidenker auch in
nachdrücklicher Opposition zu den Kirchen stehen und deren
Einfluß, wo wir immer können, bekämpfen. Denn : «Die Welt-
bemächtigung des Christentums hat unser öffentliches Leben
in Unwahrheit und Unwahrhaftigkeit gestürzt. Wie ein
Krankheitsherd schickt sie ständig Gift in den schöpferischen Prozeß
menschlichen Lebens und erzeugt eine latente, chronische,
hoffnungslose Angst. Wir fragen: wie konnte die gewaltige
geistesgeschichthche Entwicklung einer derartigen Pervertierung

verfallen? Der Grund liegt in der Vermengung der
religiösen und profanen Sphäre.» Das sind starke Worte und sie

stammen keineswegs von einem Autor aus den Reihen der
Freidenkerschaft, sondern von einem Christen, ja von einem Doktor

der Theologie und des kanonischen Rechtes, dem Professor

für Geschichte der Philosophie an der Universität Göttin-
gen, Joseph Klein. Professor Klein hat sie im Verlauf der
Darmstädter Gespräche Anfang Juli vorigen Jahres in seinem
Vortrag «Die Angst des Christen in unserer Zeit» geprägt, und
die «Darmstädter Blätter — Wir lesen für Sie» haben sie in
ihrer Nr. II des vergangenen Jahrganges veröffentlicht. Er sieht
in der heutigen Situation des Christentums und seines Verhältnisses

zu den Menschen unserer Tage eine der Urquellen der
Angstzustände, die offen oder verdeckt im Leben so vieler
Menschen Störungen, ja manchmal sogar Zerstörungen anrichten.

Im Gegensatz zur weitverbreiteten Meinung, daß die von
den Priestern schon in die Kinderseelen gelegten Vorstellungen
von grausamen Höllenstrafen und ihr ewiges Geschwätz vom
Tode und seinen Schrecken diese Aengste hervorruft, sieht er
interessanterweise eine ganz andere Quelle der Angst: den
Verlust der inneren Wahrhaftigkeit. In der christhchen Frühzeit,

bevor die wissenschaftlichen Erkenntnisse den Menschen
eine vernünftige Welterklärung gaben, war das von der Kirche
gelieferte Weltbild noch für die allermeisten glaubhaft und
gab den Gläubigen Sicherheitsgefühl. Im Zug der Entwicklung
wurde dann aber der Gottesgedanke aus der Wissenschaft
eliminiert, «die Theologie war der Situation nicht mehr gewachsen»,

die katholische Kirche dekretierte den Gegensatz
zwischen Christentum und modernem Bewußtsein autoritär weg
und ließ den Glauben zum kirchlichen Gehorsam herabsteigen.
Die Folge: «Glaubenszweifel und die Uebertretung von Geboten,

die nur theoretisch anerkannt werden, dennoch aber nach
katholischer Lehre absolut verpflichten, verschonen daher
ebensowenig die Laien wie den Klerus. Erschreckend ist
infolgedessen der geheime Abfall, der nie ans Licht kommt und
mit ins Grab genommen wird. Angstzustände als Folge des
Ausweichens vor der unbedingten inneren Wahrhaftigkeit und vor
der geforderten Entscheidung reichen bis zur psychischen
Pervertierung. Führt die Situation aber zu Gleichgültigkeit und zu
oberflächlicher Abweisung der Sinnfrage menschlicher
Existenz, so hat eine solche Zudeckung noch zerstörerische Folgen

Der Mensch verliert seine Mitte mit der inneren
Wahrhaftigkeit. Diese aber ist unabdingbar für die ethische
Existenz des Individuums. Wo aber der Weg zur inneren Wahr¬

haftigkeit durch den Zwang der öffentlichen Meinung
erschwert oder gar versperrt ist, da wird der Quell alles Humanen

verseucht durch ständiges Hineinsickern geheimer Angst.»

Und in Korrektur eines Satzes des Philosophen Jaspers sagt

Klein: «Konfessionswechsel oder Abschied von Konfession und

Christentum heilt die Angst und den Bruch der Seele.» Wir
wären versucht, noch manche Absätze dieses ausgezeichneten
Vortrags zu zitieren, würde nicht die philosophische Sprache
des Autors dazu noch manchen langen Kommentar erfordern,
Wie treffend seine Feststellungen sind, wie sehr der Verlust
der inneren Wahrhaftigkeit, die Unsicherheit und das Schwanken

zwischen religiösem Lippenbekenntnis und äußerlicher

Anerkennung kirchhcher Gebote imd ihrer gleichzeitigen
Durchbrechung oder Umgehung im Menschen Angst erzeugen
kann, wie andererseits die Befreiung von traditionellen
Glaubensvorstellungen zur Befreiung von Lebensangst führt, das

hat mancher von uns vielleicht schon an sich selbst erlebt oder

doch wenigstens an Menschen seiner Umgebung gesehen. Klein
kommt zu Ende seines tieflotenden Vortrages zu einigen
Forderungen, er verlangt unter anderem «die Anerkennung der

Wahrhaftigkeit als die alles Menschliche umspannende
Grundtugend», auf die aUe Erziehung auszurichten ist, die Freiheit
der Gewissensentscheidung in ethischen, weltanschaulichen
und religiösen Fragen als indiskutables Grundrecht, das jeder
anzuerkennen und nach dem jeder zu handeln hat, endlich
die radikale Trennung von Kirche und Staat, wobei dem Staat

allem die Aufgabe zukommt die Grundlage der humanen
Ordnung sicherzustellen und die Kirchen nur das Amt der
Verkündigung behalten und «durch sie allein die Verwirklichung
ihrer Lehren anstreben sollen. Verkündigung aber ist lebendes

Zeugnis.»
Wie abgegriffen und hohl klingen nach der Beschäftigung

mit diesen Ueberlegungen nun die Worte der päpstlichen
Osteransprache. Wer an sich sehbst erlebt hat, wie die Gewinnung
oder Erhaltung der inneren Wahrhaftigkeit durch Bruch mit

überkommenen, äußerlich uns aufgeprägten VorsteUungswel-
ten innere Freiheit, Sicherheit und Lebensmut verleiht und

gewiß nicht auf den Weg des «Zweifels ohne Frieden, zum

Fluch der Verzweiflung und des Nichts» führt, der wird die

päpstliche Einladung, wieder aus Wahrhaftigkeit und Treue

zu sich selbst in die Schar der Dumpfgläubigen zurückzukehren,

höflich, aber bestimmt ablehnen. Walter Gyßling.

« Warum ich—noch — Christ bin »

Ich weiß schon: Der Titel, den der englische Mathematiker,
Wissenschaftstheoretiker und Nobelpreisträger Bertrand Russell

seinem bekannten Buch voranstellte, besagt genau das

Gegenteil ; er lautet : «Warum ich kein Christ bin » Russells Buch

habe ich vor kurzem sorgfältig durchgelesen und von neuem

Russells Kunst bewundert, auch komplizierte Fragen zu
vereinfachen und erst noch leicht verständlich darzustellen. Erschienen

ist das Buch im neuen, mutigen Szczesny-Verlag in
München, und mit Stolz darf der Verleger melden: In relativ kurzer

Zeit ist das Buch Russells nun schon in 4. Auflage erschienen.

Es verdient diesen Erfolg durchaus.
Um Russells Werk aber geht es mir hier und heute nicht;

sondern um etwas ganz anderes; da stoße ich in meiner Lektüre

der laufenden theologischen Zeitschriften auf eine Frage, die

von bekannten Theologen der Gegenwart mit einer eigenartigen

Beharrlichkeit behandelt wird. Es geht der Theologie und

den Theologen um das Problem der Begegnung mit Gott,
genauer um die folgenden Fragen:

Warum bin ich eigentlich heute noch Christ? Warum halte

ich am Christenglauben noch fest, trotz all dem vielen, was

heute gegen diesen Glauben spricht? Das, was mich an meinem

42


	Papst VI. und die Atheisten

