
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 5

Artikel: Eine böse Entgleisung

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine böse Entgleisung

leistet sich Pfarrer Erwin Anderegg, der in Basel die Patienten
der Heil- und Pflegeanstalt Friedmatt geistlich betreut. In
seinem Aufsatz «Das Glaubensproblem des Depressiven. Seelsorge
zwischen Theologie und Psychiatrie» (Kirchenblatt für die
reformierte Schweiz Nr. 25 1963) trennt er mit Recht den
krankhaft-depressiven Unglauben, das Gefühl der Gottesverlassenheit
also und das aus Krankheitsgründen nicht mehr Glaubenkönnen
vom bewußten und gewollten Unglauben des Diesseitsmenschen.
Diesen philosophisch und wissenschaftlich begründeten Unglauben

meint er so charakterisieren zu müssen :

«Dem Unglauben ist immer eine Hybris des Kreatürlichen
eigen. Der eigentlich Unglaubende meint, ohne Gott auskommen
zu können. Er ist psychiatrisch gesehen eine beinahe wahnhaft
gesteigerte Ueberwertung der eigenen Person mit der Folge einer
bewußt oder unbewußt vollzogenen Identifikation des Menschen
mit Gott. Der Drang nach dieser Identifikation, wie er schon in
der Schöpfungsgeschichte auftaucht, ist letztlich nicht anders
als eine Krankheit des Menschen an sich selbst aufzufassen.
Wenn diese Krankheit heute weniger im Einzelnen festzustellen
ist, so hat sie sich dafür mehr in das Kollektiv verlagert. Sie ist
deshalb nicht ungefährlicher. Sie ist im eigentlichen Sinne
tödlich.»

Die Argumente, die sich dem Widersinn und Unsinn dieser
Sätze entgegenstemmen, drängen sich sofort von allen Seiten
heran und melden sich zum Wort. Es ist aber unmöglich, sie
hier alle ins Feld zu führen ; wir beschränken uns auf die wenigen
folgenden Einsprüche:

1. Der Unglaube, den Pfarrer Anderegg treffen will, ist überzeugt,

daß der christlich gemeinte Gott nicht existiert, weder auf
Erden noch in einem imaginären Himmel; er ist ferner überzeugt,

daß ein so persönlich gefaßter christlicher Gott nur die
Einbildung, die Schöpfung eines religiös erregten Menschen-

Eigentum der Hexen dem Richter zufiel und daß die Scharfrichter
nach Dauer und Brutalität der Folterungen besoldet wurden, wird
eine Ursache dieser maßlosen Verleumdungen ersichtlich. Der Richter

Benedikt Carpzow (1595—1666), der «Vater des sächsischen
Rechts», rühmte sich, 20 000 Todesurteile unterzeichnet zu liaben.
Er war ein reicher Mann. Im 17. Jahrhundert war eben die
Hexenverfolgung bereits in die Hände der weltlichen Richter gelangt.
Die Bulle von Papst Gregor XVI. gegen die unrechtmäßige Hexenjustiz

(1623) kam zu spät.
Vereinzelt waren dagegen die Stimmen der Vernunft. Der

feinsinnige Lyriker Friedrich von Spee (1591—1635), der als Jesuiten-
pater zweihundert Hexen zur Hinrichtung begleiten mußte, von
denen er keine einzige für schuldig hielt, schrieb: «Kein Entschuldigen

und Rechtfertigen, nichts auf der Welt hilft ihnen mehr —
sie müssen schuldig sein. Man peinigt sie so lange, bis sie sterben
oder bekennen. — Ich schäme mich Deutschlands; was werden die
andern Nationen sagen, die so schon unsere Dummheit zu
verlachen pflegen.»

Erst im 18. Jahrhundert ließen die Hexenprozesse allmählich
nach, wohl auch mit eine Folge der zunehmenden Aufklärung und
des Umstands, daß sich die Heilkunde auf naturwissenschaftliche
Grundlagen' umstellte und durch systematische Forschung das Zau-
berunwesen auf diesem Gebiete zurückdrängte.

Heute schämt sich der bewußtere Teil der Menschheit dieser
Vergangenheit. Doch ist auch heute der Hexenwahn keineswegs
erloschen. Immer wieder liest man in den Zeitungen von Fällen, in
denen Frauen durch Verleumdungen, sie seien eine Hexe, in
schwere seelische Not, wenn nicht gar in den Tod getrieben wurden.

Heute allerdings nehmen sich die Gerichte ihrer an und schützen

sie vor ihren Bedrängern. Daß bessere Einsicht einen schweren
Stand hat gegenüber den Hexengläubigen, braucht uns nicht wundern,

wird ihnen doch schon im Kindesalter das Hexengift in Mär-
ehenform eingetrichtert, kein Märchen ist in Deutschland so ver-

gemüts ist. Ist einmal dieser Entscheid in der Seinsfrage gefallen,

so hat der philosophisch begründete Unglaube gar keine
andere Möglichkeit — er muß ohne diesen Gott auskommen,
ob ihm das leid tut oder nicht. Darum ist es unsinnig, von einer
krankhaften Identifikation des Menschen mit Gott zu reden.
Wie soll, wie kann sich der Diesseitsmensch mit dem identifizieren,

von dessen Nichtexistenz er überzeugt ist? Wie kann er einen
Gott verdrängen, der gar nicht existiert?

Hinter diesem Unglauben steckt also keine krankhafte Hybris,
kein Größenwahn, wie Pfarrer Anderegg meint, sondern ein
ruhiger und sachlich sehr wohl begründeter Entscheid in der
Seinsfrage. Diesem Entscheid, dieser Wahrheit fügt sich der
Diesseitsmensch; der Jenseitsmensch aber, dem sein Glaube
lieber ist als die von den Menschen geschaffene Wahrheit, widersetzt

sich dieser Wahrheit, dieser Einsicht mit allen Kräften.
Das aber, was Pfarrer Anderegg als Hybris und Größenwahn

hinstellt, ist just nicht der Atheismus des philosophisch begründeten

Unglaubens, wohl aber ein Antitheismus, wie er am stärksten

wohl aus Goethes «Prometheus» zu uns spricht.

2. Suchen wir nach krankhafter Hybris und nach Größenwahn,
so finden wir diese beiden eher hinter dem Christenglauben als

hinter dem Unglauben. Der vom Zweifel noch nicht angefressene
Christenglaube ist doch überzeugt, daß Gott Erde und Weltall
um des gläubigen Menschen willen geschaffen und daß er die
Erde um des Menschen willen in den Mittelpunkt des Weltalls
gerückt hat; so wie Jung-Stilling, als er noch Pietist war, den

Finger Gottes überall sah und spürte, so glaubt der noch
glaubensstarke Christ, daß die väterliche Fürsorge Gottes ihn vor
Schaden bewahren und alle Dinge ilun zum Wohle lenken werde.
Dieser Christentyp verlangt auch eine Sonderstellung im
biologischen Bereich der Organismen; er überläßt wohl, zusammen
mit der neueren Theologie, den Leib den irdischen Gesetzen der
Entwicklung, aber Seele und Geist werden aus jeder
Vermischung mit der irdischen Realität säuberlich herausgehalten —•

breitet wie das abscheuliche von Hänsel und Gretel. Und das will
man sich nicht rauben lassen durch den Herrn Traxler, man will
bei dem Glauben bleiben, daß die Hexe schuld war und die
Mordgeschwister harmlose Kinder. Schließlich behaupteten die
Nationalsozialisten ja auch, die Juden seien schuld an ihrer eigenen Ermordung.

Aber Hans Traxler hat seine Geschichte gut erfunden, es könnte
wirklich so eine Mordtat hinter dem Märchen stecken. Für jeden
Einsichtigen steht doch fest, daß dieses Anlocken der Kinder mit
Zuckerzeug in Verbindung mit Kannibalismus Greuelmärchen sind.
Und wie hei den historischen Hexenprozessen vielfach Gewinnsucht
und unbewußte oder irregeleitete Sexualtriebe und Verdrängungen
Ursache der Anschuldigungen waren, so hat auch Hans Traxler den
verschmähten und um das Lebkuchenrezept geprellten Liebhaber
als wahren Schuldigen glaubhaft erfunden. Non e vero, ma ben
trovato!

Wenn nun nach diesem «Jux» Mütter, Kindergärtnerinnen und
Lehrerinnen nicht mehr wissen, wie sie das Märchen von Hänsel
und Gretel erzählen sollen, so ist das gut so: Sie sollen es nicht
mehr erzählen! Es ist endlich an der Zeit, mit dem unsinnigen
Hexenwahn abzufahren, ihn endgültig zu begraben und nicht, ihn
in Form von Kindermärchen lebendig zu erhalten.

Und deshalb wünschen wir dem Büchlein «Die Wahrheit über
Hänsel und Gretel» weiteste Verbreitung — auch wenn es nur ein
Jux ist, es ist ein verdienstlicher, begrüßenswerter Jux. Denn der
wahre Kern — die Unschuld der «Hexe» und die Schuld der
Verleumder und Mörder — wurde herausanalysiert, auch wenn alle
Dokumentation darumherum nur Humbug ist.

Helmut Zschokke

Idole darf man nicht anrühren; die Vergoldung geht ab.
Gustave Flaubert:

37



die kehren ja später zu Gott zurück. Dieser Typus von Christ
lebt ja auch der Hoffnung, er werde einst von der realen Welt
erlöst werden, gemäß dem Christuswort: «Seid getrost, ich habe
die Welt überwunden!» Hat Gott im Schöpfungsakt die Welt
geschaffen, so kann er sie am Jüngsten Tag auch wieder vernichten,

die Schöpfung also rückgängig machen und die arme
Menschenseele von der Not der Welt erlösen.

Alle diese größenwahnsinnigen Wünsche und Hoffnungen des

glaubensstarken Christen sind von der Geistesgeschichte des
Menschen durchschaut, sie sind in allen Punkten widerlegt und durch
bessere Einsichten ersetzt worden. Freud spricht hier mit Recht
von den Kränkungen, die der christliche Größenwahn auf allen
Gebieten sich hat gefallen lassen müssen. Auch heute noch findet

sich der Christ nur widerstrebend mit diesen Kränkungen
ab ; sind es auch oft nur Nachhutgefechte — er wehrt sich heute
noch verzweifelt gegen diese Kränkungen und Zurechtweisungen.

Kränkungen und Zurechtweisungen sind diese Korrekturen
natürlich nur für den noch integral glaubenden Christen, denn
diesen verpflichtet sein unglücklicher Glaube zu der Ueberzeugung:

Was mir, was meinem Glauben und Schicksal dient, das

muß auch real so sein; das reale Sein hat sich den Forderungen
meines Glaubens zu fügen. Für den Diesseitsmenschen sind diese
Korrekturen weder Kränkungen noch Zurechtweisungen; das

sind für ihn ganz einfach Tatsachen, denen er sich ruhig fügt.
Er weiß, daß die Erde, auf der er wohnt, und daß das Leben auf
dieser Erde dem Kosmos gegenüber sehr wenig bedeuten. Im
biologischen Bereich will er für sich keine Ausnahmen und keine
Sonderrechte, er ordnet sich bescheiden den durchgehend
wirksamen Grundgesetzen des Lebens ein und unter — auch wenn
er einsieht, daß er mit seiner Seele und mit seinem Geist die
übrigen biologischen Möglichkeiten etwas übersteigt. Eine
Erlösung vom realen Sein kommt für ihn gar nicht in Frage, weiß
er doch, daß er selbst nur ein Integral, eine Schöpfung eben dieses

realen Seins ist. In keinem einzigen Punkt mutet er diesem
realen Sein zu, sich nach seinen Wünschen und Hoffnungen zu
richten; im Gegenteil, still und fügsam richtet er sich selbst
nach den großen Gesetzen des realen Seins, wissend, daß er desto
eher auf etwas irdisches Glück hoffen darf, je besser ihm diese

Einfügung in die Gesetze des realen Seins gelingt.
Nein, bei besserem Zusehen ist es just nicht der Diesseitsmensch,

den wir der Hybris und des Größenwahns beschuldigen
können; Hybris und Größenwahn finden wir allermeist drüben
auf der Gegenseite hinter den Glaubenspostulaten des
christlichen Glaubens. Wirksam sind beide schon in der gut christlichen

Gewohnheit, den Gesprächspartner zuerst und vorweg
einmal ganz gehörig herabzusetzen, ihn intellektuell, moralisch
und charakterlich gründlich zu disqualifizieren, bevor man sich
in ein Gespräch mit ihm einläßt. Omikron

Schlaglichter

Hexenwahn auch heute noch

Der «Stern» (Hamburg) berichtete in Nr. 13 vom 29. März 1964
von einem neuen Fall von Hexenjagd in Süddeutschland, der in
Ravensburg vor Gericht kam. Kein seltener Fall! Denn in
Westdeutschland finden jährlich etwa 70 Prozesse gegen Hexenmeister
statt, und die Zahl der Hexenbanner in der Deutschen Bundesrepublik

wird mit rund 10 000 angegeben. Die wenigsten Fälle kommen
vor Gericht, die meisten zu «Hexen» erklärten Frauen tragen
schweigend ihr Los, die Hexenmeister könnten ja nur wegen übler
Nachrede belangt werden.

Auch die 33jährige Bäuerin Aloisia Rundel hatte lange Zeit alle
Quälereien ertragen. Diese begannen vier Jahre nach der Hochzeit,
als Unglück im Stall den Bauern heimsuchte: die Kühe gaben nur
wenig Milch, und vier Kälber gingen ein.

Der Bauer ließ den Hexenmeister Hermann Dreher aus Kehlen
bei Friedrichshafen kommen, einen Mann, der vom Hexenbannen

recht gut leben kann. Der braute einen Zaubertrank and behauptete,

die Hexen «würden schließlich den Tod finden, wenn der

Bauer am nächsten Morgen während des Gebetsläutens die
restliche Milch ins Klosett schütte, während er gleichzeitig den Namen
des Allerhöchsten anrufe».

Aber soviel Milch der Bauer auch in die Kloake schüttete, seine

Kühe produzierten nicht mehr. (Recht hatten sie! Für diesen

Zweck hätte ich überhaupt keine gegeben, aha.) Der Hexenmeister
beschuldigte nun die Bäuerin, die Hexe zu sein. Der Mann verbot
ihr das eheliche Schlafzimmer und verwies sie in eine primitive
Kammer. Niemand berührte auch nur die Mistgabel, die sie

benutzt hatte, keiner gab ihr die Hand. Ihre Wäsche wurde
getrennt gewaschen, kein anderer aß von ihrem Teller. Von den
Besuchen des Hexenmeisters, der mit einem Zauberstab ihren Leib

bestrich, durfte sie unter Androhung von Prügeln niemandem
erzählen.

Unter dieser seelischen Folter brach die Frau schließlich zusammen.

Zwei Monate lag sie im Krankenhaus, ohne daß die Aerzte ein

körperliches Leiden feststellen konnten. Nach ihrer Rückkehr auf

den Hof begann die Qual von neuem. Jetzt hatte sie sich noch den

Kuren einer «Weisen Frau» auszusetzen.
Aloisia Rundel wurde es schließlich zuviel. Sie floh nachts zu

ihren Eltern und beantragte die Scheidung. Weil sie aber schuldig
geschieden wurde, packte sie endlich aus, und die Hexenjagd auf
dem Bauernhof kam vor Gericht.

Eine widerliche Verquickung von Bigotterie, Gewinnsucht und

Unmenschlichkeit! aha

Von Puerto Rico nach Neuyork
Im Jahre 1960 hatte das Volk von Puerto Rico seinen Gouverneur

zu wählen, das heißt, es galt den sehr beliebten Louis M. Marin

wieder zu wählen.
Marin hatte immer die Interessen der großen Masse der Bevölkerung

im Auge gehabt. Er unterstützte jede Maßnahme, die den
Lebensstandard der Massen heben konnte. Doch die katholischen
Kirchenfürsten haßten ihn, weil er für die Geburtenkontrolle
eintrat. Deshalb wurde eine katholische Partei organisiert, um den

Gouverneur zu stürzen. Von den Kanzeln herab wurden die
Gläubigen angewiesen, für die katholische Partei zu stimmen.

Trotzdem standen 60% der Wähler hinter der Populär Demo-

cratic Party, stimmten für den Gouverneur.
Aber die Kirche unter der Leitung des in den USA geborenen

Bischofs McManus warf die Flinte nicht ins Korn. Von den Kanzeln
ertönten die Drohungen, daß allen, die für die Partei des Gouverneurs

gestimmt hätten, das Sakrament verweigert würde.
Durch diese rabiate Taktik des Klerus wurden viele Puertorica-

ner gegen die Kirche in Harnisch gebracht. Der Vatikan mußte
einschreiten. Lange Zeit hörte man nichts von dem streitbaren
Bischof. Nunmehr wurde bekannt, daß Bischof James E. McManus
nach Neuyork versetzt wurde. Er ist Assistent des reaktionärsten
Kirchenfürsten der USA, des Kardinals Francis Spellman.

«Voice of Freedom"

Hochhuths «Stellvertreter» in Neuyork

Im «Kirchenblatt für die reformierte Schweiz», Nr. 6/64, finden

wir die folgende interessante Notiz:
Alle christlich-kirchlichen und auch die jüdischen Gemeinden

Neuyorks haben vor der Aufführung des Stückes miteinander
gesprochen und sind übereingekommen, man wolle von den Kirchen
aus der Aufführung keine Schwierigkeiten machen. Im Gegenteil,
es sei richtig, daß das Stück aufgeführt und so dem Bürger von

Neuyork Gelegenheit geboten werde, sich ein eigenes Urteil in
dieser umstrittenen Frage zu bilden.

Wie vernünftig man sich in Neuyork doch arrangiert hat Unwillkürlich

denken wir zurück an jene Tage, da in der Schweiz vor den

ersten Aufführungen führende katholische Instanzen uns allen und

auch den Behörden die Katze den Buckel hinauf jagen wollten und

sich gebürdeten, als stehe die Schweiz bereits am Vorabend eines

eigentlichen Glaubenskrieges. Nun, wir hoffen, die obige Notiz aus

Neuyork komme auch unseren Schweizer Katholiken vor Augen
und gebe ihnen Anlaß, das ganze damals so aufgebauschte
«Stellvertreters-Problem nachträglich auf die der Sache angemessenen
richtigen Proportionen, wie das in Neuyork geschehen ist,
zurückzuführen. 0.

38


	Eine böse Entgleisung

