
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 5

Artikel: Ein genialer, hintergründiger Jux

Autor: Zschokke, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nicht die Seite der Armen.» Regt sich da so etwas wie ein
schlechtes Gewissen über die Untaten der Kirche von gestern
und vorgestern? Fast scheint es so.

4. «Eines der hoffnungsvollsten Zeichen im heutigen
Katholizismus ist, daß man nicht mehr so leicht und vertraulich über
Gott redet. Man gibt nicht vor, all seine Geheimnisse zu kennen

und all seine Reaktionen zu erraten. Gottes Transzendenz
ist für uns heute übermächtig geworden Einige möchten
darin den Einbruch des Atheismus in den heutigen Katholizismus

sehen. Mag etwas daran richtig sein, im Grunde vollzieht

sich aber etwas weitaus Bedeutenderes: das Wachsen Gottes

im Geist der Menschheit und die Reinigung unseres
Gottesbildes. Ganz instinktiv wendet sich der heutige Katholik
von den zahlreichen Karikaturen Gottes ab: vom Bild des

großen Polizisten, der sich nur für die Gesetzesübertretungen
zu interessieren scheint, vom Bild des universellen Buchhalters,

dem nichts verborgen bleibt und der mit erschreckender
Genauigkeit die Liste unserer Taten nachführt, vom Bild
des schrecklichen Folterers, der nur danach zu trachten
scheint, die ungetauft verstorbenen Kinder und die armen
Neger in die Hölle zu jagen. Wenn wir heute für irgendetwas
den Atheisten dankbar sein sollen, so dafür, daß sie mit ihren
ständigen Einwänden uns hindern, mit Gott zu mogeln.»

Hier stellt unser Autor seine Kirche vor eine wirklich
entscheidende Frage — vor die Frage der Transzendenz des christlichen

Gottes. Er geht aber nur mit zögernden Schritten an das

Problem heran, niemals aber in das Problem hinein. Im Vor-
hof der eigentlichen Transzendenzproblematik bleibt er verzagt

stehen. Jaspers in seinen beiden letzten Schriften ist hier
mutiger und radikaler: er stellt die christliche Gotteslehre vor
folgende zwingende Alternative:

Man kann gewiß Gott in die Transzendenz hineinstellen —
von dem Augenblick an aber wissen wir von ihm nichts mehr,
können über diesen Gott gar keine Aussage mehr machen und

Ein genialer, hintergründiger Jux
Im Herbst 1963 erschien im Bärmeier & Nikel-Verlag in Frankfurt

am Main ein Büchlein, dessen Titel «Die Wahrheit über Hänsel
und Gretel» Aufsehen erregte. Darin berichtet ein Hans Traxler über
die Forschungen eines Studienrates, des Sudetendeutschen Georg
Osseg, der jetzt in Aschaffenburg wirke.

Wie einst Heinrich Schliemann durch seinen unerschütterlichen
Glauben an den wahren Kern der homerischen Heldenlieder die
Ruinen Trojas entdeckte, so sei Georg Osseg, durchdrungen von
der Ueberzeugung, daß auch die Märchen keine reinen Phantasiegebilde

seien, der Wahrheit im Märchen von Hänsel und Gretel
auf die Spur gekommen. Durch ernsthaftes Forschen, geniale
Eingebungen und auch eine gute Dosis Glück sei es ihm gelungen,
zunächst das sogenannte Elternhaus des Geschwisterpaares Hänsel
und Gretel festzustellen, sodann den Weg der Geschwister durch
den Wald bis zu ihrem Nachtlager zu verfolgen und auch den Baum
zu finden, an den der Ast gebunden war, der den Kindern die
Schläge der Holzaxt des Vaters vortäuschen sollte. An den Jahresringen

der gefällten Eiche hätte sich das Alter abzählen lassen; so
sei der Forscher auf die Zeit des Dreißigjährigen Krieges (1618—
1648) gestoßen; damals müsse sich die dem Märchen zu Grunde
liegende Moritat abgespielt haben.

Im Hexenwald im Spessart auf dem Engelesberg sei dann der
Forscher auf die Fundamente eines Hauses, eines Sodbrunnens und
vierer Backöfen gestoßen. In einem dieser Backöfen hätte sich ein
angekohltes Frauenskelett befunden; außerdem sei allerlei Backgerät

und sogar ein Lebkuchenrezept aus dem 17. Jahrhundert
zutage gefördert worden. Prächtige Bildbeigaben als Dokumentation
illustrieren im Buch alle diese überraschenden Funde.

Ja noch mehr: der Dialekt des Versleins
«Knuper, knuper, kneischen
wer knupert an meinem Häuschen?»

haben nun auch keine Möglichkeit, kein Recht mehr, auf dem
Grund dieses transzendentalen Gottesglaubens einen verbindlichen

Unterricht, eine Dogmatik oder gar eine Wahrheitslehre
und Kirche aufzubauen. Das wäre die eine Möglichkeit der
Alternative — nun die andere: Gott wird aus der Transzendenz
herausgeholt und herüber genommen in die irdische Kontingenz,

in die irdische wirksame Kausalität und Realität. Von
diesem Augenblick an aber ist dieser Gott auch den Gesetzen
der Realität und der irdischen Ursächlichkeit unterworfen; er
verliert sofort seine Absolutheit und wird ein Spielball irdisch-
realer Kräfte. Er steht dann nicht mehr über, sondern in der
Realität.

So weit will natürlich unser Jesuiten-Autor nicht gehen. Er
bleibt bei dem von Thomas gelehrten Gott als einem ens realis-
simum, bei diesem Gott als dem Schöpfer und darum auch
als dem Inbegriff aller Realität. Wohl aber will er diesen
seinen realen Gott vorübergehend in die Transzendenz eintauchen

und ihn in diesem Heilbad von allen Unvollkommenhei-
ten, von allen Schlacken der menschlichen Gottesvorstellung
reinigen. Hier geht unser Autor sogar so weit, daß er dem
zeitgenössischen Atheismus dankt ¦— dankt dafür, daß er ihm
zu dieser Gottesreinigung Hand und Hilfe bietet. Im Augenblick

übersieht er die Gefahren, die eine solch gründliche
Reinigung des Gottesbegriffes mit sich führt. Es geht hier nämlich

dem Gottesbild wie unseren abgetragenen Kleidern; die
wiederholten chemischen Reinigungen greifen die Substanz des

Kleides an und lösen sie langsam auf. So auch die Reinigungen
des Gottesbegriffes: Sie rücken Gott immer weiter und weiter
in die Abstraktion, ins Leere hinaus, und für die praktischen
Bedürfnisse des Glaubens und der Kirche bleibt schließlich
nichts substantiell Handfestes, nichts Brauchbares zurück. Diese
Gefahr erhöht sich, wenn er beim Reinigungsprozeß die Hilfe
des Atheismus in Anspruch nimmt, denn der Atheismus hat
die Reinigung des Gottesbegriffes bereits bis zur völligen Auf¬

habe den Forscher nach Wernigerode im Harz geführt, und hier sei

ihm der letzte entscheidende Fund geglückt: im Wernigeroder
Stadtarchiv habe er eine Handschrift aufgestöbert mit dem barok-
ken Titel:

«Wirkliche und akkurateste Beschreibung
der hochnotpeinlichen Befragung der
Katharina Schraderin, genannt die

Bakkerhexe».

Und nun wird recht glaubhaft dargetan, daß diese Katharina
Schräder im Dienste des Abtes von Quedlinburg das Kochen und
Backen gelernt habe und wie sie dann auf Märkten und Messen in
Süddeutschland ihre Lebkuchen feilgeboten. Das hätte den Neid
der Nürnberger Bäcker erregt. Einer von ihnen, ein Hans Metzler,
habe um die Schraderin geworben, um so zu dem Rezept zu gelangen.

Allein Katharina habe ihn abgewiesen. Aus Rache habe sie der
verschmähte Liebhaber als Hexe angezeigt (1647).

Im Prozeß seien dann alle die verlogenen Behauptungen
aufgetaucht, die wir aus dem Märchen, aber auch aus allerlei Hexenjagden

kennen: das mit Pfefferkuchen gedeckte Haus, die Lustträume
erweckenden Lebkuchen, das Anlocken und Fangen von Kindern,
deren Mästen, Schlachten, Braten und Verspeisen. Auch daß ihr
Geburtsort Wernigerode in der Nähe des Brocken mit seinem
bekannten Hexentanzplatz liege, sei belastend für die Schraderin
gewesen. Die vermeintliche Hexe sei aber auf der Folter standhaft
geblieben und habe alles als Racheakt des abgewiesenen
Bäckerliebhabers hingestellt, so daß man sie schließlich habe laufenlassen.

Da sei denn dem Hans Metzler nichts anderes übriggeblieben, um
das Rezept doch noch zu ergattern, als zusammen mit seiner Schwester

Gretel die «Hexe» im Spessart, wohin sie sich vor den
Nachstellungen geflüchtet hatte, aufzuspüren, sie zu überfallen, zu
ermorden und zu berauben.

Das seien die Tatsachen, die dann aus moralischen Gründen von
den Märchenerzählern zu der bekannten Geschichte umgebaut

35



lösung der begrifflichen Substanz durchgeführt. Doch sind
das Sorgen, die wir dem Jesuitenpater schon selbst überlassen
dürfen.

Unser Autor will nun einmal Transzendenz und Kontingenz
der Realität in einem und zugleich — was nach Jaspers und
auch nach unserer Auffassung eine bare Unmöglichkeit ist.

Es ist aber schon recht verdienstlich von unserem Autor, daß
er sich überhaupt so weit in die Transzendenzdiskussion
hineinwagt. Daß er dann vom Wirbel dieser Diskussion erfaßt
und etwas unsanft umhergeworfen wird, das ist nicht seine

persönliche Schuld, das ist vielmehr die Schuld seiner
christlich-gläubigen Voraussetzungen.

Damit schließen wir unseren Besuch bei den Schweizer
Jesuiten in ihrem schönen Heim auf dem Riedberg in Zürich
ab; gar vieles, was wir mit ilmen auch noch gerne besprochen
hätten, muß wegfallen. Was aber sagen wir zum Ganzen dieser
eigenartigen jesuitischen Bemühung?

Wir haben es da mit dem Versuch zu einer Selbstkritik zu
tun, die auch von uns aus ernst genommen sein will. Um ihr
gerecht zu werden, müssen wir uns vor zwei Fehlern hüten:

1. Vor dem Fehler der Ueberschätzung! Es sind vorerst nur
einzelne Mitglieder der helvetischen Jesuitenprovinz, die sich
in der Selbstkritik so weit hinauswagen. Wir wissen nicht, wie
die Provinzleitung, und wissen erst recht nicht, wie sich der
Jesuitenorden als Ganzes nicht nur zu dieser Selbstkritik,
sondern auch zur Veröffentlichung dieser Selbstkritik stellt. Auch
handelt es sich hier noch lange nicht um einen Uebergang zu
einer diesseitigen Weltanschauung. Die Kritik trifft die
jenseitig-göttlichen Fundamente ihres Glaubens; an diese Fundamente

kommt die Kritik ja gar nicht heran, und niemals
könnte der Autor, niemals könnte die ihn begleitende Gruppe
von Jesuiten unserer zentralen Position, der uns selbstverständlichen

Umkehrung der Schöpfungslelire zustimmen, die da
lautet: Nicht ein Gott und auch nicht ein christlicher Gott hat

Welt und Menschen geschaffen; umgekehrt: Die reale Welt
hat im Entwicklungsprozeß den Menschen und durch den

Menschen hindurch nachher die Gotteslehre und den Schöp-

fungsmythos geschaffen. Mögen die Herren Jesuiten in der

vorliegenden Selbstkritik noch so «auflüpfisch» sich geben —

an ihrem jenseitigen realen Gott und an ihrer Zweiweltenlehre
wollen sie unbedingt festhalten; sie wollen sie nur von einigen
Schlacken und Schwächen reinigen.

2. Wir dürfen diesen selbstkritischen Vorstoß aber auch

nicht unterschätzen, auch nicht mißdeuten. Die schlimmste

Mißdeutung wäre wohl diese: Diese ganze Selbstkritik ist nur
ein taktisches Manöver — in absehbarer Zeit muß die Schweiz

zu den Jesuiten-Artikeln unserer Bundesverfassung Stellung
nehmen — da wollen die Riedbergherren vorher gut Wetter
machen, wollen zeigen, wie vernünftig imd einsichtig sie sind,

wie nahe sie den übrigen helvetischen Landeskindern bereits
stellen — die Jesuiten wollen, wie der Franzose sagt: Reculer,

pour mieux sauter — ihre heutigen Zugeständnisse wollen nur
das weltanschauliche Terrain taktisch so vorbereiten, daß von
dort aus später einmal wieder ein wuchtiger Angriff
vorgetragen werden kann.

Dieser Mißdeutung also wollen wir nicht zum Opfer fallen
und sind bereit, die Selbstkritik ernst zu nehmen. Und sicher

ist dieses eine: Auch diese Selbstkritik geht über eine bloße

Flaute weit hinaus. Sie trifft zwar noch nicht die Fundamente
des Glaubens und hätte bis zu diesen Fundamenten noch einen

weiten Weg zurückzulegen. Diese Selbstkritik begibt sich aber

bereits auf den Weg, der später einmal zu diesen Fundamenten
führen könnte.

Unser Autor SJ. hofft also, mit seinem «gereinigten»
Katholizismus die Religion von morgen zu schaffen. Daß ihm das

gelingen wird, halten wir für ausgeschlossen. Doch wollen wir
mit ihm darüber nicht rechten und den Bescheid auf diese

Frage ruhig der Zukunft überlassen. Omikron

wurden. Die Mordgeschwister wurden zu unschuldigen Kindern
verniedlicht, und aus der knapp 40jährigen Schraderin wurde die
rotäugige, triefnäsige Greuelhexe, wie sie heute im Bewußtsein
aller Menschen im deutschen Sprachgebiet lebt.

Die ganze Geschichte ist so überzeugend vorgetragen, daß sie von
weiten Kreisen einfach geglaubt wurde. Um so größer die Empörung,

als sich herausstellte, daß das Ganze nur ein literarischer
Jux sei, wie der Verfasser Hans Traxler selbst in einer deutschen
Fernsehsendung zugab. «Böser Jux mit ungeahnten Folgen», schrieb
«Die Tat» am 16. März 1964, und der Direktor des Brüder-Grimm-
Museums in Kassel fand, das Buche gehe zu weit und müsse
eingestampft werden.

Man muß aber zugeben, der Verfasser hatte gewisse Sicherungen
eingebaut, an denen der aufmerksame Leser hätte merken müssen,
daß da etwas nicht stimmen könnte: etwa der Strick, der in 300
Jahren mit dem Baum in 25 Meter Höhe hinaufgewachsen sei, die
Schrift des Lebkuchenrezeptes, die Grundmauern des «Hexenhauses»,

die mehr an Burgmauern als an ein Bauernhaus erinnern, und
anderes. Man hätte also den Jux erkennen können!

Warum dann aber die Empörung? Aergerte man sich, weil man
hereingefallen war? Oder hatte der Verfasser seinen Finger auf
eine wunde Stelle im europäischen Volksbewußtsein gelegt?

Es sei in aller Kürze auf einige Tatsachen hingewiesen:
Der Hexenwahn ist alt. Schon der Sachsenspiegel (um 1220)

bestimmt: «Zauberer und Hexen sollen mit dem Feuer gerichtet
werden.» Aber System kam in die Hexenverfolgung erst durch die

Kirche, als Hexerei und Zauberei als eine Abart der Ketzerei
gebrandmarkt wurden.

Zunächst verhängte die Kirche die gewöhnlichen Kirchenbußen
über die als Hexen und Zauberer verleumdeten Menschen, doch die
Strafen verschärften sich rasch. Wie der Kampf gegen die Ketzerei,
war auch die Verfolgung der Hexen Sache der Inquisition. 1275

fand die erste Hexenverbrennung in Toulouse statt.

Um die angezweifelten Vollmachten zweier Inquisitoren zu
bestätigen, erließ Papst Innozenz VIII. im Jahre 1484 die sogenannte
Hexenbulle «Summis desiderantes», worin er entschied, daß Hexerei

und Zauberei vor ein geistliches Gericht gehören. Das führte zu

einer Vermehrung der Hexenprozesse.
Der berüchtigte «Hexenhammer» (Malleus maleficarum) wurde

von zwei Inquisitoren, Heinrich Institoris und Jakob Sprenger.
1489 veröffentlicht. Es war eine private Kampfschrift, die zudem

mit Fälschungen arbeitete. Sie stieß anfänglich auf heftigen
Widerspruch, setzte sich dann aber als allgemeingültiges Gesetzbuch der

Hexenprozesse durch. Bis znm Jahr 1669 wurde das Werk 29mal

aufgelegt. Um Geständnisse herbeizuführen, wurde die Folter
erbarmungslos angewendet oder die Angeschuldigte wurde einem

Gottesurteil unterworfen, das auf jeden Fall zu ihrem Tode führte.

Die drei christlichen Konfessionen setzten ihre Ehre darein, im

Eifer der Hexenverfolgungen nicht hinter den andern zurückzustehen.

Der Hexenhammer wurde auch hei den protestantischen
Geistlichen zum Gesetzbuch für Hexenprozesse. Nur Rom und das

katholische Italien kennt keine Hexenverfolgungen, sonst aher ganz

Europa, England und die Vereinigten Staaten von Amerika.
Die meisten Hexenprozesse fanden im 16. und 17. Jahrhunderl

statt. Im bernischen Gebiet wurden von 1591 bis 1595 jährlich etwa

elf Hexen verbrannt, 1596 bis 1600 jährlich im Durchschnitt 51, in

den Jahren 1601 bis 1610 durchschnittlich 24. In den folgenden
Jahren steigerte sich die Zahl der Hexenverbrennungen wieder;

erst um die Mitte des Jahrhunderts trat eine Abnahme der
Hexenprozesse ein. In Genf wurden binnen vier Jahren 900 Hexen
verbrannt. Die letzte Hexe, Anna Göldli, wurde 1783 in Glarus
enthauptet.

Ebenso ungeheuerliche Zahlen könnten aus andern Ländern
und Gegenden berichtet werden. Die Schätzungen, wieviel
Menschen diesem unseligen Hexenwahn zum Opfer fielen, schwanken

zwischen 500 000 und 9 500 000 Seelen. Wenn man weiß, daß das

36



Eine böse Entgleisung

leistet sich Pfarrer Erwin Anderegg, der in Basel die Patienten
der Heil- und Pflegeanstalt Friedmatt geistlich betreut. In
seinem Aufsatz «Das Glaubensproblem des Depressiven. Seelsorge
zwischen Theologie und Psychiatrie» (Kirchenblatt für die
reformierte Schweiz Nr. 25 1963) trennt er mit Recht den
krankhaft-depressiven Unglauben, das Gefühl der Gottesverlassenheit
also und das aus Krankheitsgründen nicht mehr Glaubenkönnen
vom bewußten und gewollten Unglauben des Diesseitsmenschen.
Diesen philosophisch und wissenschaftlich begründeten Unglauben

meint er so charakterisieren zu müssen :

«Dem Unglauben ist immer eine Hybris des Kreatürlichen
eigen. Der eigentlich Unglaubende meint, ohne Gott auskommen
zu können. Er ist psychiatrisch gesehen eine beinahe wahnhaft
gesteigerte Ueberwertung der eigenen Person mit der Folge einer
bewußt oder unbewußt vollzogenen Identifikation des Menschen
mit Gott. Der Drang nach dieser Identifikation, wie er schon in
der Schöpfungsgeschichte auftaucht, ist letztlich nicht anders
als eine Krankheit des Menschen an sich selbst aufzufassen.
Wenn diese Krankheit heute weniger im Einzelnen festzustellen
ist, so hat sie sich dafür mehr in das Kollektiv verlagert. Sie ist
deshalb nicht ungefährlicher. Sie ist im eigentlichen Sinne
tödlich.»

Die Argumente, die sich dem Widersinn und Unsinn dieser
Sätze entgegenstemmen, drängen sich sofort von allen Seiten
heran und melden sich zum Wort. Es ist aber unmöglich, sie
hier alle ins Feld zu führen ; wir beschränken uns auf die wenigen
folgenden Einsprüche:

1. Der Unglaube, den Pfarrer Anderegg treffen will, ist überzeugt,

daß der christlich gemeinte Gott nicht existiert, weder auf
Erden noch in einem imaginären Himmel; er ist ferner überzeugt,

daß ein so persönlich gefaßter christlicher Gott nur die
Einbildung, die Schöpfung eines religiös erregten Menschen-

Eigentum der Hexen dem Richter zufiel und daß die Scharfrichter
nach Dauer und Brutalität der Folterungen besoldet wurden, wird
eine Ursache dieser maßlosen Verleumdungen ersichtlich. Der Richter

Benedikt Carpzow (1595—1666), der «Vater des sächsischen
Rechts», rühmte sich, 20 000 Todesurteile unterzeichnet zu liaben.
Er war ein reicher Mann. Im 17. Jahrhundert war eben die
Hexenverfolgung bereits in die Hände der weltlichen Richter gelangt.
Die Bulle von Papst Gregor XVI. gegen die unrechtmäßige Hexenjustiz

(1623) kam zu spät.
Vereinzelt waren dagegen die Stimmen der Vernunft. Der

feinsinnige Lyriker Friedrich von Spee (1591—1635), der als Jesuiten-
pater zweihundert Hexen zur Hinrichtung begleiten mußte, von
denen er keine einzige für schuldig hielt, schrieb: «Kein Entschuldigen

und Rechtfertigen, nichts auf der Welt hilft ihnen mehr —
sie müssen schuldig sein. Man peinigt sie so lange, bis sie sterben
oder bekennen. — Ich schäme mich Deutschlands; was werden die
andern Nationen sagen, die so schon unsere Dummheit zu
verlachen pflegen.»

Erst im 18. Jahrhundert ließen die Hexenprozesse allmählich
nach, wohl auch mit eine Folge der zunehmenden Aufklärung und
des Umstands, daß sich die Heilkunde auf naturwissenschaftliche
Grundlagen' umstellte und durch systematische Forschung das Zau-
berunwesen auf diesem Gebiete zurückdrängte.

Heute schämt sich der bewußtere Teil der Menschheit dieser
Vergangenheit. Doch ist auch heute der Hexenwahn keineswegs
erloschen. Immer wieder liest man in den Zeitungen von Fällen, in
denen Frauen durch Verleumdungen, sie seien eine Hexe, in
schwere seelische Not, wenn nicht gar in den Tod getrieben wurden.

Heute allerdings nehmen sich die Gerichte ihrer an und schützen

sie vor ihren Bedrängern. Daß bessere Einsicht einen schweren
Stand hat gegenüber den Hexengläubigen, braucht uns nicht wundern,

wird ihnen doch schon im Kindesalter das Hexengift in Mär-
ehenform eingetrichtert, kein Märchen ist in Deutschland so ver-

gemüts ist. Ist einmal dieser Entscheid in der Seinsfrage gefallen,

so hat der philosophisch begründete Unglaube gar keine
andere Möglichkeit — er muß ohne diesen Gott auskommen,
ob ihm das leid tut oder nicht. Darum ist es unsinnig, von einer
krankhaften Identifikation des Menschen mit Gott zu reden.
Wie soll, wie kann sich der Diesseitsmensch mit dem identifizieren,

von dessen Nichtexistenz er überzeugt ist? Wie kann er einen
Gott verdrängen, der gar nicht existiert?

Hinter diesem Unglauben steckt also keine krankhafte Hybris,
kein Größenwahn, wie Pfarrer Anderegg meint, sondern ein
ruhiger und sachlich sehr wohl begründeter Entscheid in der
Seinsfrage. Diesem Entscheid, dieser Wahrheit fügt sich der
Diesseitsmensch; der Jenseitsmensch aber, dem sein Glaube
lieber ist als die von den Menschen geschaffene Wahrheit, widersetzt

sich dieser Wahrheit, dieser Einsicht mit allen Kräften.
Das aber, was Pfarrer Anderegg als Hybris und Größenwahn

hinstellt, ist just nicht der Atheismus des philosophisch begründeten

Unglaubens, wohl aber ein Antitheismus, wie er am stärksten

wohl aus Goethes «Prometheus» zu uns spricht.

2. Suchen wir nach krankhafter Hybris und nach Größenwahn,
so finden wir diese beiden eher hinter dem Christenglauben als

hinter dem Unglauben. Der vom Zweifel noch nicht angefressene
Christenglaube ist doch überzeugt, daß Gott Erde und Weltall
um des gläubigen Menschen willen geschaffen und daß er die
Erde um des Menschen willen in den Mittelpunkt des Weltalls
gerückt hat; so wie Jung-Stilling, als er noch Pietist war, den

Finger Gottes überall sah und spürte, so glaubt der noch
glaubensstarke Christ, daß die väterliche Fürsorge Gottes ihn vor
Schaden bewahren und alle Dinge ilun zum Wohle lenken werde.
Dieser Christentyp verlangt auch eine Sonderstellung im
biologischen Bereich der Organismen; er überläßt wohl, zusammen
mit der neueren Theologie, den Leib den irdischen Gesetzen der
Entwicklung, aber Seele und Geist werden aus jeder
Vermischung mit der irdischen Realität säuberlich herausgehalten —•

breitet wie das abscheuliche von Hänsel und Gretel. Und das will
man sich nicht rauben lassen durch den Herrn Traxler, man will
bei dem Glauben bleiben, daß die Hexe schuld war und die
Mordgeschwister harmlose Kinder. Schließlich behaupteten die
Nationalsozialisten ja auch, die Juden seien schuld an ihrer eigenen Ermordung.

Aber Hans Traxler hat seine Geschichte gut erfunden, es könnte
wirklich so eine Mordtat hinter dem Märchen stecken. Für jeden
Einsichtigen steht doch fest, daß dieses Anlocken der Kinder mit
Zuckerzeug in Verbindung mit Kannibalismus Greuelmärchen sind.
Und wie hei den historischen Hexenprozessen vielfach Gewinnsucht
und unbewußte oder irregeleitete Sexualtriebe und Verdrängungen
Ursache der Anschuldigungen waren, so hat auch Hans Traxler den
verschmähten und um das Lebkuchenrezept geprellten Liebhaber
als wahren Schuldigen glaubhaft erfunden. Non e vero, ma ben
trovato!

Wenn nun nach diesem «Jux» Mütter, Kindergärtnerinnen und
Lehrerinnen nicht mehr wissen, wie sie das Märchen von Hänsel
und Gretel erzählen sollen, so ist das gut so: Sie sollen es nicht
mehr erzählen! Es ist endlich an der Zeit, mit dem unsinnigen
Hexenwahn abzufahren, ihn endgültig zu begraben und nicht, ihn
in Form von Kindermärchen lebendig zu erhalten.

Und deshalb wünschen wir dem Büchlein «Die Wahrheit über
Hänsel und Gretel» weiteste Verbreitung — auch wenn es nur ein
Jux ist, es ist ein verdienstlicher, begrüßenswerter Jux. Denn der
wahre Kern — die Unschuld der «Hexe» und die Schuld der
Verleumder und Mörder — wurde herausanalysiert, auch wenn alle
Dokumentation darumherum nur Humbug ist.

Helmut Zschokke

Idole darf man nicht anrühren; die Vergoldung geht ab.
Gustave Flaubert:

37


	Ein genialer, hintergründiger Jux

