
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 3

Artikel: Der Kampf gegen den Spuk

Autor: Frankenberg, G. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


diese, indem wir das Geistige im Menschen, insbesondere sein
weltanschauliches Denken und Fühlen, als ein innerliches
Feuer bezeichnen.

Dieses ist einmal, vielleicht schon in früher Kindheit, in uns
gelegt worden, oder es ist später einmal, vielleicht rein zufällig,
ein Funke in unser Geistesleben gefallen und hat sich zur
Flamme entwickelt.

So ist es bei uns ganz allgemein die christliche Religion, die
ins Kind gelegt wird. Und damit das Flämmchen nicht
erlösche, wird tüchtig und anhaltend, man darf schon sagen alle
Tage, hineingeblasen, von den Eltern, von den Erziehern in der
Verwandtschaft, vorwiegend der weiblichen, dann von Kirche
und Schule, ja nicht selten so oft und so stark, daß die Flamme
darunter erstickt und ausgeht oder (meistens) nur noch
kümmerlich glimmt und erst wieder auflodert, wenn von
Lebensereignissen her (Geburt, Hochzeit, Todesfall) ein
glutentfachender Luftzug kommt. Dann erinnert man sich wieder,
daß das Feuerchen ja schon einmal gebrannt habe, und man
ist für das von der Kirche ausgehende Pusten auf einmal wieder

dankbar.
Nicht so leicht erworben wurde in den meisten Fällen die

freigeistige Welt- und Lebensanschauung. Man hat sie nicht
sozusagen als Patengeschenk mitgekriegt, man hat sie sich
selber erarbeitet, gebaut vom Fundament an bis zum First.
Darum hält sie um so besser. Denn weil sie kein abgegrenztes
Lehrsystem darstellt, sondern — wie es in den Satzungen der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz heißt — «nach Maßgabe

der fortschreitenden wissenschaftlichen Forschung
entwicklungsfähig, frei zur Aufnahme und Verwertimg neuer
Erkenntnisse in geistiger und ethischer Beziehung ist», stößt sie

kräftiger ins Bewußtsein vor; sie ist persönlicher als An- und
Auswendiggelerntes.

Aber die Gefahr der Verflachung und Verflackerung ist
auch hier vorhanden, nämlich wenn man sich um das einmal
erworbene Geistesgut nicht mehr kümmert — wenn man sich
begnügt, es zu haben, ohne daran zu denken, daß Rastendes
rostet — wenn man glaubt, mit dem Kirchenaustritt sei alles

getan.

Auch wir müssen unser weltanschauliches Geistesgut pflegen,
ausgestalten, erneuern, gerade weil es den Vorzug hat, nicht in
ein dogmatisch starres System eingezwängt zu sein. Diesem
Zwecke dient die FVS mit ihrer an aufklärenden Büchern und
Schriften reichhaltigen Literaturstelle, mit ihrem Presseorgan
und mit ihren Vorträgen. Wer sein weltanschauliches Denken
frisch erhalten will, benützt diese Bildungsgelegenheiten; denn
es ist nun einmal so: Was du nicht bläst, das brennt nicht.

E. Brauchlin

Der Kampf gegen den Spuk

Für den Wilden ist es eine alltägliche Erfahrung, daß -in der
Welt nicht alles «mit rechten Dingen zugeht». Unberechenbar
gleich den Launen eines törichten Weibes scheint ihm die
Natur! Wie entstellt am Baume die Frucht? Wie im Mutter-
schoße das Kind? Wodurch heilen Wunden? Warum erschlug
der Blitz den Gefährten? Was ist der Tod, und was das Leben
mit seiner Lust und Qual? Wer sendet Träume, und wohin
entführen sie uns? Ist niclit der Mensch ein Spielball
übermächtiger Gewalten, übernatürlicher Wesen?

Selbst der Grieche, sofern er nicht Philosoph war, sah sich
und alles andere in der Hand der unsterblichen Götter. Helios
lenkte den Sonnenwagen, Najaden geboten den Quellen,
Rachegöttinnen jagten den Frevler. Zögernd nur brach sich die
Erkenntnis Bahn, die Olympier seien nicht frei, über ihnen
walte die Moira, das unerbittliche Schicksal. Und wie eine
Geheimlehre klang die Kunde, Götter seien nichts als Dichter-
träume, die Welt aber — «entwachsen ihrem Gängelbande»
— vollende aus eigener Kraft, nach eigenem Gesetz ihren Lauf.

Der Niedergang der antiken Kultur brachte noch einmal den

vollen Sieg uralter Geistervorstellungen. Aber noch während
das Mittelalter vor Gespenstern zitterte und im Hexenwahn
fieberte, begann der Kampf der Aufklärung wider den
Aberglauben. Kopernikus, Kepler und Galilei schlugen Breschen in

präzisiert, daß er nicht etwa nur die weltanschauliche Willkür
einiger Herrscher und Staatsmänner, sondern vor allem die harte
und bittere Notwendigkeit der Reformen ausdrückt. Die große
Revolution, die in Frankreich schon in der Luft lag, soll durch
eben diese Reformen verhindert werden. Im Josefinismus lebt der
lebendige Protest gegen den römischen Formalismus; er vertritt
den Grundsatz, daß es nicht auf äußere Andachtsübungen
ankommt, sondern auf die tätige Auswirkung des Glaubens im
täglichen Leben. Die Kirchenreform sollte in Uebereinstimmung mit
den Grundpostulaten der inzwischen zur Herrschaft gelangten
Aufklärung erfolgen.

Die Französische Revolution 1789 fiel noch in die Regierungszeit
Josefs; da er aber schon 1790 starb, erlebte er nur den verheißungsvollen

Anfang der Revolution, die Verkündung der allgemeinen
Menschenrechte, nicht mehr die späteren und letzten Phasen.

Der Josefinismus ist also der Versuch einer Kirchenreform, ist
ein Reformkatholizismus, der durchaus nicht aus Kirchenhaß
herausgewachsen ist. Die Mißstände in der Kirche erfüllten gerade
diejenigen Männer mit Schmerz, denen Religion und Kirche am
Herzen lagen. Die Klagen über unerträgliche Zustände in der
Kirche und in den Klöstern waren wahrhaftig begründet und keine
böswilligen Erfindungen kirchenfeindlicher Männer; besonders die
Mißstände in den Klöstern wurden im Lichte der Aufklärung als
schwer tragbar empfunden. Nicht um der Kirche zu schaden,
sondern um ihr zu helfen ging Josef mit seinen Mitarbeitern zusammen
mit allem Ernst an das Werk der Reform. Waren diese Reformer
Utopisten, so nur deshalb, weil sie überhaupt an eine Möglichkeit
der Kirchenreform glaubten. Hinter diesen Männern stand als

höchste Autorität das Interesse des Staates. Die Kapitel über die
energische, aber bitter notwendige Reform der Klöster und der

pfarrherrlichen Seelsorge sprechen uns am stärksten an. Die wohl

belegte Darstellung des damaligen Klosterlebens hält sich zwar

völlig frei von allen billigen Sensationen, die streng objektive
Darstellung selbst aber ist schon Anklage genug.

Die Tragödie eines jeden Reformkatholizismus liegt darin, daß

nur die Kurie in Rom sich zu einem Urteil über Heil oder Unheil
der Kirche autorisiert weiß; daß Rom in allen, auch in den
bestgemeinten Reformen von außen her nur bösen Willen, nur Zweifel
an der göttlichen Stellung des Papsttums sieht, des Papsttums, dem

ja die Irrtumslosigkeit bis ans Ende der Zeiten von Gott selbst

zugesichert ist. Darum wird jede Kritik als kirchenfeindliche
Gesinnung gebrandmarkt. Einem derartigen Gegenangriff Roms

mußte auch der Josefinismus schließlich erliegen.
Rom konnte und wollte nicht auf die Reformpostulate des

Josefinismus eingehen. Darum war die Stellung der Kurie zu Josef von

Anfang bis zu Ende unversöhnlich. Die verleumderischen Unwahrheiten,

mit denen Rom damals dem Kaiser zu Leibe rückte, «er

habe Land und Leute dem Verderben entgegengeführt», werden bis

heute wiederholt.
Die Kirchengeschichte kennt mehrere Vorstöße des

Reformkatholizismus, von der frühchristlichen Kirche an bis in unsere

Gegenwart, bis in die Verhandlungen des Zweiten Vatikanischen
Konzils hinein. Der Josefinismus war nur einer dieser mutigen
Vorstöße. Bis heute haben diese Vorstöße ihr Ziel noch nicht
erreichen können. Je älter die Kirche wird, desto heftiger und

krampfhafter wird ihre Abwehr. Der Josefinismus aber, dessen ist

der Verfasser sicher, treibt nicht im abgestandenen, im toten
Wasser überholter Geschichte — in den gegenwärtigen erregenden
Vorstößen eines Kirchenliberalismus erlebt er eine bedeutsame

Auferstehung. Wir wissen heute, da wir diese Zeilen schreiben,

20



eine veraltete Auffassung der Welt. An die Stelle des «Horror
vacui», der angeblichen Furcht der Natur vor dem Leeren,
setzte Torricelli den Luftdruck; Newton zeigte, daß das Gesetz
der Schwere auch für Gestirne gilt, und Franklin «entriß dem
Himmel den Blitz». Sie alle suchten und fanden natürliche
Ursachen, wo man zuvor Geister am Werke sah. Die kirchlichen

Teufelsaustreiber hatten Angst und Aberglauben nur
noch ärger gemacht; diese Forscher aber wußten feindliche
Gewalten wirklich zu bannen, indem sie die Gesetze fanden,
denen die Kräfte der Natur gehorchten. Sie überwanden den
Teufel in Wahrheit, denn nun wurde es klar, daß er nichts sei
als eine Ausgeburt der Furcht. Der Astronom Laplace wagte es

sogar, auf die «Hilfsannahme» eines Weltbaumeisters zu
verzichten. Darwin gelang es, die Anpassung der Organismen, die
man als sichtbaren Beweis für das Wirken eines persönlichen
Gottes angestaunt hatte, aus dem schöpferischen Zusammenspiel

von Zufall imd Notwendigkeit zu erklären. Und als
Robert Mayer das Gesetz von der Erhaltung der Energie fand,
da mag mancher gemeint haben, das treibe den Spukglauben
aus seiner letzten Verschanzung.

Aber solcher Glaube entspringt gar nicht aus Angst und
Unwissenheit allein! Eine seiner tiefsten Quellen ist die
merkwürdige Parteinahme vieler Menschen für das Unsinnige. Sie
wollen überhaupt keine Klarheit, sondern wünschen in einer
Zauberwelt zu leben. Sie halten Unmögliches für wahr, weil
sie möchten, daß es wahr sei. Ist hier ein Webfehler im
Menschenhirn, den alle Aufklärung nicht beseitigen wird, den wir
hinnehmen müssen wie die Unvollkommenheiten unseres
Auges

Es scheint fast so. Wie viele Menschen sind denn wirklich
über jene Geistesverfassung hinaus, in der man hoffte, Wunden

durch Auflegen eines Amuletts zu heilen, und einen Feind
zu schädigen glaubte, indem man sein wächsernes Bild
durchbohrte? Gewiß, man lacht über mittelalterliche Gelehrte, die
Krankheit für Teufelswerk hielten, und über Priester, die
Raupen als Abgesandte des Bösen ansahen, denen man nur
mit Beschwörungsformeln beikommen könne. Auch das Zeitalter

der Hexenverbrennungen ist zum Glück vorüber: Die

modernen Hexenprozesse richten sich nur noch gegen die
Toren, die, wenn ihre Kuh keine Milch gibt, ein altes Weiblein
der Hexerei bezichtigen. Aber die Neigungen, die zum
Hexenglauben führten, sind eben leider nicht ausgestorben. Sie regen
sich überall, wo man Vernunft und Wissenschaft verachtet,
wo man Kobolden zuschreibt, was man nicht erklären kann —
oder nicht erklärt sehen möchte. Die Goldmacherkunst der
Alchimisten ist tot, aber die Astrologie lebt in all ihrer Narrheit

weiter, und ebenso der Glaube an Hellseher und Gesundbeter.

Spukhäuser sind etwas seltener geworden, doch dafür ist
der lächerliche Spiritismus emporgeblüht, und sogar einige
Gelehrte hangen ihm in dieser oder jener Weise an. Seine
volkstümliche Form nimmt vagabundierende Wesen ohne Leib
an, die sich — reichlich kühn — «Geister» nennen. Seine

«wissenscliaftliche» Abart hält es für möglich, daß «Seelenkräfte

des Mediums» Wunder herbeiführen, seien es physikalische

wie Aufhebung der Schwerkraft und Raumerfüllung
oder biologische wie das Hervorsprossen eines dritten Arms
und ähnliche «Materialisationen». Es ist schmerzlich, daß
nicht nur Unerfahrene und im Denken Ungeschulte solchem
Wahn verfielen, sondern auch Intellektuelle wie Thomas
Mann, Irrenärzte wie von Schrenck-Notzing, Philosophen wie
Driesch und Graf H. Keyserling.

«Ich glaube es, gerade weil es wider die Vernunft ist!» —
Seltsam genug, aber auf manche Menschen scheinen
ungereimte Erklärungen eine wahrhaft teuflische Anziehungskraft
auszuüben. Nur so erklärte sich einst der Glaube an «rechnende

Pferde», die — mit der Peitsche bedroht — die 5. Wurzel

aus 147008443 angaben, und an «denkende Hunde», die
ihre Memoiren schrieben, Scherzrätsel ersannen und sogar
über ethische Fragen korrespondierten, als hätten sie Schopenhauer

und Nietzsche noch persönlich ins Bein gebissen. Trotz
ihres läppischen Verhaltens fiel ihnen mancher angesehene
Mann, auch wenn er «vom Fach» war, zum Opfer. — Nur
durch Neigung zum Unglaublichen kann auch der Philosoph
E. Becher dazu gekommen sein, in einem seinerzeit vielbeachteten

Buche sich auszumalen, der Eichbaum empfinde durch
eine Art von Gedankenübertragung Lust und Leid der auf ihm

noch nicht, wohin dieser wieder auferstandene Josefinismus noch
führen wird, ob zu einer erneuten schmerzlichen Niederlage oder
zu einem späten, vielleicht diesmal endgültigen Sieg über die starre
Kirchentradition.

Bei aller Gelehrsamkeit und historischen Gewissenhaftigkeit
schreibt Prof. Winter ein wohltuend klares, sauberes und immer
gut verständliches Deutsch. Es ist ihm gelungen, den Staub, den
die Geschichte auf die damaligen Vorgänge in Wien abgelagert hat,
wegzuschaffen und ein sehr interessantes Kapitel des Widerstandes
gegen die Romkirche in frischen Farben und scharf profilierten
Persönlichkeiten zu neuem Leben zu erwecken. Diese Tatsache
freut uns tun so mehr, als mit diesem Buch eine neue Reihe von
Veröffentlichungen beginnt, die unter dem Titel «Beiträge zur
Geschichte des religiösen und wissenschaftlichen Denkens» (Verlag
Rütten & Löning, Berlin) sich vor allem für die Auswirkung der
vatikanischen Politik in Mittel- und Osteuropa interessiert. Prof. Dr.
hinter ist einer der Herausgeber dieser Reihe. Den weiteren
Veröffentlichungen dieser Arbeitsgemeinschaft sehen wir mit Interesse
entgegen. Omikron

Joseph ron Eichendorff: Gesammelte Werke, in drei Bänden.
Verlag Aufbau, Berlin, 1800 S., etwa 30 DM.

In einer schönen und sorgfältig betreuten Ausgabe liegt hier
das Lebenswerk des romantischen Dichters vor, der vor allem durch
seinen «Taugenichts» die Bewunderung zahlloser Leser erworben
hat. Man rühmt Eichendorff ein hohes Maß von Anmut und
Kunstverstand nach; in seinen Werken gewinnt die Romantik eine poetische

Lebensanschauung, die in reizvoller Naturschilderung und
kindlich-lebensfroher Weltschau einen eigentümlichen und unwie-

derholbaren Ton anschlägt. Da nimmt ein junger Müllerssohn die
Fiedel unter den Arm und zieht in alle Welt hinaus, auf der Spur
einer rätselhaften Geliebten, der er über alle Wege und Fluren
Deutschlands und Italiens nachfolgt; da entfaltet sich das ganze
Requisit romantischer Literatur, indem in grünen Wäldern
Jagdhörner erschallen, Jungfrauen in lockigem Haar von der Altane
herabwinken und jeder Ritter zur Harfe greifen kann, um seiner
Angebeteten ein Liebeslied vorzusingen. Einsiedler hausen in
Bergeshöhlen, Kreuze erheben sich inmitten wilder Ströme und Kathedralen

in sündhaften Städten steil in den Himmel, den Menschen
aus seiner Sündhaftigkeit auf Gericht und Gnade verweisend. —
Wenn man von der liebenswürdigen Erzählkunst Eichendorffs zu
abstrahieren weiß, so kann man sich dem Eindruck nicht entziehen,
daß hier die Gegenrevolution ästhetische Formen angenommen
hat; wie die meisten der Romantiker schreibt der sicherlich bedeutende

Dichter im Geiste der Restauration, und sein ganzes Werk ist
eine einzige Apologie einer katholisch-mystischen Fortschrittsfeindschaft,

die um nichts erfreulicher erscheinen kann, wenn sie
sich hier mit einem lyrischen Mantel zu umgeben weiß, in dessen

tiefblauer Farbe der Glanz von Mond und Sternen sichtbar wird,
indes die romantische Wunderblume ihren Kelch öffnet und
geheimnisvolle Düfte zum Himmel steigen. Eichendorff wird als ein
Dichter der Jugend bezeichnet: wir haben ihn auch als Jünglinge
geliebt, aber mit der Zeit der Reife kommt uns die Besinnung
darauf, daß im Kampfe der Weltanschauungen die klerikale
Maskerade den Todfeind freien Denkens verbirgt; Eichendorffs kunstvolle

Prosa gehört der literarischen Reaktion an, und ihre lyrischen
Kostbarkeiten dürfen uns nicht darüber hinwegtäuschen, daß sie

den Leser einlullen und zur Weltflucht und traumverlorenen
Wirklichkeitsfremdheit anleiten sollen. Polybios

21



schmarotzenden Gallwespenmaden und sorge deshalb durch
zweckmäßigen Ausbau der Gallen für ihr Wohlergehen. —
Oft dürfte der unterbewußte Wunsch mitspielen, es möge sich
eine mystische Weltordnung ergeben oder wenigstens etwas,
das aller mühsam errungenen Erkenntnis ins Gesicht schlüge.
Selbst bei manchen Physikern hat man diesen Eindruck.

Der Mensch des 20. Jahrhunderts dünkt sich erhaben über
den Wilden, der seinen Götzen prügelt, wenn der Regen
ausbleibt. Und mit Recht ist er stolz auf die Wissenschaft, der es

immer wieder gelingt, den Irrtum zurückzudrängen. Aber die
Sehnsucht nach Spuk ist noch nicht erloschen. Kampf darum
auch denen, die sich diese Sehnsucht zunutze machen

Prof. Dr. G. von Frankenberg, Hannover

Historischer Quark
In der katholischen Sonntagspredigt am Radio Beromünster

vom 9. Eebruar 1964 kleidete der Prediger, Rektor Dr. Albert
Carlen, seine Täubi über «die Kritik an der unvollkommenen
Kirche» in folgende Worte: «Ausgrabung von historischem
Quark.»

Dieser Doktor ist nicht angekränkelt von den modernen
Entdeckungen und den naturwissenschaftlichen Erkenntnissen.
Er wird wohl kaum den 400. Geburtstag des damals größten
Physikers Galileo Galilei feiern, der am 18. Februar 1564 in
Pisa geboren wurde. Galilei rüttelte an den Grundfesten des

damaligen abendländischen Denkens, das als Grundlage das in
der Bibel verkörperte Schöpfungsgeschehen hatte. Die katholische

Kirche ahnte die schwere Bedrohung durch die
zweifelnde, kritische Vernunft dieses großen Wissenschafters und
seiner Zeitgenossen Descartes, Spinoza, Pascal, Kepler und
Giordano Bruno.

Galilei ersetzte die theologische Spekulation durch die rem
wissenschaftliche Beobachtung und Forschung und geriet
damit in scharfen Gegensatz zur herrschenden kirchlichen
Lehre. Er entdeckte mit seinem selbstkonstruierten Teleskop
eine Masse neuer Sterne und die Milchstraße als eine
ungeheure Anhäufung großer und kleiner Sterne. Er sah auch den
Mond nicht als glatte Fläche, sondern als eine mit Gebirgen
und Kratern bedeckte Kugel und stellte fest, daß diese
Himmelskörper sich um die Sonne bewegen, wie schon Kopernikus
vor ilun lehrte.

Es kam zum ersten Prozeß mit dem Urteil der Inquisition im
Jahre 1616, welches verkündete: «Die Ansicht, die Sonne
stehe regungslos im Zentrum des Alls, ist närrisch, philosophisch

falsch und völlig ketzerisch, denn sie widerspricht der
,Heiligen Schrift'. Die Ansicht, die Erde sei nicht das Zentrum
des Alls und drehe sich sogar einmal im Tag um sich selbst,
ist philosophisch falsch und zum mindesten Irrglaube.»

Wer erzählt eigentlich historischen Quark?
E. Pasquin

Die Literaturstelle empfiehlt:

Die Werke unseres Ehrenpräsidenten Ernst Brauchlin:

13 Gespräche mit einem Freidenker Fr. 5.—
Gott sprach zu sich selber Fr. 2.50

Aus der Schöpfungsgeschichte Fr. 1.50

Fesseln, Roman Fr. 6.80

Das Augenwunder, Roman Fr. 2.—-

Was halten Sie davon?

Glauben oder Wissen
7c/i bin bemüht, die Wahrheit zu ergründen,
Auf der beruht die ganze, weite Welt.
Ich frage überall stets nach den Gründen,
Auf denen Sein und Werden sich erhält.

Die Wahrheit will ich überall nur wissen,
Die mir zerbricht des Aberglaubens Macht;
Sie ist fürwahr das beste Ruhekissen
Am lichten Tage ioie in dunkler Nacht.

Gewiß, nicht überall ist Wissen mir beschieden,
So manche Frage bleibt noch ungeklärt,
Doch nimmer bin mit Märlein ich zufrieden,
Wie sie der Priester gerne mir beschert.

Vernünftiges Denken laß ich mir nicht rauben.
Statt seiner soll man mir niclit sinnen an
Das Törichtste von allem: blinden Glauben,
Der ungeprüft für wahr hält, was doch nicht sein kann.

Wilhelm H. Dopp-

Die Fassade — und hinter ihr?
Es war irgendwo in Oesterreich. Unsere Reisegesellschaft besichtigt

das Innere eines großen Domes. Man bestaunt die reiche
Ausstattung, die Bilder, die Fresken, die Holzschnitzereien, die
kanzeltragenden Figuren, die dicken Putten, die pausbäckigen Englein
und nicht zuletzt auch die glitzernde Pracht des Hochaltars.

Einer aber, ein biederer Schlossermeister, hat sich etwas
abgesondert. Mit Kennerblick beschaut er sich die handgeschmiedeten
Türbeschläge, die kunstvollen Schlösser, Schlüssel, Verzierungen
an dem das «Allerheiligste» abschließenden Gitter und andere

Zeugen alten, kunsthandwerklichen Könnens.
Da ist unser Kamerad plötzlich ein Weilchen verschwunden,

taucht aber bald wieder zwischen einer kleinen Türfüllung auf. Er

winkt mir. Ich schleiche weg und folge ihm durch einen kurzen,

engen und ziemlich dunklen Gang. Wo landen wir nun? Ganz
offensichtlich hinter einem der vielen Altäre. Ist es der Hauptaltar?
Wir sind uns dessen nicht so sicher. Gleichwohl! Wie sieht es hier
aber aus! Ein Lattengerüst ziemlich primitiver Art hält das im

Kirchenraum so viel Bestaunte zusammen. Nun, das wäre noch

keineswegs so schlimm, wenn nur dort hinten mehr Ordnung
herrschte. Gerümpel steht und liegt herum, altes, wertloses Zeug.

Und eine große Spinnenfamilie hat dort ihre Netze gezogen. Auch

Boden und Rückwand sehen bedenklich aus.
Wir drücken uns wieder unauffällig in den Kirchenraum zurück,

allwo die andern mehr oder weniger andächtig den salbungsvollen
Erklärungen des Küsters lauschen.

«Siehst du», flüstert mir dann mein Kamerad zu, «siehst du,

das ist der Katholizismus! Von vorne gesehen alles gut und schön.

Aber hinten Hinter der Fassade ?»

Mehr sagt er nicht, und es sagt mir, dem Freidenker, daß einer,

der wohl auch mit der protestantischen Kirche innerlich so ziemlich

gebrochen haben mag, ihr äußerlich doch noch angehört.
Hat er recht mit seiner Bemerkung? Ueberlassen wir es dem

denkenden Menschen, sich die Antwort auf die Frage selbst zu

geben.
J. Sc/i.

Mitteilungen der Geschäftsstelle
Haben Sie Ihr Abonnement für 1964 schon bezahlt?
Wenn ja, so danken wir Ihnen dafür.
Wenn nein, so bitten wir Sie dies noch nachzuholen.
(Abonnementspreis jährlich Fr. 5.—
Postcheck-Konto Zürich VIII 488 53.

22


	Der Kampf gegen den Spuk

