
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 3

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


richtigkeit Begriff und Tatsache einer theologischen Fakultät.
2. Die deutsche Hochschulreform rechnet mit der Möglichkeit

kleiner Universitäten neben den großen Volluniversitäten ;

diese kleineren Universitäten bleiben ohne theologische
Fakultät.

3. Vier neue Volluniversitäten sollen gegründet werden:
Bochum, Bremen, Regensburg und Konstanz. Konstanz kann
heute die ersten Pläne veröffentlichen. Diese Pläne kennen
wohl eine Großfakultät für Geisteswissenschaften, für
Naturwissenschaften, für eine soziologische Wissenschaft — eine
theologische Fakultät aber ist nicht mehr vorgesehen — also
auch nicht mehr für eine Volluniversität. («Deutsche Univer-
sitäts-Zeitung», Nr. 12/63.)

Aber auch die Schweiz rückt mit Plänen zu einer Hochschulreform

heraus. Nach einem Expose von Bundesrat Tschudi
wird momentan erwogen, ob nicht die neun Hochschulen der
Schweiz zu Gravitationszentren bestimmter Studiengebiete
umgeschaffen werden sollen. Auf welche von den neun
Hochschulen die Theologie zu liegen kommen wird, bleibt vorderhand

noch unbestimmt — muß es wirklich Basel sein?
Auf alle Fälle wird durch diese Ueberlegungen und Pläne

klar herausgestellt, daß die Sicherstellung der theologischen
Fakultät Basel durch eine Verfassungsgarantie zu allen
gegenwärtigen Zeitströmungen und Reformen in einem scharfen
Gegensatz und Widerspruch stellt.

Die Universität Basel wird sich aber auch zur Wehr setzen
gegen den Einbruch in ihre Universitätsautonomie in Beru-
fungs- und Reformfragen.

Und schließlich die Staatsschule der Stadt! Um diese Schule
geht ja im Grunde der Kampf. Im Verfassungsrat sind von
bewährten Schulmännern bereits schwere Bedenken gegen diesen
und jenen Punkt der geplanten Konfessionalisierung vorgebracht

worden. Alle diese Einwände machen es ganz klar, daß
selbstverständlich auch die Schule (Lehrerschaft, Schulbehör-
den und auch das die Schule tragende Volk) vor der Abstimmung

ausgiebig zum Worte kommen soll. Ueber die Schule
darf nicht einfach von außen her verfügt werden; sie darf
nicht von außen her auf dieses oder jenes Fundament gestellt

werden. Die Schule selbst und die für sie Verantwortlichen
wollen bei diesen neuen Grundlegungen mitreden, wollen ihre
Verantwortung ernst nehmen und mitentscheiden. Nur so, auf
dem Grund ihres eigenen Einverständnisses, kann nachher die
Schule auch Wertvolles leisten.

Damit schließen wir für heute. Den christlichen Vorstoß
wollen wir darstellen und zeigen, woher er kommt, wie breit
und wie stark er sich präsentiert und auf welche Ziele er
seinen Angriff richtet; wir wollten auch zeigen, wie die vom
Vorstoß Getroffenen wahrscheinlich reagieren werden. Auf das

Pro und Kontra einer materialen Auseinandersetzung
einzutreten, war für heute nicht vorgesehen. Auch wäre es heute für
alle optimistischen oder pessimistischen Voraussagen über den
Ausgang des sicher harten Kampfes noch zu früh. Mit anderen
Worten: Ob der neue Kanton Basel wirklich eine Pietisten-
Provinz wird oder ob er dieses unwürdige Schicksal noch von
sich abwenden kann, diese Entscheidung «ruht noch in der
Zeiten Schöße».

Wir werden uns später wieder zum Wort melden. O.

Was dich nicht brennt, das blase nicht!

Das ist ein altes, beherzigenswertes Sprichwort, das uns vor
der Einmischung in fremde Angelegenheiten, besonders in
fremde Händel, warnt.

Machen wir uns nun einmal den Spaß, das Sprichwort
umzukehren, wie man eine Münze von beiden Seiten betrachtet, also
daß es heißt: «Was du nicht bläst, das brennt nicht.»

Es soll ja nicht brennen, mag entgegnet werden. Richtig,
wenn man nur an die oben genannte Bedeutung denkt. Es gibt
aber nicht nur Schadenfeuer; es gibt, wie jedermann weiß,
auch sehr nützliche und wohltuende Feuer, die wir schüren,
unterhalten, also gewissermaßen «blasen» müssen, wenn sie
nicht verflackern und auslöschen sollen. Dies gilt für das Reale
wie in der symbolischen Umdeutung. Halten wir uns hier an

Buchbesprechungen

Eduard Winter: Der Josefinismus. Die Geschichte des österreichischen

Reformkatholizismus 1740—1848. Im Verlag Rütten &
Löning, Berlin, 1962. 380 Seiten.

In unseren Jugendjahren trieben wir oft ein feines Spiel: Wir
legten das Stadtbild eines der großen alten Meister, vielleicht
eines Albrecht Dürer, eines Matthäus Merian, vor uns hin,
verloren uns in dem Gewirr der Dächer und Häuser, der Paläste
und Kirchen, die sich da auf dem Bild zusammendrängten. Noch
größer war die Wonne, nun mit einem guten Vergrößerungsglas
in die Einzelheiten der Fülle einzudringen: Da uns in ein schmales,

düsteres Gäßlein hineinzuwagen; dort aber schaudernd durch
eine geheimnisvolle Haustür in einen kühlen Gang einzutreten;
vor einem offenen Fenster, dessen weißer Vorhang lustig in die
Luft hinausweht, stehen zu bleiben, in die Stube hineinzuschauen,
uns die Schicksale der hier Lebenden vorzustellen, auszumalen,
Leid und Freud mit ihnen gemeinsam zu erleben.

Wie als Kinder vor einem Holzschnitt oder Kupferstich, so
stehen wir als Erwachsene vor dem dichten Gewebe, vor der
unübersehbaren Fülle des realhistorischen Geschehens. Welche
Wonne auch hier, durch den Schacht einer historischen
Einzeluntersuchung in die Tiefe eines konkret realen Geschehens
einludringen; uns vor eine der großen historischen Gestalten
hinzustellen, ergriffen in ihre Gesichtszüge, in ihr Auge zu schauen,
den Duft ihres historischen Ambiente tief einzuatmen, gemeinsam

ihr Freude und Leid, Angst und Hoffnungen zu erfühlen,

zu erleben und staunend vor der Größe ihrer historischen
Leistung stehen zu bleiben.

Der Habsburger Josef IL, Kaiser von Oesterreich von 1780—
1790, ist eine jener Gestalten, die mächtig immer wieder anziehen.
Die Geschichte kennt ihn als den großen, unermüdlichen Reformer.
Er bewältigte das traurige Erbe des 30jährigen Krieges dadurch,
daß er in seinem Toleranzedikt den Protestanten ziemlich freie
Religionsausübung gewährte; der katholischen Kirche ging er mit
Reformen aller Art energisch zu Leibe, hob Klöster auf, soweit sie
ihm unnütz schienen, stellte die Kirche unter die strenge Aufsicht
des Staates und versuchte, sie aus ihrer Bindung an Rom
herauszulösen. Er hob die Leibeigenschaft auf, vernichtete die
Steuervorrechte des Adels und der Geistlichkeit, führte die Gleichheit
vor dem Gesetz ein, gewährte Pressefreiheit, milderte den
Strafvollzug, schaffte vorübergehend auch die Todesstrafe ab. Erschöpft
durch Ueberarbeitung, schwer enttäuscht ob der gehässigen
Angriffe der Romkirche gegen seine bestgemeinten Neuerungen starb
er schon in seinem 49. Lebensjahr. Im Urteil der Romkirche aber
steht er da als der Fanatiker der Aufklärung, als der verhaßte
Gegner der Kirche und auch der Religion. Was hat die heutige
Geschichtsforschung zu diesem eigenartigen Menschen zu sagen?

Der Verfasser des vorliegenden stattlichen Bandes, Prof. Dr.
Eduard Winter, der an der Berliner Akademie (DDR) vor allem
die deutsch-slawischen Wissenschaftsbeziehungen betreut, zeigt und
belegt:

Kaiser Josef will mehr als die Autonomie der Landeskirche
gegenüber dem römischen Zentralismus, er will eine grundlegende
Kirchenreform, die Kultus, Disziplin, ja sogar auch die Kirchenlehre

im Zusammenhang mit der wirtschaftlichen und sozialen
Entwicklung erneuern soll. Der Begriff «Josefinismus» wird dahin

19



diese, indem wir das Geistige im Menschen, insbesondere sein
weltanschauliches Denken und Fühlen, als ein innerliches
Feuer bezeichnen.

Dieses ist einmal, vielleicht schon in früher Kindheit, in uns
gelegt worden, oder es ist später einmal, vielleicht rein zufällig,
ein Funke in unser Geistesleben gefallen und hat sich zur
Flamme entwickelt.

So ist es bei uns ganz allgemein die christliche Religion, die
ins Kind gelegt wird. Und damit das Flämmchen nicht
erlösche, wird tüchtig und anhaltend, man darf schon sagen alle
Tage, hineingeblasen, von den Eltern, von den Erziehern in der
Verwandtschaft, vorwiegend der weiblichen, dann von Kirche
und Schule, ja nicht selten so oft und so stark, daß die Flamme
darunter erstickt und ausgeht oder (meistens) nur noch
kümmerlich glimmt und erst wieder auflodert, wenn von
Lebensereignissen her (Geburt, Hochzeit, Todesfall) ein
glutentfachender Luftzug kommt. Dann erinnert man sich wieder,
daß das Feuerchen ja schon einmal gebrannt habe, und man
ist für das von der Kirche ausgehende Pusten auf einmal wieder

dankbar.
Nicht so leicht erworben wurde in den meisten Fällen die

freigeistige Welt- und Lebensanschauung. Man hat sie nicht
sozusagen als Patengeschenk mitgekriegt, man hat sie sich
selber erarbeitet, gebaut vom Fundament an bis zum First.
Darum hält sie um so besser. Denn weil sie kein abgegrenztes
Lehrsystem darstellt, sondern — wie es in den Satzungen der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz heißt — «nach Maßgabe

der fortschreitenden wissenschaftlichen Forschung
entwicklungsfähig, frei zur Aufnahme und Verwertimg neuer
Erkenntnisse in geistiger und ethischer Beziehung ist», stößt sie

kräftiger ins Bewußtsein vor; sie ist persönlicher als An- und
Auswendiggelerntes.

Aber die Gefahr der Verflachung und Verflackerung ist
auch hier vorhanden, nämlich wenn man sich um das einmal
erworbene Geistesgut nicht mehr kümmert — wenn man sich
begnügt, es zu haben, ohne daran zu denken, daß Rastendes
rostet — wenn man glaubt, mit dem Kirchenaustritt sei alles

getan.

Auch wir müssen unser weltanschauliches Geistesgut pflegen,
ausgestalten, erneuern, gerade weil es den Vorzug hat, nicht in
ein dogmatisch starres System eingezwängt zu sein. Diesem
Zwecke dient die FVS mit ihrer an aufklärenden Büchern und
Schriften reichhaltigen Literaturstelle, mit ihrem Presseorgan
und mit ihren Vorträgen. Wer sein weltanschauliches Denken
frisch erhalten will, benützt diese Bildungsgelegenheiten; denn
es ist nun einmal so: Was du nicht bläst, das brennt nicht.

E. Brauchlin

Der Kampf gegen den Spuk

Für den Wilden ist es eine alltägliche Erfahrung, daß -in der
Welt nicht alles «mit rechten Dingen zugeht». Unberechenbar
gleich den Launen eines törichten Weibes scheint ihm die
Natur! Wie entstellt am Baume die Frucht? Wie im Mutter-
schoße das Kind? Wodurch heilen Wunden? Warum erschlug
der Blitz den Gefährten? Was ist der Tod, und was das Leben
mit seiner Lust und Qual? Wer sendet Träume, und wohin
entführen sie uns? Ist niclit der Mensch ein Spielball
übermächtiger Gewalten, übernatürlicher Wesen?

Selbst der Grieche, sofern er nicht Philosoph war, sah sich
und alles andere in der Hand der unsterblichen Götter. Helios
lenkte den Sonnenwagen, Najaden geboten den Quellen,
Rachegöttinnen jagten den Frevler. Zögernd nur brach sich die
Erkenntnis Bahn, die Olympier seien nicht frei, über ihnen
walte die Moira, das unerbittliche Schicksal. Und wie eine
Geheimlehre klang die Kunde, Götter seien nichts als Dichter-
träume, die Welt aber — «entwachsen ihrem Gängelbande»
— vollende aus eigener Kraft, nach eigenem Gesetz ihren Lauf.

Der Niedergang der antiken Kultur brachte noch einmal den

vollen Sieg uralter Geistervorstellungen. Aber noch während
das Mittelalter vor Gespenstern zitterte und im Hexenwahn
fieberte, begann der Kampf der Aufklärung wider den
Aberglauben. Kopernikus, Kepler und Galilei schlugen Breschen in

präzisiert, daß er nicht etwa nur die weltanschauliche Willkür
einiger Herrscher und Staatsmänner, sondern vor allem die harte
und bittere Notwendigkeit der Reformen ausdrückt. Die große
Revolution, die in Frankreich schon in der Luft lag, soll durch
eben diese Reformen verhindert werden. Im Josefinismus lebt der
lebendige Protest gegen den römischen Formalismus; er vertritt
den Grundsatz, daß es nicht auf äußere Andachtsübungen
ankommt, sondern auf die tätige Auswirkung des Glaubens im
täglichen Leben. Die Kirchenreform sollte in Uebereinstimmung mit
den Grundpostulaten der inzwischen zur Herrschaft gelangten
Aufklärung erfolgen.

Die Französische Revolution 1789 fiel noch in die Regierungszeit
Josefs; da er aber schon 1790 starb, erlebte er nur den verheißungsvollen

Anfang der Revolution, die Verkündung der allgemeinen
Menschenrechte, nicht mehr die späteren und letzten Phasen.

Der Josefinismus ist also der Versuch einer Kirchenreform, ist
ein Reformkatholizismus, der durchaus nicht aus Kirchenhaß
herausgewachsen ist. Die Mißstände in der Kirche erfüllten gerade
diejenigen Männer mit Schmerz, denen Religion und Kirche am
Herzen lagen. Die Klagen über unerträgliche Zustände in der
Kirche und in den Klöstern waren wahrhaftig begründet und keine
böswilligen Erfindungen kirchenfeindlicher Männer; besonders die
Mißstände in den Klöstern wurden im Lichte der Aufklärung als
schwer tragbar empfunden. Nicht um der Kirche zu schaden,
sondern um ihr zu helfen ging Josef mit seinen Mitarbeitern zusammen
mit allem Ernst an das Werk der Reform. Waren diese Reformer
Utopisten, so nur deshalb, weil sie überhaupt an eine Möglichkeit
der Kirchenreform glaubten. Hinter diesen Männern stand als

höchste Autorität das Interesse des Staates. Die Kapitel über die
energische, aber bitter notwendige Reform der Klöster und der

pfarrherrlichen Seelsorge sprechen uns am stärksten an. Die wohl

belegte Darstellung des damaligen Klosterlebens hält sich zwar

völlig frei von allen billigen Sensationen, die streng objektive
Darstellung selbst aber ist schon Anklage genug.

Die Tragödie eines jeden Reformkatholizismus liegt darin, daß

nur die Kurie in Rom sich zu einem Urteil über Heil oder Unheil
der Kirche autorisiert weiß; daß Rom in allen, auch in den
bestgemeinten Reformen von außen her nur bösen Willen, nur Zweifel
an der göttlichen Stellung des Papsttums sieht, des Papsttums, dem

ja die Irrtumslosigkeit bis ans Ende der Zeiten von Gott selbst

zugesichert ist. Darum wird jede Kritik als kirchenfeindliche
Gesinnung gebrandmarkt. Einem derartigen Gegenangriff Roms

mußte auch der Josefinismus schließlich erliegen.
Rom konnte und wollte nicht auf die Reformpostulate des

Josefinismus eingehen. Darum war die Stellung der Kurie zu Josef von

Anfang bis zu Ende unversöhnlich. Die verleumderischen Unwahrheiten,

mit denen Rom damals dem Kaiser zu Leibe rückte, «er

habe Land und Leute dem Verderben entgegengeführt», werden bis

heute wiederholt.
Die Kirchengeschichte kennt mehrere Vorstöße des

Reformkatholizismus, von der frühchristlichen Kirche an bis in unsere

Gegenwart, bis in die Verhandlungen des Zweiten Vatikanischen
Konzils hinein. Der Josefinismus war nur einer dieser mutigen
Vorstöße. Bis heute haben diese Vorstöße ihr Ziel noch nicht
erreichen können. Je älter die Kirche wird, desto heftiger und

krampfhafter wird ihre Abwehr. Der Josefinismus aber, dessen ist

der Verfasser sicher, treibt nicht im abgestandenen, im toten
Wasser überholter Geschichte — in den gegenwärtigen erregenden
Vorstößen eines Kirchenliberalismus erlebt er eine bedeutsame

Auferstehung. Wir wissen heute, da wir diese Zeilen schreiben,

20



eine veraltete Auffassung der Welt. An die Stelle des «Horror
vacui», der angeblichen Furcht der Natur vor dem Leeren,
setzte Torricelli den Luftdruck; Newton zeigte, daß das Gesetz
der Schwere auch für Gestirne gilt, und Franklin «entriß dem
Himmel den Blitz». Sie alle suchten und fanden natürliche
Ursachen, wo man zuvor Geister am Werke sah. Die kirchlichen

Teufelsaustreiber hatten Angst und Aberglauben nur
noch ärger gemacht; diese Forscher aber wußten feindliche
Gewalten wirklich zu bannen, indem sie die Gesetze fanden,
denen die Kräfte der Natur gehorchten. Sie überwanden den
Teufel in Wahrheit, denn nun wurde es klar, daß er nichts sei
als eine Ausgeburt der Furcht. Der Astronom Laplace wagte es

sogar, auf die «Hilfsannahme» eines Weltbaumeisters zu
verzichten. Darwin gelang es, die Anpassung der Organismen, die
man als sichtbaren Beweis für das Wirken eines persönlichen
Gottes angestaunt hatte, aus dem schöpferischen Zusammenspiel

von Zufall imd Notwendigkeit zu erklären. Und als
Robert Mayer das Gesetz von der Erhaltung der Energie fand,
da mag mancher gemeint haben, das treibe den Spukglauben
aus seiner letzten Verschanzung.

Aber solcher Glaube entspringt gar nicht aus Angst und
Unwissenheit allein! Eine seiner tiefsten Quellen ist die
merkwürdige Parteinahme vieler Menschen für das Unsinnige. Sie
wollen überhaupt keine Klarheit, sondern wünschen in einer
Zauberwelt zu leben. Sie halten Unmögliches für wahr, weil
sie möchten, daß es wahr sei. Ist hier ein Webfehler im
Menschenhirn, den alle Aufklärung nicht beseitigen wird, den wir
hinnehmen müssen wie die Unvollkommenheiten unseres
Auges

Es scheint fast so. Wie viele Menschen sind denn wirklich
über jene Geistesverfassung hinaus, in der man hoffte, Wunden

durch Auflegen eines Amuletts zu heilen, und einen Feind
zu schädigen glaubte, indem man sein wächsernes Bild
durchbohrte? Gewiß, man lacht über mittelalterliche Gelehrte, die
Krankheit für Teufelswerk hielten, und über Priester, die
Raupen als Abgesandte des Bösen ansahen, denen man nur
mit Beschwörungsformeln beikommen könne. Auch das Zeitalter

der Hexenverbrennungen ist zum Glück vorüber: Die

modernen Hexenprozesse richten sich nur noch gegen die
Toren, die, wenn ihre Kuh keine Milch gibt, ein altes Weiblein
der Hexerei bezichtigen. Aber die Neigungen, die zum
Hexenglauben führten, sind eben leider nicht ausgestorben. Sie regen
sich überall, wo man Vernunft und Wissenschaft verachtet,
wo man Kobolden zuschreibt, was man nicht erklären kann —
oder nicht erklärt sehen möchte. Die Goldmacherkunst der
Alchimisten ist tot, aber die Astrologie lebt in all ihrer Narrheit

weiter, und ebenso der Glaube an Hellseher und Gesundbeter.

Spukhäuser sind etwas seltener geworden, doch dafür ist
der lächerliche Spiritismus emporgeblüht, und sogar einige
Gelehrte hangen ihm in dieser oder jener Weise an. Seine
volkstümliche Form nimmt vagabundierende Wesen ohne Leib
an, die sich — reichlich kühn — «Geister» nennen. Seine

«wissenscliaftliche» Abart hält es für möglich, daß «Seelenkräfte

des Mediums» Wunder herbeiführen, seien es physikalische

wie Aufhebung der Schwerkraft und Raumerfüllung
oder biologische wie das Hervorsprossen eines dritten Arms
und ähnliche «Materialisationen». Es ist schmerzlich, daß
nicht nur Unerfahrene und im Denken Ungeschulte solchem
Wahn verfielen, sondern auch Intellektuelle wie Thomas
Mann, Irrenärzte wie von Schrenck-Notzing, Philosophen wie
Driesch und Graf H. Keyserling.

«Ich glaube es, gerade weil es wider die Vernunft ist!» —
Seltsam genug, aber auf manche Menschen scheinen
ungereimte Erklärungen eine wahrhaft teuflische Anziehungskraft
auszuüben. Nur so erklärte sich einst der Glaube an «rechnende

Pferde», die — mit der Peitsche bedroht — die 5. Wurzel

aus 147008443 angaben, und an «denkende Hunde», die
ihre Memoiren schrieben, Scherzrätsel ersannen und sogar
über ethische Fragen korrespondierten, als hätten sie Schopenhauer

und Nietzsche noch persönlich ins Bein gebissen. Trotz
ihres läppischen Verhaltens fiel ihnen mancher angesehene
Mann, auch wenn er «vom Fach» war, zum Opfer. — Nur
durch Neigung zum Unglaublichen kann auch der Philosoph
E. Becher dazu gekommen sein, in einem seinerzeit vielbeachteten

Buche sich auszumalen, der Eichbaum empfinde durch
eine Art von Gedankenübertragung Lust und Leid der auf ihm

noch nicht, wohin dieser wieder auferstandene Josefinismus noch
führen wird, ob zu einer erneuten schmerzlichen Niederlage oder
zu einem späten, vielleicht diesmal endgültigen Sieg über die starre
Kirchentradition.

Bei aller Gelehrsamkeit und historischen Gewissenhaftigkeit
schreibt Prof. Winter ein wohltuend klares, sauberes und immer
gut verständliches Deutsch. Es ist ihm gelungen, den Staub, den
die Geschichte auf die damaligen Vorgänge in Wien abgelagert hat,
wegzuschaffen und ein sehr interessantes Kapitel des Widerstandes
gegen die Romkirche in frischen Farben und scharf profilierten
Persönlichkeiten zu neuem Leben zu erwecken. Diese Tatsache
freut uns tun so mehr, als mit diesem Buch eine neue Reihe von
Veröffentlichungen beginnt, die unter dem Titel «Beiträge zur
Geschichte des religiösen und wissenschaftlichen Denkens» (Verlag
Rütten & Löning, Berlin) sich vor allem für die Auswirkung der
vatikanischen Politik in Mittel- und Osteuropa interessiert. Prof. Dr.
hinter ist einer der Herausgeber dieser Reihe. Den weiteren
Veröffentlichungen dieser Arbeitsgemeinschaft sehen wir mit Interesse
entgegen. Omikron

Joseph ron Eichendorff: Gesammelte Werke, in drei Bänden.
Verlag Aufbau, Berlin, 1800 S., etwa 30 DM.

In einer schönen und sorgfältig betreuten Ausgabe liegt hier
das Lebenswerk des romantischen Dichters vor, der vor allem durch
seinen «Taugenichts» die Bewunderung zahlloser Leser erworben
hat. Man rühmt Eichendorff ein hohes Maß von Anmut und
Kunstverstand nach; in seinen Werken gewinnt die Romantik eine poetische

Lebensanschauung, die in reizvoller Naturschilderung und
kindlich-lebensfroher Weltschau einen eigentümlichen und unwie-

derholbaren Ton anschlägt. Da nimmt ein junger Müllerssohn die
Fiedel unter den Arm und zieht in alle Welt hinaus, auf der Spur
einer rätselhaften Geliebten, der er über alle Wege und Fluren
Deutschlands und Italiens nachfolgt; da entfaltet sich das ganze
Requisit romantischer Literatur, indem in grünen Wäldern
Jagdhörner erschallen, Jungfrauen in lockigem Haar von der Altane
herabwinken und jeder Ritter zur Harfe greifen kann, um seiner
Angebeteten ein Liebeslied vorzusingen. Einsiedler hausen in
Bergeshöhlen, Kreuze erheben sich inmitten wilder Ströme und Kathedralen

in sündhaften Städten steil in den Himmel, den Menschen
aus seiner Sündhaftigkeit auf Gericht und Gnade verweisend. —
Wenn man von der liebenswürdigen Erzählkunst Eichendorffs zu
abstrahieren weiß, so kann man sich dem Eindruck nicht entziehen,
daß hier die Gegenrevolution ästhetische Formen angenommen
hat; wie die meisten der Romantiker schreibt der sicherlich bedeutende

Dichter im Geiste der Restauration, und sein ganzes Werk ist
eine einzige Apologie einer katholisch-mystischen Fortschrittsfeindschaft,

die um nichts erfreulicher erscheinen kann, wenn sie
sich hier mit einem lyrischen Mantel zu umgeben weiß, in dessen

tiefblauer Farbe der Glanz von Mond und Sternen sichtbar wird,
indes die romantische Wunderblume ihren Kelch öffnet und
geheimnisvolle Düfte zum Himmel steigen. Eichendorff wird als ein
Dichter der Jugend bezeichnet: wir haben ihn auch als Jünglinge
geliebt, aber mit der Zeit der Reife kommt uns die Besinnung
darauf, daß im Kampfe der Weltanschauungen die klerikale
Maskerade den Todfeind freien Denkens verbirgt; Eichendorffs kunstvolle

Prosa gehört der literarischen Reaktion an, und ihre lyrischen
Kostbarkeiten dürfen uns nicht darüber hinwegtäuschen, daß sie

den Leser einlullen und zur Weltflucht und traumverlorenen
Wirklichkeitsfremdheit anleiten sollen. Polybios

21


	Buchbesprechungen

