
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 2

Artikel: Johann Gottlieb Fichte

Autor: Tramer, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vollkommene gekommen sein wird, werden auch alle ökumenischen

Sehnsüchte erfüllt sein.»
Mit höflichen Worten wird damit die Wiedervereinigung der

beiden Kirchen vom Protestantismus aus auf den Tag des Jüngsten

Gerichtes verschoben, da dann doch alles neu und vollkommen

gestaltet werden kann. Der gelehrte Humanist würde sagen :

«Staehelin verschiebt die Vereinigung ad Kalendas graecas.»
Der Mann aus dem Volk aber drückt sich so aus : «Die Vereinigung

wird auf den St. Nimmerleinstag hinaus verschoben», und
so unrecht hat er gewiß nicht.

Just in diesen Tagen ist nun auch der Papst mit Formulierungen

herausgerückt, die klar zeigen, daß auch er unter der
Wiedervereinigung nur eine bedingungslose Rückkehr in den
Schafstall Christi, nur eine integrale Eingliederung in die
Romkirche versteht. Wir lesen in dem Aufsatz «Konzil und ökumenischer

Dialog» (Basler Nachrichten vom 26./27. Oktober)
folgende sehr aufschlußreichen Sätze: «Der Papst vertritt eine
von der protestantischen Haltung abweichende Auffassung von
Oekumenizität. Er sieht eine eventuelle Wiedervereinigung
letztlich nicht in einem Zusammenschluß aller Kirchen,
sondern vielmehr im Anschluß aller Kirchen an die eine
römischkatholische Kirche. Papst Paul VI. macht sich offensichtlich
keine Illusionen.» Und mm mit den eigenen Worten des Papstes:

«Das Konzil erwartet besorgt die vielen Schafe, die
bislang sich nicht in der einzigen Hürde befinden Die sichtbare

Einheit der Kirche kami nur erreicht werden in der
Gleichheit des Glaubens, in der Teilnahme an den gleichen
Sakramenten und in der organischen Harmonie einer einzigen
kirchlichen Leitung.» Auch das ist doch wohl deutlich genug!

Und da ist schließlich Professor Dr. Oscar Culhnann, Ordinarius

an der theologischen Fakultät der Universität Basel und
Dozent an der Waldenser Fakultät in Rom. Er ist einer der
vordersten und eifrigsten Förderer des ökumenischen Gesprächs
und wird als solcher vom Papst mit ganz besonderen
Freundlichkeiten geehrt. Aber auch Professor Cullmann hält heute die
Wiedervereinigung der beiden Kirchen ex definitione, d. h. aus
deren Grundbestimmungen heraus für unmöglich.

Johann Gottlieb Fichte

Zur 150. Wiederkehr seines Todestages

Am 27. Januar 1964 sind 150 Jahre vergangen, seit Johann Gottlieb

Fichte in Berlin einem Flecktyphus erlag. Seine Stellung in
der Geistesgeschichte des deutschen Volkes ist umstritten, wenn
man alle Seiten seiner philosophischen, politischen, religiösen und
sozialen Betätigung in Betracht zieht.

Fichte wurde am 19. Mai 1762, ein Jahr vor Beendigung des

Siebenjährigen Krieges, geboren. Im gleichen Jahr erschien Rousseaus

Hauptwerk, der Contrat social. Wie dieses Werk auf die
europäische Geistesgeschichte, auf das europäische Staatsrecht und auf
die sozialen Verhältnisse und Anschauungen im allgemeinen eingewirkt

hat, so zeigt sich auch sein Einfluß in der sozial betonten
Weltanschauung Fichtes, zu der sich aber leider noch ein überheblicher

Nationalismus, ein die übrigen Völker Europas verachtender
Patriotismus und nicht zuletzt ein rüder Antisemitismus gesellten.

Wenn auch sein Vater nicht zu den ärmsten Bewohnern des Dorfes

Rammenau in der Obcrlausitz (Sachsen) gehörte, so war doch
Fichtes Jugend von den täglichen Sorgen einer Bandweberfamilie
'm letzten Drittel des 18. Jahrhunderts überschattet. Er hütete die
Gänse im Dorfe, bis eines Tages ein reicher Adliger auf den
geweckten Jungen aufmerksam wurde, der ihm die Sonntagspredigt
des Pastors fast wörtlich eindrucksvoll wiedergeben konnte. Er er-
nöglichte ihm den Weg zu einer höheren Bildung. Fichte kam in
die berühmte Fürstenschule Schulpforta bei Naumburg und begann
später das Studium der Theologie.

Die wenigen angeführten Zeugnisse zeigen zur Genüge :

Die Hoffnungen auf eine baldige, ja auch nur auf eine
mögliche Wiedervereinigung der beiden christlichen Hauptkonfessionen

sind heute geknickt, gebrochen. Die fast schwärmerische
Freude am ökumenischen Gespräch, in das man so hoffnungsvoll

eingetreten ist, hat der Ernüchterung weichen müssen. Das
Gespräch selber schrumpft kläglich zusammen auf die Erörterung

einiger weniger und nebensächlicher Fragen. Damit
verdichtet sich aber auch aufs neue die dunkle Wolke der Problematik,

die drohend schon lange über dem christlichen Anspruch
auf absolute Wahrheit, auf die Wahrheit der göttlichen
Offenbarung, hegt. Damit verschärfen sich auch die missionarischen
Schwierigkeiten der christlichen Heilsbotschaft. Wie und warum

soll denn die Welt an die große eine und absolute Wahrheit

der christlichen Botschaft glauben, wenn doch sogar die
beiden Hauptvertreter dieses christlichen Wahrheitsanspruches
in der Wahrheitsfrage selbst sich nicht zu einigen, sich gegenseitig

niclit zu überzeugen vermögen? Omikron

Eleanor Roosevelt—
fast eine Freidenkerin

Das Lincoln Center in Neuyork bot eine Ausstellung über:
«Eleanor Roosevelts Wirken aus eigener Kraft», im Andenken
an die Old Lady, die 78jährig im November 1962 starb und nie
müde geworden ist, zu helfen und für alles, was an menschlichen

Prinzipien echt war, kämpferisch einzutreten.
Diese in gewisser Hinsicht sehr freidenkende Frau wird uns

besonders sympathisch, wenn wir uns an ihre Auseinandersetzung

mit dem Erzbischof von Neuyork, Kardinal Spellman im
Jahre 1949 erinnern. Besser hätte auch ein Freidenker diesen,
wohl mit allen Wassern gewaschenen, hohen Geistlichen nicht
schachmatt setzen können.

Frau Eleanor Roosevelt veröffentlichte ein Schreiben an
diesen Kardinal Spellman, in welchem sie zu den gegen sie

gerichteten Anklagen des Kardinals Stellung nimmt. U. a.

Durch den plötzlichen Tod seines Gönners fiel die finanzielle
Unterstützung weg, Fichte mußte sein Studium aufgeben und sich
als Hauslehrer durchschlagen. Auf der Suche nach passenden Stellen

durchwanderte er fast ganz Deutschland und lernte dabei die
Verhältnisse seiner Heimat in jener Zeit kennen, die sozialen
Zustände und die drückende Lage der arbeitenden Bevölkerung. Auch
im städtischen Kleinbürgertum herrschte Armut und Not. Seine
Jugendeindrücke und seine Erfahrungen aus seiner zwölfjährigen
Hauslehrerwanderschaft hat Fichte in den beiden Frühschriften:
«Zurückforderung der Denkfreiheit von den Fürsten Europas, die
sie bisher unterdrückten» und «Beiträge zur Berichtigung der
Urteile des Publikums über die französische Revolution» 1793 niedergelegt.

Von 1794 bis 1799 war er in Jena als Professor tätig; hier
entstanden seine bedeutendsten philosophischen Arbeiten. Infolge
des Atheismusstreites in langwierige Auseinandersetzungen mit der
Unterrichtsverwaltung verstrickt, mußte er seine Lehrtätigkeit
aufgeben. Es sei festgehalten, daß sowohl Goethe als auch Schiller sich
in diese Auseinandersetzungen nicht einmischten, da sie die
eigenwillige und selbstherrliche Einstellung Fichtes kannten.

Fichte zog nach Berlin, lebte dort als Privatdozent und wurde
später nach einer vorübergehenden Lehrtätigkeit an der Universität
Erlangen (1805) als einer der ersten Professoren an die neu
gegründete Universität Berlin berufen (1810), wo er auch als der
erste freigewählte Rektor seines Amtes waltete.

In den Jahren 1806 bis 1813 nahm Fichte durch seine Schriften
und Vorlesungen lebhaften Anteil an der bürgerlich nationalen
Befreiungsbewegung. Vor allem sind seine «Reden an die deutsche
Nation» zu nennen, die er im Wintersemester 1807/08, als Berlin
von französischen Truppen besetzt war, im Gebäude der Akademie
der Wissenschaften vor Studenten, Kaufleuten, Handwerkern und

11



heißt es: «Ich versichere, daß ich nicht den Eindruck habe,
ich sei eine ,unwürdige amerikanische Mutter. Das endgültige
Urteil über den Wert aller menschlichen Wesen, lieber Kardinal

Spellman, hegt in höheren Händen. Ich habe nicht die
Absicht, Sie persönlich oder die römisch-katholische Kirche
anzugreifen, doch werde ich gewiß das verteidigen, was mir
recht scheint.» Weiter führt sie aus, wenn sie die kirchlichen
Schulen erwähnt habe, so sei nicht nur von katholischen,
sondern von allen Schulen unter einer religiösen Kontrolle die
Rede gewesen.

Ich glaube, jedermann, der die Geschichte und namentlich
die Geschichte Europas kennt, wird anerkennen müssen, daß
die Beherrschung der Erziehung oder der Regierung durch
irgendeine Religion niemals ein für das Volk glückliches System.
gebildet hatte.

Die geistige Leitung muß eine geistige Leitung bleiben, die
weltliche Macht darf in keiner Kirche von allzugroßer Bedeutung

sein.»
In seinem Schreiben sprach Kardinal Spellman von den

«katholischen Toten» des letzten Krieges». Frau Roosevelt
erwidert, als sie die Spitäler besucht habe, habe sie niemals die
verwundeten Soldaten gefragt, welcher Religion sie angehörten.

Männer aller Rassen, aller Farben und aller Glaubensbekenntnisse

hätten für ihr Land gekämpft und Anerkennung
und Hilfe verdient.

Kardinal Spellman hatte Frau Roosevelt vorgeworfen, sie
habe Kardinal Mindszenty anläßlich des Budapester Prozesses
nicht verteidigt. Frau Roosevelt erklärte, sie habe offen gegen
alle unredlichen Prozesse und gegen alle Maßnahmen in allen
Ländern gesprochen, die als ein Angriff gegen ein Individuum
wegen seines Glaubensbekenntnisses angesehen werden können.

«7c/i kann allerdings nicht sagen, in Europa habe die
Tatsache, daß die römisch-katholische Kirche große Gebiete
kontrolliert, den Völkern dieser Länder immer Glück gebracht.»

Etwa acht Tage später erklärte Kardinal Spellman in seinem
Schreiben, er werde von jetzt an Frau Roosevelt ignorieren.

Die Wahrheit ist dem Manne in Purpur und Seide mit dem
Worte Gottes im Munde zu unangenehm geworden und so

Soldaten hielt. Seine radikal nationalistischen, chauvinistischen und
antisemitischen Ansichten, wie sie eben die Zeit der Befreiungskriege

mit ihrem Hurra-Patriotismus, der Franzosenhetze und der
Verächtlichmachung auch anderer Völker Europas geboren hatte,
setzte er hier seinen Hörern und Lesern vor. Unter anderem
versuchte er die besonderen Wesensmerkmale des deutschen Volkes
zu bestimmen. Dabei hob er in nationalistischer Ueberbewer-

tung das deutsche Volk über alle anderen Völker Europas, ja der

ganzen Welt empor, räumte ihm eine bevorzugte Stellung in der
Völkergemeinschaft ein und bezeichnete es als das «Urvolk»
schlechthin, das allein berufen sei, die Welt zu verbessern und zu
beherrschen. Ueberschwenglich behauptete er: «Charakter haben
und deutsch sein ist ein und dasselbe.» Dieser Fichtische
Chauvinismus und Antisemitismus haben viel zur Völkerhetzung
beigetragen, so daß es nicht überrascht, daß sich die Ideologen des Dritten

Reiches auf Fichtes Gedanken beriefen, sie in die Tat umsetzten

und ihn selbst als den ersten wahren Nationalsozialisten
bezeichneten!

Von wenigen Ausnahmen abgesehen, stieß Fichte im 19. Jahrhundert

und auch zu Beginn des 20. Jahrhunderts auf die Ablehnung
namhafter Gelehrter, nicht so sehr wegen seiner weltanschaulichen
und politischen Einstellung, als vielmehr wegen seiner philosophischen

Werke, «deren unentwirrbarer philosophischer Nebel ein
Jahrhundert lang sakrosankt geblieben ist». So hat der Philosoph
Ludwig Büchner in seinen Aufsätzen «Zur Philosophie der Gegenwart»

und «Keine spekulative Philosophie mehr» (1860) die Schwülstigkeit

der Ideen und die schwer verständliche Ausdrucksweise
Fichtes — Sätze von über einer Druckseite Länge, mit Einschaltungen,
Zwischensätzen und Anmerkungen — der Lächerlichkeit preisgegeben.

Auf Fichtes religiös-christliche Gesinnung — im Atheismusstreit
hatte er Gott unpersönlich, als moralische Weltordnung aufgefaßt

schleudert er vom gewichsten Parkett seiner noblen Residenz

aus den Bannstrahl der Ignoranz gegen seine aufrichtige
Widersacherin; aber bestimmt wird sich ein Jahr nach seinem
Tode keine Seele mehr mit ilnn beschäftigen.

L. Endres

Gott sei Dank

Eine beliebte Redensart! Man begegnet ihr allerenden, nicht
nur in frommen Kreisen; auch freigesinnte Mensclien bedienen
sich ihrer, obwohl sie den kindhaften Gottesglauben längst
über Bord geworfen haben, oder zutreffender gesagt: er
hat sich in ihrem Geistesleben verflüchtigt, aufgelöst wie der

Morgennebel, der unversehens nicht mehr da ist, keine Spur
von ilun. Blauer, lichter Himmel! «Gott sei Dank!»

Bei den allergeringfügigsten Vorkommnissen benützt man
diese frommscheinende Floskel: Wenn man bei einer Rechnung
endlich herausgefunden hat, daß sie stimmt — wenn man
einen langweiligen Schwätzer losgeworden ist — wenn an
regnerischen Ferientagen der Gong das Abendessen ankündigt. Es

ließen sich natürlich unzählige solcher «Wenn» anführen.
Indem man sagt «Gott sei Dank», deutet man an, daß man

glaube, es sei Gott, der in all diesen Miniaturfällchen die
Entscheidung herbeigeführt habe. Sonst würde man ihm ja nicht
danken.

Muß da nicht in Mensclien, die auch in religiösen Dingen zu

denken sich vermessen, die Frage auftauchen, wie ein Gott, der

zeitliche und räumliche Unendlichkeiten überdauert und
beherrscht, Billionen von Welten in Umlauf gesetzt hat und den

man deshalb bewundern müßte, gleichzeitig das Großväterchen
spielen könne, das den kleinen Kindern auf die Fingerchen
sieht und sich in dieser Rolle durchaus nicht verehrungswürdig,
eher ein bißchen lächerlich ausnimmt?

Aber wo man hinsieht, stößt man auf Leute, in weltlichen
Dingen sehr gescheite, tüchtige und pfiffige Leute, die es

fertigbringen, an dieses eigentümliche Zwitterwesen von Erhabenheit

—• weist der Prager Schriftsteller Walter Tschuppik in seinem Buch
«Der Christ und sein Schatten» (1923) hin. Auf S. 211 führt er eine

Stelle aus Fichtes «Beiträgen zur Berichtigung des Urteils des

Publikums über die französische Revolution» an, die dessen religiöse
Einstellung in der sozialen Frage zeigt: «Nein, verlaß mich nicht,
heiliges Palladium der Menschheit, tröstender Gedanke, daß aus

jeder unserer Arbeiten und jedem unserer Leiden unserem Brudcr-
geschlecht eine neue Vollkommenheit und eine neue Wonne
entspringt, daß wir für sie arbeiten und nicht vergebens arbeiten; daß

an der Stelle, wo wir jetzt uns abmühen und zertreten werden und

— was schlimmer ist als das — gröblich irren und fehlen, einst ein

Geschlecht blühen wird, welches immer darf, was es will, weil es

nichts will als Gutes .»
Diese Uebertragung religiöser Anschauungen ins Metaphysische

hat auf den deutschen Idealismus eine entscheidende Wirkung
ausgeübt. So hat auch der Kantianer Friedrich Albert Lange (1828 bis

1875) Fichte wegen seiner christlichen Gesinnung in Schutz
genommen: «Es muß ein schlechter Jünger Christi im eigensten Sinne

der Frommen sein, der sich nicht denken kann, daß der Herr, wenn

er in den Wolken erscheint, zu richten die Lebendigen und die

Toten, einen Atheisten wie Fichte zu seiner Rechten stellt,
während Tausende zur Linken gehen, die mit den Rechtgläubigen
.Herr, Herr!' sagen.»

Zu diesem einwandfreien Zeugnis, das ihm der Vertreter der

Marburger Schule Lange als gutem Christen ausstellt, bemerkt der

eben zitierte Walter Tschuppik sarkastisch: «Es kann gar kein

Zweifel sein, der Gott der Christen müßte Fichte am Tage der
Auferstehung gerührt in die Arme schließen. Er war der größte und

beste, der frömmste Christ, den die Deutschen je besessen .»

Welcher Unterschied bestand zwischen Fichte, der auch wiederholt

als protestantischer Prediger auftrat, und den lutheranischen

Dompredigern? Wohl der, daß Fichte nur das Evangelium Johannis

12



und Lächerlichkeit zu glauben, offenbar, weil sie noch nie darüber

nachgedacht haben. Auch mögen sie es instinktiv als
vorteilhaft empfinden, sich in feierlichen Augenblicken seelisch
zu einem höhern Wesen aufschwingen und sich selbst dabei
erhaben fühlen zu können, und für den Werktag so etwas wie
einen Kinderschreck zu haben, der ihnen viel von den lästigen
Erzieherpflichten abnimmt. Gottseidank glauben die Kinder an
diesen unheimlich unsichtbaren Allerweltsaufpasser

Seltsam: «Gott sei Dank» sagt man aber nur, wenn man Glück
gehabt hat oder eine üble Sache wenigstens noch glimpflich
abgelaufen ist.

Wieso «seltsam»? Weil nach dem christlichen Glauben alles,
was Gott tut, wohlgetan ist und zu unserm Heile geschieht.
Also sollte man auch «Gott sei Dank!» sagen, wenn es uns nach
unserm menschlichen Ermessen sehr schlecht geht, zum Beispiel

bei einem Beinbruch, einem Durchfall im Examen, einem
Hagelwetter. Aber da sagt man es nicht, trotz allem Glauben an
Gottes Güte; da verwendet man das Wort Gott nicht selten in
ganz andern sprachlichen Zusammenhängen, wie «Herrgotts .».

Das ist Inkonsequenz, die erkennen läßt, daß die Gläubigkeit
der Gläubigen nicht ganz so absolut ist wie es scheint und wie
sie vielleicht selber annehmen. Wenn es schlecht geht, jammern
die Menschen, und höchstens an Totenfeiern, weim der Pfarrer
sagt, Gott habe wohl gewußt, warum er den Gatten, den Vater,
den vortrefflichen Menschen so früh zu sich berufen habe, die
Hinterlassenen sollen nur getrost sein, glauben es diese
vielleicht im Augenblick. Aber wenn sie nach Hause kommen und
die Lücke gewahren: den leeren Platz am Tische, das Fehlen
der lieben Stimme, das Ausbleiben der gewohnten Schritte, da
wird keines sagen «Gott sei Dank».

«Gott sei Dank» ist eine nichtssagende Phrase, ein wertloses
Relikt aus der religiösen Rumpelkammer, in der man als Kind
gerne spielte. Aber für einen denkenden Menschen eignen sich
solche Ueberbleihsel aus der Rindheitsromantik nicht mehr.
Wir wissen, was «Schicksal» bedeutet, und wem wir, wenn uns
Gutes widerfährt, zu danken haben.

E. Brauchlin

Buchbesprechungen

Gerhart Hauptmann: «Die Kunst des Dramas — Ueber Schauspiel
und Theater». Propyläen-Verlag, 1963.

Dieser von Martin Machatzke herausgegebene Band enthält Gerhart

Hauptmanns Gedanken und Aufzeichnungen über Schauspiel
und Dramaturgie. In Aufsätzen, Reden und Aphorismen entfaltet
Hauptmann seine theoretische Auffassung über Wesen und
Aufgabe des Dramas. Der Dichter der großen sozialen Tragödie «Die
Weber», der das Elend der Aermsten der Armen im damaligen
preußischen Königreiche in so erschütternder Weise schildert und
eine Aenderung der sozialen Mißstände, der ganzen Gesellschaft
fordert, belehrt uns hier in seinen theoretischen Anmerkungen,
daß ihm solch revolutionäre Gedanken völlig fern lagen: «Ich habe
.Die Weber' geschrieben und habe damit nicht mehr getan als einer
christlichen Nation das Christusgebot ,Liebe deinen Nächsten als
dich selbst' wieder einmal zu Gemüte geführt Das tiefste
Vertrauen, ja beinahe ein kindliches Gottvertrauen zum preußischen
König ist hier ausgedrückt.» Wenn man dann weiter noch liest, daß
Kunst gleich Religion ist, und daß es «ohne Verbindung mit
unserem vaterländischen Grund und Boden ein deutsches Drama in
Zukunft nicht geben kann», erkennen wir in Hauptmann den
religiösen, durch und durch konservativen und autoritätsgläubigen
Menschen. Ein Drama wie «Die Weber» muß nach der Lektüre dieses

Buches als ein glücklicher Zufall bezeichnet werden, dem alle
Theorie des Dichters nichts anhaben konnte. G. H.

Theodor Lessing: Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen. Verlag
Rütten und Loening, Hamburg. 1962. 348 Seiten, DM 12.—

Dieses schwer lesbare und an den Leser höchste Ansprüche
stellende Buch hat in den zwanziger Jahren große Diskussionen
ausgelöst: im Rahmen der lebensphilosophischen Kritik an der Ueber-
steigerung der Ratio —¦ Nietzsche, Bergson, Spengler, Klages ¦—¦

trat Lessing mit der These hervor, daß die- Geschichtsschreibung
nichts mit Wahrheit zu tun habe, sondern eine ideologiebedingte
Lüge beinhalte. Damit im Zusammenhang steht eine scharfsinnige

als die «echte Quelle» des Christentums ansah, «weil die übrigen
Apostel halbe Juden geblieben sind .» Auch in seiner «Anweisung
zum ewigen Leben» kommt Fichtes religiöse Gesinnung zum
Ausdruck, wenn er erklärt, die absolute Wahrheit falle mit dem
Christentum zusammen und der Mensch müsse sich selbst vernichten,
um dann in Gott zu versinken.

Auch auf die durch die französische Revolution entstandenen
Probleme konnte sein christlicher Idealismus keine klare Antwort
geben. Anläßlich der Feiern zu seinem 200. Geburtstag wurde
Fichte als «Humanist», als Demokrat, als ein fortschrittlich
gesinnter Philosoph und Politiker gerühmt. In Wirklichkeit hat er
sehr viel zur Verschärfung der nationalen Gefühle in Europa
beigetragen. Er legte den Grund zu einem völkischen, besonders bei
der akademischen Jugend gepflegten und verbreiteten Antisemitismus,

der durch das ganze 19. Jahrhundert bis in die Hitlerära
und darüber hinaus unheilvolle Folgen gezeitigt hat. Was seine
¦Reden an die deutsche Nation», diese Haßgesänge gegen andere
\61ker Europas, ausdrückten, war nur die vernebelte Umschreibung
dafür, daß seine Philosophie Religion sei und seine Religion eine
sittliche Forderung.

Seihst der Philosoph Wilhelm Windelband (1848—1915) schreibt
in seiner Geschichte der neueren Philosophie: «Fichtes Deutschland
hat in Utopien gelegen.» So ist es zu verstehen, daß der christliche
Fichte eines Tages, den Macchiavelli pries und 1813 nach einem
'Zwingherrn» Ausschau hielt, der das deutsche Volk regieren sollte.
Dieser Wunsch Fichtes ist erst 120 Jahre später in Erfüllung
gegangen, zum Unglück des deutschen Volkes und aller anderen Völker

Europas durch die «Machtergreifung» Adolf Hitlers.
Theodor Lessing, jener deutsche Kulturphilosoph, der am 30.

August 1933 in Marienbad einem heimtückischen Mordanschlag
nazistischer Gangster zum Opfer fiel, hat das politische Weltbild
Fichtes treffend charakterisiert in seiner «Geschichte als Sinnge¬

bung des Sinnlosen»: «Man hat seit 1914 in Deutschland als

geheiligten Gewährsmann für den Unterschied zwischen staatlicher
und politischer Moral Johann Gottfried Fichte gemacht, hat eine
deutsche Fichte-Gesellschaft gegründet, Fichtes Schriften von 1807
.Ueber Macchiavelli als Schriftsteller und Stellen aus seinen Schriften'

weit verbreitet und im Namen dieses berühmten Redners die
ungeheure Verwirrung der Geister kräftig gemacht. Fichte, ebenso

grobkörnigen als überstürzten Geistes, verkündet ein Durcheinander

selbstgerechter Skrupellosigkeit und weltrichterlicher Ueber-
slrenge, immer neu beweisend, daß das Moralpredigen ebenso leicht
ist, als es schwer ist, Moral zu begründen und am schwersten, sie
im entscheidenden Augenblick schlicht darzulegen Versicherungen

wie die, daß er lieber den Tod seines Weibes verschulden als

ihr durch eine Lüge das Leben retten wolle, widerstreiten wunderlich

der Versicherung, daß im politischen Leben jede Lüge ein
erlaubtes Machtmittelchen sei (ein Grundsatz, den er als Anhänger
und Uebersetzer Macchiavellis sich zu eigen gemacht hatte, Anm.
des Verfassers). Dabei spricht und schreibt Fichte ein so abscheuliches

und krüdes Deutsch, das zum Beispiel die ,Reden an die
deutsche Nation', welche Napoleon aus Deutschland hinwegfegen
sollten, getrost von Bonaparte selber hätten mitangehört werden
können, ohne daß dieser je hätte merken können, worum es sich
eigentlich handle.»

Wenn wir heute an seinem 150. Todestage Fichtes gedenken, so
geschieht dies nicht aus Achtung und Verehrung für seine
menschenfreundlichen Gedanken und sein politisches Weltbild. Denn
er war weder ein Demokrat noch viel weniger ein Humanist, als

er anläßlich der 220. Wiederkehr seines Geburtstages im Mai 1962
verherrlicht wurde: er war ein überheblicher nationalistischer
Patriot, der für die Folgezeit eine Drachensaat ausstreute, die ihre
makabren Früchte bis in die jüngste Vergangenheit, ja selbst bis in
die Gegenwart trug und reifen ließ. Friedrich Tramer

13


	Johann Gottlieb Fichte

