
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 12

Artikel: Das Konzil des Dialogs

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
JNÄTSSCrffilFTDERFREIGEISTIGENVEREIN
i,Dezeniber 1964 Nr. 12 47. Jahrgang

Das Konzil des Dialogs
I. Sie lassen uns aufhorchen, die neuen Töne, die da von Rom

her an unser Ohr dringen! Beinahe geht es ims wie Faust, der
in seiner finsteren Klause, nach schmerzvoll durchwachter
Nacht, in der stillen Frühe die Osterglocken läuten und die
Engelschöre singen hört: «Was sucht ihr mächtig und gelind /
ihr Himmelstöne, mich am Staube? / Klingt dort umher, wo
weiche Menschen sind! / Die Botschaft hör ich wohl, allein
mir fehlt der Glaube».

Diese neuen Töne richten sich nicht nur an außerchristliche
Religionen und nicht nur an außerkatholische Christen, also
an die Protestanten, des Papstes neue Osterbotschaft richtet
sieh ausdrücklich auch an den modernen Atheismus; und hier
nicht nur an den politisch verstandenen Atheismus des Nahen
und Fernen Ostens, sondern auch an den unpolitisch gemeinten
philosophischen Atheismus des Westens — des Papstes
Osterbotschaft richtet sich ausdrücklich und besonders eindringlich

auch an uns! Daß wir uns diesen neuen Tönen nicht harten

Herzens verschließen, daß wir sie bereitwillig aufnehmen
und uns mit ihnen ernsthaft auseinandersetzen, davon zeugen
zwei Aufsätze im «Freidenker»: In der Juni-Nummer der
ausgezeichnete Leitartikel von Walter Gyßling «Papst Paul VI.
und die Atheisten»; in der darauffolgenden Nummer die
Einsendung «Noch einmal der leidige Nihilismus» des Schreibenden.

II. Solange die neuen Töne nur aus der päpstlichen Osterbot-
schaft 1964 heraus zu vernehmen waren, durften wir fragen:
«Ist es dem Papst, ist es der Romkirche wirklich ernst mit dieser

versöhnlichen Geste, mit der wohlgemeinten Einladung zum
Dialog — oder haben wir es mit einer gütigen, aber nur mo-

©

H o
gr-

«> u
• TJ

«CO¦Hg

Inhalt
Das Konzil des Dialogs
Gott und Teufel
Eine realistische «Bombe» — am Konzil!
Zur Religionspolitik der UNO

Gibt es auch einen Flecken «Andorra»
in der Schweiz?

Buchbesprechungen

Schlaglichter
Aus der Bewegung
Die Literaturstelle empfiehlt
Inhaltsverzeichnis

mentan wirksamen Anwandlung zu tun?» Die Antwort lautet:
Die neuen Töne wiederholen sich, sie sind da und dort
vernehmbar geworden. Hier nur kurz zwei Hinweise auf solche

Wiederholungen :

1. In seiner ersten Enzyklika «Ecclesiam suam», datiert vom
6. August 1964, erneuert der Papst Paul VI. seine Bereitschaft
zum Dialog mit allen außerhalb der Romkirche stehenden
Mächten, darum auch zum Dialog mit dem modernen Atheismus.

Einer wertvollen Einleitung in diese Enzyklika durch
Felix Christ («Basler Nachrichten» vom 1. September) entnehmen

wir die folgenden für uns bedeutsamen Sätze: «Den
Atheismus nennt der Papst die schlimmste Erscheinung unserer

Zeit, die er wie seine Vorgänger nur mit aller Energie
verdammen könne. Die Leugnung Gottes beruhe auf einem
tragischen Irrtum. Besonders mit dem atheistischen Kommunismus
sei ein Dialog schwierig, wenn nicht unmöglich. Der Dialog
müßte an dieser Stelle einem Schweigen weichen. Aber die
Kirche versuche doch, die Motive des modernen Atheismus zu
erkennen. An vielem sei die christliche Verkündigung selbst
schuld. Der Hauptgrund liege jedoch in einem Rationalismus,
der (richtig verstanden) doch eigentlich zu Gott führen müsse.
Oft seien Atheisten von edlen Gefühlen erfüllt und von der
Mittelmäßigkeit und dem Egoismus breiter Schichten der
modernen Gesellschaft angeekelt. Ihre Sprache und ihre Lebensformen

seien nicht selten geradezu biblisch. Darum solle die
Kirche die Hoffnung nicht aufgeben, daß auch die Atheisten
eines Tages mit ihr einen positiven Dialog eröffnen werden.»
Trotz der harten Verurteilung des Atheismus in der Sache
selbst — hier verkündet der Papst erneut seine Bereitschaft
zum Gespräch, zum Dialog, zur Auseinandersetzung, und das

ist gegenüber den früher üblichen Verdammungen und
Ketzergerichten nun doch ein Novum, das überrascht und das
verdient, festgehalten und anerkannt zu werden.

2. Aehnliche Töne waren zu vernehmen am 80. Katholikentag

zu Stuttgart im Spätsommer 1964. Professor Heinrich
Fries, Vorstand des Instituts für ökumenische Theologie in
München, sprach versöhnlich nicht nur zu den Protestanten,
sondern auch zu den Atheisten. Der Atheismus müsse, so
meinte der Redner, als Gewissensruf an die Kirche wirken.
«Was haben wir falsch gemacht, was versäumt? Wo sind unsere
Vorstellungen von Gott unglaubwürdig geworden?»

III. Die Wiederholungen zeigen, daß es da der Romkirche
um mehr geht als um eine nur momentane Anwandlung oder
gütige Laune. Dieser neue und überraschend versöhnliche Ton
wird offenbar fest eingebaut — gewiß nicht in die Dogmatik,
wohl aber in die Taktik, in die Lehre vom Umgang mit der
realen Welt und mit dem weltanschaulichen Gegner. Es bleibt
aber weiter die Frage, ob über die rein taktischen Intentionen

89



hinaus die Bereitschaft zum wirklichen Dialog auch tatsächlich

besteht. Gewiß, diese Bereitschaft wird ausgesprochen ; die
Aussprache wird uns angeboten; es gehört aber zum Wesen
des Dialogs, daß mindestens zwei Gesprächspartner einander
gegenüberstellen. Eines ist sicher — wir sind von unserer
Seite aus zum Dialog bereit; diese Grundvoraussetzung zum
Dialog wäre also gesichert. Nun, wie denkt man sich in Rom
che näheren Umstände eines solchen Dialogs? Soll der Dialog
mündlich, also in der Form von eigentlichen Glaubensgesprächen

wie zur Zeit der Reformation, vor sich gehen, oder denkt
man an eine schriftliche Auseinandersetzung? Für beide
Formen des Dialogs, für die mündliche wie für die schriftliche,
müßte der institutionelle Raum, müßte die Arena doch wohl
erst noch geschaffen werden.

Hier melden sich noch andere Fragen: Wen dürften wir
von der andern Seite her zur Diskussion erwarten? Kommt
der katholische Gesprächspartner ausschließlich als

Funktionär seiner Kirche, dann darf er gewiß nicht das Geringste
von seinem Glaubensboden, auf dem er steht und von dem
aus er diskutiert, preisgeben. Die Glaubenssache, die er
vertritt, beansprucht ja absolute Geltung. Damit ist aber auch
schon jeder sachliche Erfolg der Diskussion in Frage gestellt.
Kommt er aber als Funktionär des Dialogs, der Verständigung,
so kann er wohl da und dort uns einen Schritt entgcgenkom-
men — aber wird die Kirche nachher diese Zugeständnisse
anerkennen? Wird sie diese Zugeständnisse uns gegenüber je
einmal honorieren?

Sollte es trotz allen diesen Schwierigkeiten doch einmal zu
einem echten Glaubensgespräch kommen — weder der
russisch-politische noch der unpolitisch-abendländische Atheismus
käme dadurch in Verlegenheit. Urnen wäre eine vornehme,
ruhige, sachlich gehaltene Aussprache mit einem repräsentativen

Vertreter der Romkirche sogar willkommen, und diese
Romkirche würde sehr bald einsehen müssen, daß auf der
Gegenseite mehr steckt und mehr wirksam ist als nur ein
«tragischer Irrtum», den man mit einigen wohlwollenden
«Berichtigungen» richtigstellen könnte. Die Feststellung eines
Irrtums setzt den Besitz der Wahrheit bereits voraus — und just
mit der Diskussion der schwierigen V/ ahrheitsfrage müßte
wohl jede echte Auseinandersetzung beginnen. Nachher, nach
der Bereinigung der Wahrheitsfrage, würde uns das Geschehen
der Realität selbst, dann aber auch das Wissen um dieses
Geschehen in Wissenschaft und Philosophie imd schließlich auch
die Geschichte der Menschheit und die Geschichte der Kirche
im besonderen Waffen genug herreichen, um einen solchen
Dialog siegreich bestehen zu können. Auf das Gefühl der
Selbstsicherheit, der subjektiven Gewißheit würden wir kein
zu großes Gewicht legen — die Tatsachen selbst sollen zu
Worte kommen, die Realität selbst soll sprechen, soll überzeugen.

Aber so nebenbei dürfen wir doch auf das hinweisen, was
der große protestantische Theologe Bonhoeffer aus dem Kerker

heraus zu dieser Sicherheit der Diesseitsmenschen und
Weltkinder schreibt: «Die zum Bewußtsein ihrer selbst und
ihrer Lebensgesetze gekommene Welt ist sich ihrer selbst in
einer W eise sicher, daß uns das unheimlich wird.»

Zum Schluß wiederholen wir den eigenartig klingenden Satz

aus der schon genannten Enzyklika: «Darum solle die Kirche
die Hoffnung nicht aufgeben, daß auch die Atheisten eines
Tages mit ihr einen positiven Dialog eröffnen werden.» Am
guten Willen zur Aussprache mit der Kirche hat es der
menschlichen Vernunft, hat es der Wissenschaft und der
Philosophie eigentlich nie gefehlt; es war ja just die Kirche, die
diesem Gespräch immer aus dem Weg gegangen ist.

Im ganzen sehen wir nun doch in dieser Aufforderung zum
Dialog einen erfreulichen Fortschritt gegenüber den früheren
überheblichen und gewalttätigen Methoden in der Behandlung

der von der Kirche Abtrünnigen. Und nun warten wir

ruhig auf das, was die jetzt laufende Konzilsphase — man

nennt sie bereits «das Konzil des Dialogs» — an Möglichkeiten
und vielleicht auch schon an konkreten Vorbereitungen zu

einem solchen Dialog an die außerrömische Welt und damit
auch an uns selbst herantragen wird. Omikron

Gott und Teufel
Fortsetzung und Schluß

Ich muß mit dem im ersten Teil dieser Auseinandersetzung
(siehe Nr. 11 1964 des «Freidenkers») zitierten Satz beginnen:
«Wo immer gemordet wird, Iwt der Teufel die Oberhand
gewonnen und wurde Gott in die Defensive gedrängt.»

Drängen ist Bewegung, Kampf, in diesem Falle Kampf im

Menschen zwischen Gott und Teufel um den Menschen. Wer

von beiden hat die größere Stoßkraft, die auf den Mensclien
stärker wirkenden Arguniente? Gott sagt «Morde nicht!» aus

den und den Gründen. Der Teufel sagt: «Morde!» und führt

Gegengründe an. Und die Menschen folgen dem Ruf des
Teufels in den Krieg.

Aber nun kommt das Seltsame, Widerspruchsvolle: Sie beten

nicht etwa zum Teufel, er möge sie zum Siege führen. Sie beten

zu Gott, dem Kriegsgegner, dem Widersacher des Teufels, um

Waffenglück, sie schlagen einander tot für Gott und Vaterland.
Wenn sie gesiegt haben, so danken sie Gott und nicht, wie es

logisch wäre, dem Teufel. Gott wollte ja den Krieg verhindern,
kam aber gegen seinen Widersacher nicht auf.

Wenn's aber schief ging, geschah auch dies mit Gottes Willen;
es war eine Strafe oder Prüfung; man kann es nicht wissen —

Gottes Wege sind nicht unsere Wege, und Gottes Gedanken sind

nicht unsere Gedanken, wie ich gestern zufällig in einer
Todesanzeige für ein von einem Auto überfahrenes Kind gelesen

habe. Auf jeden Fall will Gott unser Bestes, wir verstehen es

nur nicht.
So ist es natürlich keine Kunst, als allgütig, alliebend,

allweise, allgerecht zu gelten ; «Gott» kann sicher sein, in allem

und jedem auf eine positive Interpretation zu stoßen, genau wie

die weltlichen Diktatoren leicht zu regieren haben; der Glaube

an ihre Unfehlbarkeit in jeder Beziehung und ihre Macht

räumt ihnen jedes Steinchen, aber auch ungeheure Felsen des

Anstoßes aus dem Wege, wie man in den dreißiger Jahren
erfahren hat.

Obwohl aber Gott bei passender Gelegenheit stets als Kriegsgott

angerufen und in unzähligen Gedichten und Liedern als

solcher, sogar als Schlachtenlenker, verherrlicht wurde, bleibt

der Artikelschreiber dabei, er sei der Gott des Friedens, und wo

es Krieg oder sonst einen Mord gebe, habe eben der Teufel

(trotz Gottes Allmacht) obgesiegt. Zur Unterstützung dieser

These zeigt er Beispiele auf, wie Gott selbst in den Entscheidungen

hervorragender Gottesstreiter seinem Widersacher
unterlag. Er schreibt: «Wenn in der Reformation so viele Christen

lebend verbrannt wurden oder der Zürcher Rat nach Anhören
der Disputation von Zwingli und dem Führer der Wiedertäufer
beschloß, letztem in der Limmat zu ertränken, so war in allen

Fällen der Teufel insofern der Mächtigere, als man die Lehre,

die Institution, über die Autorität Gottes stellte.» Man stelle

sich vor: Gott sieht ruhig zu, wie der Wiedertäufer Mauz, der

so gläubig war wie Zwingli und die Zürcher Ratsherren, in der

Limmat ersäuft wurde, während der Teufel sich lachend auf

die Schenkel klopfte! Und man muß sich weiter vorstellen, daß

Zwingli, als er am 19. Juni 1529 gegen den Wunsch des Rate6

bewaffnet zur ersten Kappeler Schlacht auszog, vom Teufel
geführt wurde. Gott hielt ihn nicht zurück! Und wie muß erst

Calvin, der fanatische Eiferer für Gott, vom Teufel besessen

90


	Das Konzil des Dialogs

