
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 11

Artikel: Horribilis aspectus religionis!

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der große Basler Theologe und zuverlässigste Freund
Nietzsches, Franz Overbeck, schreibt in «Christentum und
Kultur». «Die Menschheit wird ohne Religion leben nur, wenn sie
es muß. Sie hat aber schon manches Müssen überlebt.»

Omikron

Gott und Teufel
Beide gehen uns nichts an. Es sind Gestalten aus der menschlichen

Phantasiewelt, deren Aufkommen wir aus psychologischen

Gründen verstehen, in unserm realen Weltbild aber
haben sie so wenig zu tun wie andere mythologische Figuren.
Weil sie aber in den Köpfen der Gläubigen noch immer ihr
verspätetes Dasein fristen und von da aus als Ideen, d. h. als
deren Auswirkungen auf vielen Lebensgebieten, vor allem in
der Erziehung und damit in der Gesellschaft und im Staate,
einen beträchtlichen, ja maßgebenden Einfluß ausüben, müssen

wir uns dann und wann mit ilmen befassen.
Anlaß zu den folgenden Ausführungen gab mir ein

Zeitungsausschnitt, den ich vor einiger Zeit in meine Sammlung gelegt
hatte, eben um gelegentlich darauf zurückzukommen. Darin
stellt sich der Verfasser mit anerkennenswertem Mute unter
Angabe seines Namens als Kriegsgegner und als Gegner der
Todesstrafe vor. Aber was ist nach seiner Meinung schuld daran,

daß es Massen- und Einzelmorde gibt? Sucht er nach
Motiven in der Politik, im persönliclien oder nationalen Egoismus,

in Erziehungsfehlern und Umweltseinflüssen, in
Fehlanlagen? Nein, er zerrt die Ursachen aus der mythologischen
Rumpelkammer hervor, aus der ja übrigens hochoffiziell auch
die moralischen Maximen bezogen werden.

Er schreibt: «Wo immer gemordet wird, hat der Teufel die
Oberhand bekommen und wurde Gott in die Defensive
gedrängt.» — Man merkt natürlich schon, daß er unter Gott die
Macht des Guten und imter Teufel die des Bösen verstellt.
Aber was heißt «Macht»? Es gibt keine Macht ohne einen
Machtinhaber oder Machtsausüber; die Verpersönlichung der
beiden Mächte drängt sich auf. Und es ist denn auch wirklich
so, daß für einen ganz erheblichen Teil der wirklich gläubigen
Christenheit Gott und Teufel nicht abstrakte Begriffe sind.
Der naive Gläubige stellt sich darunter etwas vor, und der
Bilderreichtum der katholischen Kirchen weist ja deutlich auf
die alte Erkenntnis hin, daß das Geschaute mehr wirkt als das

bloß Gedachte oder Gehörte.
So greift auch der Artikelverfasser zur Bildhaftigkeit und

stellt Gott beinahe handgreiflich realistisch im Kampf mit
dem Teufel dar. Und immer und überall ist Gott der Unter¬

frühere Haltung wiedergewinnen. Er mußte von nun an beim
Gehen das rechte Bein nachziehen. Auch der zu dieser Zeit
ausgebrochene Kampf zwischen Wissen und Glauben, in welchen die
bedeutendsten Köpfe seiner Zeit in Wort und Schrift eingriffen,
ging an ihm nicht spurlos vorüber.

Er, der Naturwissenschaftler, dessen Denken und Fühlen nur
den Erscheinungen in der Natur und ihren Gesetzen galt, Guchte

einen Ausweg aus diesem Konflikte zu finden. Damals wiederholten
sich aber die Anfälle der bereits früher bestandenen Ueberreizung
dermaßen, daß er eine Kaltwasserheilanstalt zur Wiederherstellung
seiner Gesundheit aufsuchen mußte. Denn in ihm nagte wie in
Semmelweis der Gedanke, von den anerkannten Vertretern der
Fachwissenschaft nicht vollwertig genommen zu werden. Seine

Gereiztheit steigerte sich von Tag zu Tag, bis er in seiner seelischen

Depression und wissenschaftlichen Isolierung mit seinen Nerven
so weit war, daß er in der Heilanstalt Winnenthal, wo ein Hofrat
Zeller die Leitung innehatte, landete. Dieser Arzt, der die Bedeutung

Mayers und die Ursachen seiner Erkrankung nicht erfaßte,
verwies ihn an die Badeheilanstalt Göppingen, die damals unter
der Leitung Dr. Landerers stand, der diese Anstalt gerade in ein
Sanatorium für Nervenkranke umzuwandeln beabsichtigte. Unter
den widrigen Zuständen in dieser Anstalt litt Mayer sehr, er verfiel

legene, der in die Enge Getriebene ; mit seiner Allmacht ist es

nichts. Wollte man von so einer überhaupt sprechen, so käme

sie dem Teufel zu. Man halte sich den vorhin zitierten Satz

vor Augen, wonach Gott in jedem Mordfall, also auch im

Kriege, vom triumphierenden Teufel in die Defensive
gedrängt ist, und vergegenwärtige sich: Seit die Erde das Glück

hat, der Tummelplatz der Menschheit zu sein, war das Morden

an der Tagesordnung, unter einzelnen Menschen, zwischen

Horden, Stämmen, Rassen, Völkern, aus Haß, Rachegicr,
Habsucht, um Besitz, Macht, Ruhm, um die Gültigkeit theologischer

Spitzfindigkeiten usw. Und nicht ein Tröpflein gewalttätig

vergossenen Blutes vermochte Gott zu rinnen verhindern!
Welch ein Schwächezeugnis Oder wollte er niclit? Das wäre

noch schlimmer! So oder so — der fromme Artikelschreiber
hat mit seiner Darstellung recht. Man könnte ihm dankbar
sein für seine Aufrichtigkeit; aber er weiß ja gar nicht, was

er mit dieser angestellt hat: er hat seinen Herrn und Meister

im Himmel entthront, indem er ihn uns niclit als allmächtig,
im Gegenteil als ohnmächtig vorstellte. Wenn das ein Freiden-
ker getan hätte, so wäre es als Gotteslästerung beurteilt
worden. Der gute Mann braucht aber nicht zu befürchten, daß er

von den frommen Lesern einer solchen bezichtigt werde. Er

hat aus dem Schwall seiner schönen Gefühle heraus geschrieben,

ohne den Verstand zu konsultieren, der ja im Religiösen
immer ein Störenfried ist und ihm üi diesem Falle gesagt hätte,

er habe sich an der göttlichen Würde bös vergriffen. Und so

werden seine frommen Leser den Artikel rein gefühlsmäßig
aufgenommen, mit dem lieben, bedrängten Gott Erbarmen
gehabt und den bösen Teufel — «zum Teufel gewünscht» liaben.

Wir wollen aber in einer nächsten Nummer des «Freidenkers»
doch noch ein paar Gedanken daran knüpfen. E. Brauchlin

Horribilis aspectus religionis!
Der entsetzliche Anblick der Religion! Wer wagt diese blas-

phemische Aussage? Es ist der lateinische Dichterphilosoph
Lucretius Carus, Zeitgenosse Caesars, begeisterter Jünger Epi-
kurs, nach allgemeinem Urteil und besonders nach der
Ueberzeugung Goethes, einer der besten Klassiker der römischen
Literatur. Gleich zu Beginn seines berühmten Werkes «de

rerum natura» beschreibt Lucrez, wie das Menschengeschlecht
früher von der wuchtenden Last der Religion zu Boden
gedrückt wurde, von der Religion, «welche hoch von den
himmlischen Religionen her drohend den Menschen ihr Haupt
zeigte, ein Haupt, schauerlich anzusehen».

zeitweise in ein «furibundes Delirium», wurde oft in eine Zwangsjacke

gesteckt, bis er nach einem Vierteljahr nach Winnenthal zu

Zeller zurückgebracht wurde, wo er 13 Monate unter allen erdenklichen

seelischen und körperlichen Mißhandlungen schmachten
mußte, bis er sich endlich seine Freiheit zu erzwingen vermochte.
Wer der Urheber seiner Einlieferung in die Nervenheilanstalten
Winnenthal und Göppingen war, ist nicht genau festzustellen.
Friedländer läßt in seinem Buche, Seite 27, die Frage offen, ob die

Geistlichkeit, ein neidischer Kollege oder seine eigenen Verwandten

es waren, die den Gelehrten auf diese Weise «heilen» wollten.
Das Schicksal Mayers war um 60 beklagenswerter, als er sich sclher

seines Zustandes wohl bewußt war und in einem Aufenthalte in

einer Heilanstalt dieser Art eine schwere Demütigung, ja eine

Aechtung seiner eigenen Person erblickte. Seine seelische
Verfassung war der Semmelweis' ähnlich, dessen seelische Zustände,
eine ständige Gemütserregung und Gereiztheit, zum großen Teil

auf sein körperliches Leiden — eine chronische Gehirnhautentzündung

— zurückzuführen waren. Auch Julius Robert Mayer litt zu

jener Zeit, wie sein Biograph Friedländer ausdrücklich betont, an

einer «Gehirnentzündung», zeigte aber niemals Zeichen einer
Geisteskrankheit.

Die folgenden Jahre, die Mayer in zufriedenstellender Gesund-

84



Vor dieses schauerlich anzusehende Haupt der Religion
stellte mich ganz überraschend meine Plutarch-Lektüre. Plu-
tarch, 46—120? n. Chr., schreibt in seinen populär-philosophischen

Aufsätzen auch über den religiösen Aberglauben und
vertritt erstaunlicherweise — Plutarch war Priester zu Delphi
— die Auffassung, der Atheismus sei dem religiösen Aberglauben

mit seinen quälenden Aengsten vor den Strafen und vor
der Rache der Götter vorzuziehen. In diesem Zusammenhang
kommt er auf die Kinderopfer der Karthager zu sprechen und
fragt: Wäre es denn für die Karthager und besonders für deren
Kinder nicht besser gewesen, sie hätten überhaupt nicht an
Götter geglaubt? So aber — und nun kommt die grauenerregende

Stelle, nur einige wenige Zeilen, über die der Leser von
heute so leicht nicht hinwegkommt :

«Im vollen Bewußtsein und in klarer Erkenntnis der
Tatsache, daß es da um ihre eigenen Kinder gehe, opferten die
Eltern ihre Kinder; diejenigen, die keine eigenen Kinder hatten,

kauften die Kinder von den Armen; und nun wurden
diese Kinder abgeschlachtet, so wie man Lämmer und anderes
Jungvieh abschlachtet. Die Mütter standen dabei, ungerührt
und ließen keinen Laut des Schmerzes vernehmen; sollte eine
der Armen doch aufschluchzen imd weinen, so mußte sie das

Kaufgeld zurückgeben, das Kind aber wurde nichts desto weniger

geopfert. Der ganze Platz vor dem Götterbild wurde mit
dem Lärm der Flötenbläser und Paukenschläger erfüllt, damit
die Schmerzenschreie und das Wehklagen der Kinder nicht
vernehmbar werden.» Das also waren die grauenhaften Kinderopfer

vor Melkarth, dem Stadtgott von Karthago. Nicht nur
wir, auch der berühmte Altphilologe U. v. Wilamowitz hat den
Eindruck, daß es sich hier um den genauen Bericht vielleicht
sogar eines Augenzeugen handle. Plutarch verwendet ausdrücklich

das Verb «abschlachten» — die Kinder wurden also vor
dem Standbild des Gottes abgeschlachtet wie Lämmer und
Jungvieh.

Es ist derselbe entsetzliche Ausdruck, den auch der sonst
so «sanftmütige» Jesus einmal gebraucht, wenn er, zum Schrek-
ken jedes Bibellesers, im Evangelium Lucas 19.27 ausruft:
«Doch jene meine Feinde, die nicht wollten, daß ich über sie
herrschen sollte, bringet sie her und schlachtet sie hier vor
mir ab!» Luther, sonst nicht eben zimperlich, schreckt doch
vor diesem Verb «Abschlachten» zurück und übersetzt es mit
«Erwürgen» — die Sache selbst wird dadurch nicht besser!

Wir fügen dem allem von uns aus nichts bei, lassen
schonungslos den vollen Schrecken dieser religiösen Vorgänge auf
den heutigen Leser wirken. Zum Schluß kehren wir noch ein¬

mal bei Lucrez ein ; in seinem Werk finden wir den berühmten
Satz : «Tantum religio potuit suadere malorum solche
Verbrechen rät dem Menschen die Rehgion an!» Dies nach der
Uebersetzung des Hofmeisters v. Knebel in Weimar und Jena,
des berühmten Uebersetzers des Lucretius, des guten Freundes
von Goethe. Omikron

Abwertung der Bibel durch die Telebibel
Im gekürzten Bericht von Tageszeitungen über «die Zürcher

Landeskirche im Jahre 1963» ist die Rede von einem neuartigen

Versuch mit der «Tele-Bibel». Die reformierte und die
katholische Kirche geben täglich durch das Telefon eine kurze
Bihelbetrachtung wieder. 600 bis 1000 Benützer täglich sollen
die Bedeutung dieses Dienstes beweisen.

Aus «Gwundrigkeit» habe ich die entsprechende
Telefonnummer am 4. September 1964 eingestellt und — Geschwindigkeit

ist keine Hexerei — eine menschliche Stimme gab in
anderthaü) Minuten! den Wortlaut einer Stelle im Markus-
Evangelium Kap. 10 Vers 21 und dessen Auslegung zum besten.
Der Text lautet: Gehe Ihn, verkaufe alles was du hast, gib es
den Armen und folge mir nach

Nun war ich gespannt auf die Auslegung, gerafft auf eine
Minute und dreißig Sekunden. Die auslegende Stimme gab
folgendes zur Kenntnis :

Der erste Teil vom Verkaufen und Verteilen ist nicht wörtlich

zu nelunen. Eine solche Handlungsweise wäre «krankhaft»
und könne niclit von Menschen verlangt werden. Der zweite
Teil sei wichtiger: Folge mir nach!

So etwas nennt man Auslegung eines Bibeltextes! Eine
klare Aussage wird verstümmelt, als «krankhafte» Forderung
glatt gestrichen und bestehen bleibt die unverbindliche Rede:
Folge mir nach

Ob die Telebibelgläubigen diese Abwertung merken? Der
eine stutzt vielleicht, der andere ist froh, mit dieser
zweckgebundenen Auslegung des Bibelwortes weiterhin irdische Güter

raffen zu können unter dem Segen der Kirche.
Meine Neugier war geweckt und ich wollte drei Tage später,

am 7. September hören, wie diese sonderbare Auslegung vom
«Gottes Wort» weitergeht. Man höre und staune. Die Abwertung

geht über in Liflation! Das Bihelwort Markus 10, Vers 24:
«Wie schwer ist es, ins Reich Gottes zu kommen» erfuhr eine
Lobpreisung der Armut, und der reformierte Theologe über-

lieit seinen wissenschaftlichen Forschungen widmete, bringen für
ihn aber Enttäuschungen anderer Art, daß nämlich absichtlich oder
unabsichtlich Männer, die über seine Entdeckungen referierten,
von ihm als von einem im Irrenhaus Verstorbenen sprachen. Ja,
selbst bis in die siebziger Jahre dauert dieser Irrtum an. den Mayer
aus verschiedenen Gründen nicht richtigzustellen verlangte. Eine
Genugtuung für ihn war es aber, daß Gelehrte, die früher seine
Lehre verwarfen, begeistert für ihn eintraten: Hehnholtz. Clausius.
Holtzmann Ja, sogar d i e Anerkennung wird ihm zuteil, daß er
zum korrespondierenden Mitglied der Naturforschergesellschaft in
Basel ernannt wird.

Nach diesen Jahren großer Enttäuschungen konnte er jetzt die
Zeit erleben, in der er sein Wirken und Schaffen selbst von den
offiziellen Vertretern der Wissenschaft, die ihm bisher kühl
gegenüberstanden, anerkannt und gewürdigt wurde. Liebig hat den
langwierigen Prioritiitsstreit. den Mayer mit James Prescott Joule seit
1847 führte, zu Gunsten Mayers mit folgenden Worten entschieden:
«Mayer hat zuerst jenes Gesetz (der mechanischen Wärmethorie)
ausgesprochen, das dann durch die sich daraus knüpfenden
Forschungen der ausgezeichnetsten Physiker und Mathematiker eine
kaum geahnte Bedeutung erlangte.» Aber nicht nur die deutsche
Forschung mußte sich zur Umkehr bequemen, auch die Engländer,

und allen voran der bekannte Londoner Physiker John Tyndal
setzte sich für ihn bei der internationalen Ausstellung in London
1862 ein, indem er mit aller Energie und Kraft seiner Autorität die
Lehre Mayers als die Grundlage einer neuen Natur- und
Weltanschauung bezeichnete. Seit dieser Zeit stand Mayer im Mittelpunkt
des wissenschaftlichen Interesses, und die größten Männer seines
Faches bemühten sich, seine Bekanntschaft zu machen: Verdet,
Graf Saint Robert und Hirn. Und wenn auch wieder der Prioritätsstreit,

wer der Finder der mechanischen Wärmetheorie, ob Mayer
oder Joule, sei, von neuem entbrannte, Mayers Stellung in der
Fachwissenschaft war nicht mehr zu erschüttern. Tyndal nimmt in
diesem Kampfe für Mayer Partei, der sich über den Gelehrtenstreit
mit den Wielandschen Worten halb sarkastisch, halb tröstend
hinwegsetzt: «Sich neue Bahnen brechen heißt, in ein Nest von Wespen

stechen.»
In seinen letzten Lebensjahren wurde ihm schließlich die Genugtuung

zuteil, daß Eugen Dühring für ihn mit dem ganzen Einsatz
seiner Persönlichkeit eintrat.1) Er verteidigte den verkannten und
zu Unrecht bekämpften Forscher sowohl in seinen wissenschaft-

») «Kritische Geschichte der allgemeinen Prinzipien der Mechanik»,
2. Auflage, 1877, wo Dühring auf Mayer, dem vor Helniholtz das Recht
auf Anerkennung gebührt, hinweist.

85


	Horribilis aspectus religionis!

