Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 47 (1964)

Heft: 11

Artikel: Gott und Teufel [Teil 1]

Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der groBle Basler Theologe und zuverlissigste Freund
Nietzsches, Franz Overbeck, schreibt in «Christentum und Kul-
tur». «Die Menschheit wird ohne Religion leben nur, wenn sie
es mufB. Sie hat aber schon manches Miissen iiberlebt.»

Omikron

Gott und Teufel

Beide gehen uns nichts an. Es sind Gestalten aus der mensch-
lichen Phantasiewelt, deren Aufkommen wir aus psychologi-
schen Griinden verstehen, in unserm realen Weltbild aber ha-
ben sie so wenig zu tun wie andere mythologische Figuren.
Weil sie aber in den Kopfen der Gliaubigen noch immer ihr
verspitetes Dasein fristen und von da aus als Ideen, d.h. als
deren Auswirkungen auf vielen Lebensgebieten, vor allem in
der Erziehung und damit in der Gesellschaft und im Staate,
einen betrichtlichen, ja maBBgebenden Einfluf3 ausiiben, miis-
sen wir uns dann und wann mit ihnen befassen.

AnlaB zu den folgenden Ausfithrungen gab mir ein Zeitungs-
ausschnitt, den ich vor einiger Zeit in meine Sammlung gelegt
hatte, eben um gelegentlich darauf zuriickzukommen. Darin
stellt sich der Verfasser mit anerkennenswertem Mute unter
Angabe seines Namens als Kriegsgegner und als Gegner der
Todesstrafe vor. Aber was ist nach seiner Meinung schuld dar-
an, daB} es Massen- und Einzelmorde gibt? Sucht er nach Mo-
tiven in der Politik, im personlichen oder nationalen Egois-
mus, in Erziehungsfehlern und Umweltseinfliissen, in Fehl-
anlagen? Nein, er zerrt die Ursachen aus der mythologischen
Rumpelkammer hervor, aus der ja iibrigens hochoffiziell auch
die moralischen Maximen bezogen werden.

Er schreibt: «Wo immer gemordet wird, hat der Teufel die
Oberhand bekommen und wurde Gott in die Defensive ge-
dringt.» — Man merkt natiirlich schon, da3 er unter Gott die
Macht des Guten und unter Teufel die des Bosen versteht.
Aber was heift «Macht»? Es gibt keine Macht ohne einen
Machtinhaber oder Machtsausiiber; die Verpersonlichung der
beiden Michte dringt sich auf. Und es ist denn auch wirklich
so, daf} fiir einen ganz erheblichen Teil der wirklich gldubigen
Christenheit Gott und Teufel nicht abstrakte Begriffe sind.
Der naive Gldubige stellt sich darunter etwas vor, und der
Bilderreichtum der katholischen Kirchen weist ja deutlich auf
die alte Erkenntnis hin, daf3 das Geschaute mehr wirkt als das
blo3 Gedachte oder Gehorte.

So greift auch der Artikelverfasser zur Bildhaftigkeit und
stellt Gott beinahe handgreiflich realistisch im Kampf mit
dem Teufel dar. Und immer und iiberall ist Gott der Unter-

legene, der in die Enge Getriebene; mit seiner Allmacht ist es
nichts. Wollte man von so einer iiberhaupt sprechen, so kime
sie dem Teufel zu. Man halte sich den vorhin zitierten Satz
vor Augen, wonach Gott in jedem Mordfall, also auch im
Kriege, vom triumphierenden Teufel in die Defensive ge-
dringt ist, und vergegenwiirtige sich: Seit die Erde das Gliick
hat, der Tummelplatz der Menschheit zu sein, war das Morden
an der Tagesordnung, unter einzelnen Menschen, zwischen
Horden, Stimmen, Rassen, Volkern, aus Hal3, Rachegier, Hab.
sucht, um Besitz, Macht, Ruhm, um die Giiltigkeit theologi-
scher Spitzfindigkeiten usw. Und nicht ein Trépflein gewalt-
titig vergossenen Blutes vermochte Gott zu rinnen verhindern!
Welch ein Schwiichezeugnis! Oder wollte er nicht? Das wire
noch schlimmer! So oder so — der fromme Artikelschreiber
hat mit seiner Darstellung recht. Man konnte ihm dankbar
sein fiir seine Aufrichtigkeit; aber er weill ja gar nicht, was
er mit dieser angestellt hat: er hat seinen Herrn und Meister
im Himmel entthront, indem er ihn uns nicht als allmichtig,
im Gegenteil als ohnmichtig vorstellte. Wenn das ein Freiden-
ker getan hiitte, so wiire es als Gottesldsterung beurteilt wor-
den. Der gute Mann braucht aber nicht zu befiirchten, daB} er
von den frommen Lesern einer solchen bezichtigt werde. Er
hat aus dem Schwall seiner schénen Gefiihle heraus geschrie-
ben, ohne den Verstand zu konsultieren, der ja im Religiosen
immer ein Stérenfried ist und ihm in diesem Falle gesagt hiitte,
er habe sich an der gottlichen Wiirde bos vergriffen. Und so
werden seine frommen Leser den Artikel rein gefithlsmiiBig
aufgenommen, mit dem lieben, bedringten Gott Erbarmen ge-
habt und den bésen Teufel — «zum Teufel gewiinschts haben.
Wir wollen aber in einer niichsten Nummer des «Freidenkers»
doch noch ein paar Gedanken daran kniipfen. E. Brauchlin

Horribilis aspectus religionis!

Der entsetzliche Anblick der Religion! Wer wagt diese blas-
phemische Aussage? Es ist der lateinische Dichterphilosoph
Lucretius Carus, Zeitgenosse Caesars, begeisterter Jiinger Epi-
kurs, nach allgemeinem Urteil und besonders nach der Ueber-
zeugung Goethes, einer der besten Klassiker der romischen
Literatur. Gleich zu Beginn seines beriihmten Werkes «de
rerum naturay beschreibt Lucrez, wie das Menschengeschlecht
frither von der wuchtenden Last der Religion zu Boden ge-
driickt wurde, von der Religion, «welche hoch von den himm-
lischen Religionen her drohend den Menschen ihr Haupt
zeigte, ein Haupt, schauerlich anzusehen».

friilhere Haltung wiedergewinnen. Er mufite von nun an beim
Gehen das rechte Bein nachziehen. Auch der zu dieser Zeit ausge-
brochene Kampf zwischen Wissen und Glauben, in welchen die
bedeutendsten Kopfe seiner Zeit in Wort und Schrift eingriffen,
ging an ihm nicht spurlos voriiber.

Er, der Naturwissenschaftler, dessen Denken und Fiihlen nur
den Erscheinungen in der Natur und ihren Gesetzen galt, suchte
einen Ausweg aus diesem Konflikte zu finden. Damals wiederholten
sich aber die Anfille der bereits frither bestandenen Ueberreizung
dermaBen, daB er eine Kaltwasserheilanstalt zur Wiederherstellung
seiner Gesundheit aufsuchen mufite. Denn in ihm nagte wie in
Semmelweis der Gedanke, von den anerkannten Vertretern der
Fachwissenschaft nicht vollwertiz genommen zu werden. Seine
Gereiztheit steigerte sich von Tag zu Tag, bis er in seiner seelischen
Depression und wissenschaftlichen Isolierung mit seinen Nerven
so weit war, daB} er in der Heilanstalt Winnenthal, wo ein Hofrat
Zeller die Leitung innehatte, landete. Dieser Arzt, der die Bedeu-
tung Mayers und die Ursachen seiner Erkrankung nicht erfalite,
verwies ihn an die Badeheilanstalt Goppingen, die damals unter
der Leitung Dr. Landerers stand, der diese Anstalt gerade in ein
Sanatorium fiir Nervenkranke umzuwandeln beabsichtigte. Unter
den widrigen Zustinden in dieser Anstalt litt Mayer sehr, er verfiel

84

zeitweise in ein «furibundes Delirium», wurde oft in eine Zwangs-
jacke gesteckt, bis er nach einem Vierteljahr nach Winnenthal zu
Zeller zuriickgebracht wurde, wo er 13 Monate unter allen erdenk-
lichen seelischen und kérperlichen MiBhandlungen schmachten
muBte, bis er sich endlich seine Freiheit zu erzwingen vermochte.
Wer der Urheber seiner Einlieferung in die Nervenheilanstalten
Winnenthal und Goppingen war, ist nicht genau festzustellen.
Friedlinder 1iBt in seinem Buche, Seite 27, die Frage offen, ob dic
Geistlichkeit, ein neidischer Kollege oder seine eigenen Verwand:
ten es waren, die den Gelehrten auf diese Weise «heilen» wollten.
Das Schicksal Mayers war um so beklagenswerter, als er sich selber
seines Zustandes wohl bewuBt war und in einem Aufenthalte in
einer Heilanstalt dieser Art eine schwere Demiitigung, ja eine
Aechtung seiner eigenen Person erblickte. Secine seelische Ver
fassung war der Semmelweis’ dhnlich, dessen seelische Zustinde,
cine stindige Gemiitserregung und Gereiztheit, zum grollen Teil
auf sein korperliches Leiden — eine chronische Gehirnhautentziin-
dung — zuriickzufiihren waren. Auch Julius Robert Mayer litt zt
jener Zeit, wie sein Biograph Friedlinder ausdriicklich betont, an
einer «Gehirnentziindung», zeigte aber niemals Zeichen einer Gei-
steskrankheit.

Die folgenden Jahre, die Mayer in zufriedenstellender Gesund-



	Gott und Teufel [Teil 1]

