Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 47 (1964)

Heft: 11

Artikel: Reif zur Kapitulation

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘REIDENKER

INATSSCHRIFT-DER-FREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHWEIZ

,November 1964 Nr.11 47. Jahrgang

Reif zur Kapitulation

Bei unserer Kriegsgeneration darf ich den Begriff der
Festung mit allem was dazu gehort, ruhig als bekannt voraus-
setzen. Wir wissen: Das Zentrum der Festung, die Zitadelle,
wo das Festungskommando seinen Sitz hat, ist umgeben von
einem weit ausgedehnten Giirtel von Vorwerken und Auflen-
positionen. Bekannt ist auch die Situation: Die Verteidiger in
len AuBenwerken kimpfen noch tapfer, Mann gegen Mann,
gegen den eindringenden Feind; da drauBlen folgen sich noch
in wildem Wechsel Sieg und Niederlage; aber diese Kimpfe,
so tapfer sie ausgefochten werden, konnen plétzlich von der
Gesamtlage her iiberholt und sinnlos werden, wenn drinnen
im Sitz der Zitadelle aus zwingenden Griinden die Kapitu-
lation bereits beschlossene Sache ist. Hier im Kommandoposten
ler Zitadelle fillt die groBe Entscheidung, nicht drauBen in
den AuBenwerken. Ein Beispiel nur aus der neueren Ge-
schichte: Am 5. Mirz 1798 kimpften die Berner Truppen
noch verzweifelt gegen die von Freiburg her anriickenden
franzisischen Revolutionstruppen und schlugen sie auch bei
Neuenegg in die Flucht aber schon zwei Tage vorher, am
3. Mirz, wurde in Bern die volle Kapitulation erwogen, am
5. Miirz auch vollzogen. Die Entscheidung fiel in der Zitadelle
Bern, der schéne, aber lokale Sieg von Neuenegg konnte sich
nicht mehr auswirken.

Was soll uns heute und hier dieser militirisch-geschicht-
liche Exkurs? Nun, je linger, je aufmerksamer wir den heuti-
gen Kampf des Christenglaubens um Geltung und Bestand in
weltweiter Sicht verfolgen, desto stirker dringt sich uns das
oben dargestellte militiirische Bild auf: In den AuBenwerken,
in der direkten Auseinandersetzung mit der profanen und mit

Inhalt

Reif zur Kapitulation

Jules Robert Mayer

Gott und Teufel

Horribilis aspectus religionis!

Abwertung der Bibel durch die Telebibel

Mutige Worte cines groBen deutschen
Kriminaljuristen

Was halten Sie davon?

Schlaglichter

Aus der Bewegung

Schweiz.
Landesbibliothek

Tit.
Bern

der heidnischen Welt, da wird dem eindringenden Gegner noch
starker Widerstand geleistet, da wird noch gerungen und ge-
kimpft, da wechseln noch Sieg und Niederlage. Aber wie in
unserem militidrischen Bild — auch hier in den christlichen
Auflenpositionen sind diese tapferen Widerstinde und Kampfe
durch die Entwicklung in der theologischen Zitadelle bereits
iiberholt und entwertet. Nein — kapituliert hat diese theologi-
sche Zentrale noch nicht. Aber es mehren sich die Anzeichen,
dal} man mit einer bevorstehenden und unabwendbaren Ka-
pitulation doch schon rechnet, da3 man sich im dogmatischen
Ausbau der Christenlehre auf eine neue Lage bereits einstellt.
Diese Darstellung mag im ersten Augenblick kiihn, fast zu
kithn erscheinen — wir bitten aber den Leser, mit uns zusam-
men vorerst einmal die Linie der AuBBenwerke abzuschreiten,
nachher aber auch mit uns sich umzusehen in der theologi-
schen Zitadelle selbst.

I. Das Geschehen in den AuBenwerken: Wir beschrinken uns
natiirlich auf einige wenige Abschnitte aus der unermeflich
langen Frontlinie. Wie es im marxistischen Osten steht, ist
bekannt. Es ist dem Christenglauben bis heute nicht gelungen,
das dort verlorene Terrain zuriickzuerobern. Im Gegenteil,
das michtige RuBland intensiviert heute seinen Kampf gegen
alle Religionen, auch gegen das Christentum. Gewif3 haben sich
in einigen Randstaaten Ueberreste christlicher Kirchen erhal-
ten; sie werden natiirlich vom christlichen Abendland her stark
unterstiitzt. Aber gerade hier erlebt die Kirche schwere Ent-
tiuschungen; wehrlos mulf} sie zusehen, wie da und dort diese
christlichen Ueberreste sich langsam von ihrem eigentlichen
christlichen Grundgehalt ablésen, um auf eindeutig marxisti-
schem Boden eine fragwiirdige neue Kirche aufzubauen. Das
westliche Christentum muf3 mit der Moglichkeit rechnen, daf3
diese marxistisch unterbauten Kirchengebilde mit der Zeit
seinen Hinden entgleiten. Das ganze Geschehen im marxistisch-
atheistischen Osten ist fiir alle Kirchen eine peinliche Ver-
legenheit, zeigt es doch der aufmerksam zuschauenden Welt
die machtmiflige Unterlegenheit des christlichen gegeniiber
dem marxistischen Gedanken.

Und da ist die christliche Mission! Sie ist fiir die Kirche
heute eine schmerzliche Wunde. Die groen auBlerchristlichen
Religionen erleben eine unerhorte Renaissance, zeigen aber
nicht die geringste Bereitschaft, den Christenglauben bei sich
aufzunehmen oder gar zu foérdern; im Gegenteil, sie erschwe-
ren ihm das Leben. Mit Staunen hat die Welt zur Kenntnis
genommen, daf} sich die katholische Kirche still und wider-
standslos aus Tunis zuriickzieht und das Land dem vordrin-
genden Islam iiberldft. Auch in Algier und Marokko setzt sich
der Islam als Staatsreligion durch, und bald wird sich der
ganze Maghreb als eine feste mohammedanische Position dem

81



«christlichen Abendland» am Mittelmeer gegeniiberstellen.
Wenn man bedenkt, mit welch zuversichtlicher Hoffnung vor
rund einem Jahrhundert die katholische Kirche, zusammen mit
dem franzésischen Kolonialismus, mit geschwellten Segeln iiber
das Mittelmeer hiniiberfuhr, um dort uralten geheiligten Kir-
chenboden (St. Augustinus!) dem Islam zu entreiflen und dem
Christentum zuriickzuerobern! Und nun dieser Riickzug, die-
ser Riickschlag! Hier wird die Romkirche durch die Welt-
geschichte geradezu gedemiitigt.

Noch einige Einzelheiten aus Europa selbst! Da war es doch
beiden Kirchen gelungen, nach dem Zweiten Weltkrieg in eini-
gen zu Tode erschépften Lindern die fithrenden Positionen in
Politik und Kultur zu erobern und so diese Linder zu «rechri-
stianisieren»; nun zeigt es sich aber immer deutlicher, daf3
diese Rechristianisierung an der Oberfliche geblieben ist, nie-
mals aber das Volk bis auf den Grund erfassen und zu einem
lebendigen Christenglauben zuriickfithren konnte. Fiir das
Volk ist dieser Glaube ein traditionelles Decorum, mit dem es
die Hohen und Tiefen seines Lebens ausschmiickt, mehr nicht.
Dafiir zeugen die vielen Riickschldge, die eben auch hier im
Abendland sich einstellen. Diese Riickschlige wiren unmog-
lich, wenn es der Kirche gelungen wiire, das Volk bis auf den
Grund und Boden zu rechristianisieren. Fiir diese Riickschlige
hier nur ein Beispiel: Im v6llig erschépften Nachkriegs-Italien
hat die christlich-demokratische Partei fast alle beherrschen-
den Positionen besetzt. Dieser christliche Vorsto3 schien rest-
los gegliickt. Aber just in diesen Tagen vereinigen sich im
italienischen Parlament die extreme Linke und die extreme
Rechte zu einer ausgesprochen antiklerikalen Front und ver-
weigern der gut christlichen Regierung Moro die Erhéhung
der Subventionen an die hoheren Privatschulen, das heif3t an
die streng katholisch gefiihrten Mittel- und Oberschulen.

Wir haben da tatsichlich in den Vorwerken des Christen-
glaubens eine ganze Reihe von empfindlichen kirchlichen
Riickschligen darstellen miissen. Wir lassen uns aber nicht
tiuschen; wir kennen die Labilitit des Geschehens hier drau-
Ben in den AuBlenwerken und tun klug daran, da und dort in
dieser Frontlinie mit neuen christlichen VorstéBen und viel-
leicht sogar mit neuen Siegen in diesem oder jenem Auflen-
werk zu rechnen.

II. Das Geschehen in der Zitadelle: Hier zeigt sich uns ein
vollig anderes Bild. Unser Leser ist durch frithere Aufsitze
iiber eigenartige Vorgiinge in diesem Raum schon vorbereitet.

Hier haben wir kein Auf und Ab, keinen Wechsel von Vor-

stol und Riickschlag von Sieg und Niederlage wie in den
Auflenwerken. Im Gegenteil — hier in der Zitadelle haben wir
ein langsames, aber stindiges Absinken; hier haben wir die
stindig sich mehrenden Anzeichen zunehmender Schwiiche
und Unsicherheit. In den dogmatischen Fundamenten des Chri.
stenglaubens sitzt und frit der Wurm des Zweifels und der
inneren Gegensitzlichkeit. Das alles treibt die weitere Ent.
wicklung in diesem Raum in ein Stadium, da im dunkeln Hin.
tergrunde bereits die Kapitulation der ganzen Glaubensfestung,
als M6glichkeit wenigstens, lauert.

Waswir in unseren fritheren Aufsitzen zur Flaute in den christ.
lichen Glaubensdiskussionen geschrieben haben, das wiichst
sich von Tag zu Tag und von Seite zu Seite stirker aus, je tie-
fer wir uns in Bischof Robinsons «Honest to God» (in deut
scher Ausgabe «Gott ist anders») hineinlesen. Und dieseZeichen
des stindigen Absinkens finden sich nicht nur in dem Buch
von Robinson, sie dringen sich auch in den Werken anderer
Theologen der Gegenwart auf. Bei diesen anderen aber lie
gen sie verborgen in gelehrten Untersuchungen und Texten,
sie scheuen die Helle. Bischof Robinson hatte den groBen Mut,
just diese tiefe Glaubenskrise unerbittlich aus ihrem Versteck
herauszuholen und sie ins helle Tageslicht des allgemeinen In-
teresses herauszustellen, sie zum Thema eines besonderen Bu-
ches zu machen und damit seine Mitbiirger schwer zu beunru
higen. Er hatte den Mut zum Anstof3, darum beschrinken wir
uns im wesentlichen auf ihn und auf sein Buch.

Robinson stiitzt sich vor allem auf drei bedeutende Theo-
logen aus Deutschland, auf Tillich, der jetzt in den USA lehrt,
auf Bultmann und Bonhoeffer. Wie lautet sie denn, die neue
und umwiilzende Grundthese Robinsons und seiner theologi
schen Gewihrsminner? Sie «entriimpeln» den Christenglau
ben! Sie riumen alles das aus, was den wissenschaftlich fun-
dierten Ueberzeugungen des miindigen Menschen unserer Tage
nicht mehr annehmbar ist — also die ganze Dimension einer
Gotteswelt mit einem personal gedachten Gott iiber oder jen
seits oder auBerhalb unserer kosmischen Welt. Als listigen Bal
last werfen sie alles das iiber Bord, was iiblicherweise mit dem
Begriff «Supranaturalismus» zusammengefaft wird. Am Worl
und am Begriff «Gott» halten sie fest, reien aber Gott aus der
Héhe des Supra herunter in die Tiefe der Welt, in die Tiefe
der kosmischen Realitiit hinein. Dort in der Tiefe des realen
Seins soll der Christ seinen Gott suchen, dort allein kann er
ihm noch begegnen. Tillich lehnt rundweg ab allen Supra
naturalismus, Bultmann den Mythos und Bonhoeffer die Reli
gion, soweit diese eben aus Supranaturalismus und Mythos be

Julius Robert Mayer

Zur 150. Wiederkehr seines Geburtstages am 25. November 1964
Ex nihilo nihil fit;
Nihil fit ad nihilum;
Causa acquat, effectum.

«Diese drei Axiome, auf dic sich Mayer so gern gewichtig stiitzt,
sind gleichsam der Urgranit seiner Naturauffassung und vielleicht
jeder moglichen.»

S. Friedlinder in seinem Buche «Julius Robert Mayer»
siker der Naturwissenschaften, I. Band, Leipzig 1905, S. 47.

In der Geschichte der Wissenschaften gibt es vielleicht keinen
zweiten Fall, in welchem der Erfolg des Zusammenwirkens von
Erfahrung und Denken so unmittelbar und augenfillig zu Tage
tritt, wie bei der Auffindung und dem Beweis des Energieprinzips.
Seine Entdeckung war ein Werk des bis dahin noch unbekannten
Heilbronner Arztes Julius Robert Mayer.

Dieser geniale Forscher erblickte am 25. November 1814 zu Heil-
bronn a. N. das Licht der Welt. Als Schiffsarzt hatte er im Jahre
1840 in Niederlindisch-Indien die Beobachtung gemacht, dal das
venose Blut in diesen Gegenden heller gefirbt ist als in der ge-
miBigten Zone. Er deutete diese Erscheinung, fiir die er sich ganz
besonders interessierte, nach der Theorie von Lavoisier, der zu-

in Klas-

32

folge die animale Wirme eine Folgeerscheinung des am Blute
stattfindenden Verbrennungsprozesses ist.

Die Farbdifferenz zwischen den beiden Blutsorten entspricht der
Stirke der an dem Blute stattgehabten Verbrennung. Da in den
Tropen ein viel geringerer Wirmebedarf vorhanden ist, mull ein
entsprechend geringerer Oxydationsvorgang eintreten, woraus sich
die hellrote Firbung des venésen Blutes in diesen Gegenden ergibt:

Im Jahre 1842 erschien im Maiheft von «Liebigs Annalen der
Chemie» unter dem Titel «Bemerkungen iiber die Krifte der ur
belebten Natur» ein Aufsatz, der sich an die «Freunde klarer, hy:
pothesenfreier Naturanschauungs wandte und den Zweck hatte, di¢
herkémmliche, mit dem Worte «Kraft» verkniipften Begriffe 2u
berichtigen und durch Beseitigung alles «Unbekannten, Unerforsch:
lichen und Hypothetischen» aus dieser Benennung den Begriff
der Kraft so priizis aufzufassen wie den der Materie.

Als Endergebnis seiner Arbeit erscheint zum SchluB die erst
Berechnung des mechanischen Aequivalentes oder des Arbeit#
wertes der Wirme.

Mayer hatte in dieser Arbeit die oben erwihnten Erfahrunge?
und Berechnungen als Schiffsarzt in hollindischen Diensten ver
offentlicht. Er hatte ein neues System der Physik begriindet, V0"
dem er wuBte und voraussagte, daf} es, wenn es seine Bestitiguls



steht; er will ein religionsfreies Christentum. Robinson faf3t
die Bemiihungen dieser drei deutschen und einiger englischer
Theologen zusammen zu dem Entscheid: Weg mit allem, was
im Christenglauben iiberirdisch wie der Himmel oder aber
unterirdisch wie Holle und Fegfeuer ist! Damit aber bricht
das dreistockige Weltbild des Christenglaubens rettungslos in
sich zusammen und wird aus dem Christenglauben ausgeschie-
den. Was iibrig bleibt, ist ein ganz anderer Gottesbegriff, ein
ganz unpersonlich gefaBter Gott in der Tiefe und nicht mehr
in der Hohe. Hier in der Tiefe glauben diese Theologen noch
eine Art Transzendenz, eine Art Unbedingtheit aussparen und
retten zu konnen, und an diesen neuen Gottesbegriff passen sie
funktional an die groBen christlichen Grundbegriffe wie Ge-
bet, Abendmahl und sittliches Liebesgebot.

Eines ist vollig klar: Das alles ist die denkbar schirfste Anti-
these zu Karl Barth. Barth machte mit der Absolutheit Gottes
auch absolut ernst, er sah in Gott den absolut allmichtigen
Souveriin, dem die Welt, der Mensch und mit dem Menschen
auch der Menschengeist in Wissenschaft und Philosophie vor-
behaltlos sich zu unterwerfen hat. Dem immer etwas vorwitzi-
gen Menschengeist sprach Barth die Kompetenz nicht nur zum
Viderstreben gegen Gott hin, sondern auch schon die Kompe-
tenz zu jeder Frage nach Gott hin rundweg ab. So etwa lautete
das: Bevor du armseliges Menschlein vom realen Sein her
gegen Gott hin frigst und ihm gar seine gottliche Legitimation
abverlangst, bist du selbst ja schon lange vorher von Gott her
radikal in Frage gestellt, bist du von Gott her aufs Maul ge-
schlagen und in deiner angemaBten menschlichen Legitimitit
von Gott her schon lingst von Grund aus erschiittert.

Robinson und seine Gewihrsménner nehmen kaltbliitig diese
absolute Souveriinitit von Gott weg und iibertragen sie, im
vollen Gegensatz zu Barth, auf die diesseitige Welt, auf den
Menschen und auf das menschliche Wissen und Gewissen. Ihr
Hauptargument lautet: Man kann dem heutigen denkenden
Menschen die Lehre von einem absolut souverinen Gott im
Himmel gar nicht mehr zumuten; sie kommt beim miindigen
Menschen unserer Gegenwart iiberhaupt nicht mehr an: er
kann sie, wenn er ehrlich ist, gar nicht mehr annehmen. Hier
richtet sich also nicht der Mensch nach Gott, wohl aber das
Gotteshild nach dem Menschen. Fiir den miindigen Menschen
der Gegenwart ist nur noch ein in den Tiefen des Seins sich
verbergender und dort sich offenbarender Gott denkbar und
traghbar. Gott und Christenglaube haben sich den Anspriichen
ud Méglichkeiten des heutigen Menschen zu fiigen und zu
unterwerf{en.

Wir bedenken, wie tief seinerzeit die dialektische Theolo-
gie Barths in den Christenglauben eingedrungen ist, wie stark
und wie weit sie sich bis in die katholische Theologie hinein
ausgewirkt hat. Aber kaum ist es um Barth herum etwas stil-
ler geworden, kommt dieser wuchtige Gegenschlag von heute,
wiederum zuerst innerhalb der Theologie und von der Theo-
logie selbst her, und macht sich erfolgreich daran, die dialek-
tische Theologie aus den Angeln zu heben und zu verdriingen.
So sind wir Zeitgenossen die staunenden Zeugen einer wilden
Antithetik, die wie ein heftiges Wechselfieber die Theologie
aus dem einen Extrem hinaus in das andere Extrem hinein
jagt. Wir bedenken auch, da3 diese heutige Krise ja nicht die
erste ist in der Geschichte der Theologie und sehr wahrschein-
lich auch nicht die letzte; daB in der neueren Zeit diese Kri-
sen immer tiefer gehen und immer rascher sich ablésen. So ist
der allgemeinen Einsicht nicht mehr auszuweichen: Nun in
der neuesten Krise auch der alles tragende Gottesbegriff bis
auf die Fundamente abgetragen wird, ist alle Sicherheit in den
doch «absolut giiltizen» dogmatischen Grundlagen des Chri-
stenglaubens in den Fragen der Schépfung, der Offenbarung,
der Gnade, auf die sich die Theologie gegeniiber der «Relati-
vitit aller Menschenweisheit» so gern beruft, gerade diese
Sicherheit ist nun dahin und verloren! Mag in den AuBlenwer-
ken noch da und dort ein siegreicher christlicher Vorstof§ zu
verzeichnen sein — in der theologischen Zitadelle dieses Glau-
bens treibt die weitere Entwicklung unaufhaltbar der schlie3-
lichen Kapitulation entgegen!

Es wire verlockend, in kritischer Analyse von uns aus zu
zeigen, dal3 auch die letzten Glaubensreservate, die hier also in
der Tiefe und nicht mehr in der Héhe eingelagert werden,
nicht mehr tragfihig sind, daf} sie zum Tragen eines neu ge-
faBten Prothese-Christentums nicht mehr stark genug sind.
Hier hat die Chirurgenhand des dogmatischen Kritikers zu viel
weggeschnitten, um da noch eine Prothese ansetzen zu kénnen.
Verlockend wiire es auch, einige besonders drastische Formu-
lierungen Robinsons unserem Leser vorzusetzen. Wir wider-
stehen diesen Versuchungen, um den Leser zum eigenen An-
kauf, zur eigenen Lektiire und zur eigenen Kritik anzu-
regen. '

Wir schlieBen mit zwei Sitzen, die aus der heutigen Situa-
tion heraus ihre ganz besondere Bedeutung erhalten:

Der Theologe Bonhoeffer schreibt in «Widerstand und Er-
gebenheity: «Die zum BewuBtsein ihrer selbst und ihrer Le-
bensgesetze gekommene Welt ist ihrer selbst in einer Weise
sicher, daf} uns das unheimlich wird.»

finde, einc Umwiilzung und Neugestaltung dieser Wissenschaft her-
beifiihren miisse.

Mayer hat bei seiner Entdeckung denselben Weg beschritten, der
noch jedesmal in der naturwissenschaftlichen Entdeckung beschrit-
ten wurde: den Weg der Beobachtung, unterstiitzt durch das Ex-
periment. Er fand: «Bewegung, Wirme, Elektrizitit sind Erschei-
nungen, welche auf eine Kraft zuriickgefiithrt werden konnen. ein-
ander messen und nach bestimmten Gesetzen ineinander iibergehen.
Bewegung geht in Wirme dadurch iiber, da sie durch ecine ent-
gegengesetzte Bewegung oder durch einen festen Punkt neutrali-
siert wird; die entstandene Wirme ist der verschwundenen Bewe-
gung proportional. Die Wirme andererseits geht in Bewegung da-
durch iiber, daB sie die Kérper ausdehnt.» )

Die Feststellung des Energieprinzips, dessen grundlegende Be-
deutung Mayer sofort erkannte, stieB auf den schirfsten Wider-
stand der groBen Physiker seiner Zeit, die ihn auf alle mégliche
Veise zu widerlegen suchten. Trotzdem fiihrte der Heilbronner
Arzt seine Entdeckung immer tiefer und umfassender durch und
dehnte sie auf Liologische und kosmologische Vorginge aus.

Erst nach einem langen, oft personlich gefiihrten Streit mit
Helmholtz und Joule fand Mayers Entdeckung die gebiihrende An-
etkennung.

Vor allem war es Helmholtz, der sich in einer 1847 erschienenen
Schrift, «Erhaltung der Kraft», auf alle méglichen Leute als Vor-
ginger beruft, nur nicht auf Mayer, fiir den es geradezu ein Her-
zensbediirfnis war, von einem anerkannten Fachmanne gerecht be-
urteilt zu werden. Dazu kommen noch ungiinstige Familienver-
hiltnisse, die auf Julius Robert Mayer schwer lasteten. Zwei seiner
Tochter starben und, als die Revolution im Jahre 1848 ausbrach,
finden wir Robert Mayer, im Gegensatze zu seinem Bruder Fritz,
im Lager der staatstreuen Elemente. Diese Einstellung zu den
Mirzereignissen dieses Jahres hiitte ihn fast das Leben gekostet.
Der furchtbarste Schlag fiir den groBen Physiker war aber die
Erwiderung eines jungen Doktors namens Otto Seyffer auf einen
in der «Augsburger Allgemeinen Zeitung» erschienenen Artikel
«Wichtige physikalische Erfindung», in dem Mayer die Prioritit
seiner wissenschaftlichen Forschungen ein fiir allemal festgestellt
wissen will.

Die Wirkung dieser Entgegnung gab der ohnehin stark erschiit-
terten Gesundheit Mayers den TodesstoB3. In einem Anfall springt
er am 28. Mai 1850 von seiner im zweiten Stockwerk gelegenen
Wohnung in Heilbronn auf die StraBle und bricht sich beide Beine.
Nach einem schmerzhaften Krankenlager sucht er in Wildbad
Heilung und Genesung. konnte aber zeitlebens nicht mehr seine

83



Der groBle Basler Theologe und zuverlissigste Freund
Nietzsches, Franz Overbeck, schreibt in «Christentum und Kul-
tur». «Die Menschheit wird ohne Religion leben nur, wenn sie
es mufB. Sie hat aber schon manches Miissen iiberlebt.»

Omikron

Gott und Teufel

Beide gehen uns nichts an. Es sind Gestalten aus der mensch-
lichen Phantasiewelt, deren Aufkommen wir aus psychologi-
schen Griinden verstehen, in unserm realen Weltbild aber ha-
ben sie so wenig zu tun wie andere mythologische Figuren.
Weil sie aber in den Kopfen der Gliaubigen noch immer ihr
verspitetes Dasein fristen und von da aus als Ideen, d.h. als
deren Auswirkungen auf vielen Lebensgebieten, vor allem in
der Erziehung und damit in der Gesellschaft und im Staate,
einen betrichtlichen, ja maBBgebenden Einfluf3 ausiiben, miis-
sen wir uns dann und wann mit ihnen befassen.

AnlaB zu den folgenden Ausfithrungen gab mir ein Zeitungs-
ausschnitt, den ich vor einiger Zeit in meine Sammlung gelegt
hatte, eben um gelegentlich darauf zuriickzukommen. Darin
stellt sich der Verfasser mit anerkennenswertem Mute unter
Angabe seines Namens als Kriegsgegner und als Gegner der
Todesstrafe vor. Aber was ist nach seiner Meinung schuld dar-
an, daB} es Massen- und Einzelmorde gibt? Sucht er nach Mo-
tiven in der Politik, im personlichen oder nationalen Egois-
mus, in Erziehungsfehlern und Umweltseinfliissen, in Fehl-
anlagen? Nein, er zerrt die Ursachen aus der mythologischen
Rumpelkammer hervor, aus der ja iibrigens hochoffiziell auch
die moralischen Maximen bezogen werden.

Er schreibt: «Wo immer gemordet wird, hat der Teufel die
Oberhand bekommen und wurde Gott in die Defensive ge-
dringt.» — Man merkt natiirlich schon, da3 er unter Gott die
Macht des Guten und unter Teufel die des Bosen versteht.
Aber was heift «Macht»? Es gibt keine Macht ohne einen
Machtinhaber oder Machtsausiiber; die Verpersonlichung der
beiden Michte dringt sich auf. Und es ist denn auch wirklich
so, daf} fiir einen ganz erheblichen Teil der wirklich gldubigen
Christenheit Gott und Teufel nicht abstrakte Begriffe sind.
Der naive Gldubige stellt sich darunter etwas vor, und der
Bilderreichtum der katholischen Kirchen weist ja deutlich auf
die alte Erkenntnis hin, daf3 das Geschaute mehr wirkt als das
blo3 Gedachte oder Gehorte.

So greift auch der Artikelverfasser zur Bildhaftigkeit und
stellt Gott beinahe handgreiflich realistisch im Kampf mit
dem Teufel dar. Und immer und iiberall ist Gott der Unter-

legene, der in die Enge Getriebene; mit seiner Allmacht ist es
nichts. Wollte man von so einer iiberhaupt sprechen, so kime
sie dem Teufel zu. Man halte sich den vorhin zitierten Satz
vor Augen, wonach Gott in jedem Mordfall, also auch im
Kriege, vom triumphierenden Teufel in die Defensive ge-
dringt ist, und vergegenwiirtige sich: Seit die Erde das Gliick
hat, der Tummelplatz der Menschheit zu sein, war das Morden
an der Tagesordnung, unter einzelnen Menschen, zwischen
Horden, Stimmen, Rassen, Volkern, aus Hal3, Rachegier, Hab.
sucht, um Besitz, Macht, Ruhm, um die Giiltigkeit theologi-
scher Spitzfindigkeiten usw. Und nicht ein Trépflein gewalt-
titig vergossenen Blutes vermochte Gott zu rinnen verhindern!
Welch ein Schwiichezeugnis! Oder wollte er nicht? Das wire
noch schlimmer! So oder so — der fromme Artikelschreiber
hat mit seiner Darstellung recht. Man konnte ihm dankbar
sein fiir seine Aufrichtigkeit; aber er weill ja gar nicht, was
er mit dieser angestellt hat: er hat seinen Herrn und Meister
im Himmel entthront, indem er ihn uns nicht als allmichtig,
im Gegenteil als ohnmichtig vorstellte. Wenn das ein Freiden-
ker getan hiitte, so wiire es als Gottesldsterung beurteilt wor-
den. Der gute Mann braucht aber nicht zu befiirchten, daB} er
von den frommen Lesern einer solchen bezichtigt werde. Er
hat aus dem Schwall seiner schénen Gefiihle heraus geschrie-
ben, ohne den Verstand zu konsultieren, der ja im Religiosen
immer ein Stérenfried ist und ihm in diesem Falle gesagt hiitte,
er habe sich an der gottlichen Wiirde bos vergriffen. Und so
werden seine frommen Leser den Artikel rein gefithlsmiiBig
aufgenommen, mit dem lieben, bedringten Gott Erbarmen ge-
habt und den bésen Teufel — «zum Teufel gewiinschts haben.
Wir wollen aber in einer niichsten Nummer des «Freidenkers»
doch noch ein paar Gedanken daran kniipfen. E. Brauchlin

Horribilis aspectus religionis!

Der entsetzliche Anblick der Religion! Wer wagt diese blas-
phemische Aussage? Es ist der lateinische Dichterphilosoph
Lucretius Carus, Zeitgenosse Caesars, begeisterter Jiinger Epi-
kurs, nach allgemeinem Urteil und besonders nach der Ueber-
zeugung Goethes, einer der besten Klassiker der romischen
Literatur. Gleich zu Beginn seines beriihmten Werkes «de
rerum naturay beschreibt Lucrez, wie das Menschengeschlecht
frither von der wuchtenden Last der Religion zu Boden ge-
driickt wurde, von der Religion, «welche hoch von den himm-
lischen Religionen her drohend den Menschen ihr Haupt
zeigte, ein Haupt, schauerlich anzusehen».

friilhere Haltung wiedergewinnen. Er mufite von nun an beim
Gehen das rechte Bein nachziehen. Auch der zu dieser Zeit ausge-
brochene Kampf zwischen Wissen und Glauben, in welchen die
bedeutendsten Kopfe seiner Zeit in Wort und Schrift eingriffen,
ging an ihm nicht spurlos voriiber.

Er, der Naturwissenschaftler, dessen Denken und Fiihlen nur
den Erscheinungen in der Natur und ihren Gesetzen galt, suchte
einen Ausweg aus diesem Konflikte zu finden. Damals wiederholten
sich aber die Anfille der bereits frither bestandenen Ueberreizung
dermaBen, daB er eine Kaltwasserheilanstalt zur Wiederherstellung
seiner Gesundheit aufsuchen mufite. Denn in ihm nagte wie in
Semmelweis der Gedanke, von den anerkannten Vertretern der
Fachwissenschaft nicht vollwertiz genommen zu werden. Seine
Gereiztheit steigerte sich von Tag zu Tag, bis er in seiner seelischen
Depression und wissenschaftlichen Isolierung mit seinen Nerven
so weit war, daB} er in der Heilanstalt Winnenthal, wo ein Hofrat
Zeller die Leitung innehatte, landete. Dieser Arzt, der die Bedeu-
tung Mayers und die Ursachen seiner Erkrankung nicht erfalite,
verwies ihn an die Badeheilanstalt Goppingen, die damals unter
der Leitung Dr. Landerers stand, der diese Anstalt gerade in ein
Sanatorium fiir Nervenkranke umzuwandeln beabsichtigte. Unter
den widrigen Zustinden in dieser Anstalt litt Mayer sehr, er verfiel

84

zeitweise in ein «furibundes Delirium», wurde oft in eine Zwangs-
jacke gesteckt, bis er nach einem Vierteljahr nach Winnenthal zu
Zeller zuriickgebracht wurde, wo er 13 Monate unter allen erdenk-
lichen seelischen und kérperlichen MiBhandlungen schmachten
muBte, bis er sich endlich seine Freiheit zu erzwingen vermochte.
Wer der Urheber seiner Einlieferung in die Nervenheilanstalten
Winnenthal und Goppingen war, ist nicht genau festzustellen.
Friedlinder 1iBt in seinem Buche, Seite 27, die Frage offen, ob dic
Geistlichkeit, ein neidischer Kollege oder seine eigenen Verwand:
ten es waren, die den Gelehrten auf diese Weise «heilen» wollten.
Das Schicksal Mayers war um so beklagenswerter, als er sich selber
seines Zustandes wohl bewuBt war und in einem Aufenthalte in
einer Heilanstalt dieser Art eine schwere Demiitigung, ja eine
Aechtung seiner eigenen Person erblickte. Secine seelische Ver
fassung war der Semmelweis’ dhnlich, dessen seelische Zustinde,
cine stindige Gemiitserregung und Gereiztheit, zum grollen Teil
auf sein korperliches Leiden — eine chronische Gehirnhautentziin-
dung — zuriickzufiihren waren. Auch Julius Robert Mayer litt zt
jener Zeit, wie sein Biograph Friedlinder ausdriicklich betont, an
einer «Gehirnentziindung», zeigte aber niemals Zeichen einer Gei-
steskrankheit.

Die folgenden Jahre, die Mayer in zufriedenstellender Gesund-



	Reif zur Kapitulation

