
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 11

Artikel: Reif zur Kapitulation

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
)NÄTSSCHRIFTDERFREIGEISTIGEN-VEREIMGU^
I, November 1964 Nr. 11 47. Jahrgang

Reif zur Kapitulation
Bei unserer Kriegsgeneration darf ich den Begriff der

Festung mit allem was dazu gehört, ruhig als bekannt voraussetzen.

Wir wissen: Das Zentrum der Festung, die Zitadelle,
wo das Festungskommando seinen Sitz hat, ist umgeben von
einem weit ausgedehnten Gürtel von Vorwerken und Außen-
nositionen. Bekannt ist auch die Situation: Die Verteidiger in
den Außenwerken kämpfen noch tapfer, Mann gegen Mann,
gegen den eindringenden Feind; da draußen folgen sich noch
in wildem Wechsel Sieg und Niederlage; aber diese Kämpfe,
so tapfer sie ausgefochten werden, können plötzlich von der
Gesamtlage her überholt und sinnlos werden, wenn drinnen
im Sitz der Zitadelle aus zwingenden Gründen die Kapitulation

bereits beschlossene Sache ist. Hier im Kommandoposten
der Zitadelle fällt die große Entscheidung, nicht draußen in
den Außenwerken. Ein Beispiel nur aus der neueren
Geschichte: Am 5. März 1798 kämpften die Berner Truppen
noch verzweifelt gegen die von Freiburg her anrückenden
französischen Revolutionstruppen und schlugen sie auch bei
Neuenegg in die Flucht — aber schon zwei Tage vorher, am
3. März, wurde in Bern die volle Kapitulation erwogen, am
5. März auch vollzogen. Die Entscheidung fiel in der Zitadelle
Bern, der schöne, aber lokale Sieg von Neuenegg konnte sich
nicht mehr auswirken.

Was soll uns heute und hier dieser militärisch-geschichtliche
Exkurs? Nun, je länger, je aufmerksamer wir den heutigen

Kampf des Christenglaubens um Geltung und Bestand in
weltweiter Sicht verfolgen, desto stärker drängt sich uns das
oben dargestellte militärische Bild auf: In den Außenwerken,
in der direkten Auseinandersetzung mit der profanen und mit

X
0)
Si

• 4J
N O

C
W m

5..

*» c
*• tri

Inhalt

Reif zur Kapitulation
Jules Robert Mayer
Gott und Teufel
Horribilis aspectus religionis!
Abwertung der Bibel durch die Telebibel

Mutige Worte eines großen deutschen
Kriminal juris ten

Was halten Sie davon?

Schlaglichter
Aus der Bewegung

der heidnischen Welt, da wird dem eindringenden Gegner noch
starker Widerstand geleistet, da wird noch gerungen und
gekämpft, da wechsehi noch Sieg und Niederlage. Aber wie in
unserem militärischen Bild — auch hier in den christlichen
Außenpositionen sind diese tapferen Widerstände imd Kämpfe
durch die Entwicklung in der theologischen Zitadelle bereits
überholt und entwertet. Nein — kapituliert hat diese theologische

Zentrale noch nicht. Aher es mehren sich die Anzeichen,
daß man mit einer bevorstehenden und unabwendbaren
Kapitulation doch schon rechnet, daß man sich im dogmatischen
Ausbau der Christenlehre auf eine neue Lage bereits einstellt.
Diese Darstellung mag im ersten Augenblick kühn, fast zu
kühn erscheinen — wir bitten aber den Leser, mit uns zusammen

vorerst einmal die Linie der Außenwerke abzuschreiten,
nachher aber auch mit uns sich umzusehen in der theologischen

Zitadelle selbst.

I. Das Geschehen in den Außenwerken: Wir beschränken uns
natürlich auf einige wenige Abschnitte aus der unermeßlich
langen Frontlinie. Wie es im marxistischen Osten stellt, ist
bekannt. Es ist dem Christenglauben bis heute nicht gelungen,
das dort verlorene Terrain zurückzuerobern. Im Gegenteil,
das mächtige Rußland intensiviert heute seinen Kampf gegen
alle Religionen, auch gegen das Christentum. Gewiß liaben sich
in einigen Randstaaten Ueberreste christlicher Kirchen erhalten;

sie werden natürlich vom christlichen Abendland her stark
unterstützt. Aber gerade hier erlebt die Kirche schwere
Enttäuschungen: wehrlos muß sie zusehen, wie da und dort diese
christlichen Ueberreste sich langsam von ihrem eigentlichen
christlichen Grundgehalt ablösen, um auf eindeutig marxistischem

Boden eine fragwürdige neue Kirche aufzubauen. Das
westliche Christentum muß mit der Möglichkeit rechnen, daß
diese marxistisch unterbauten Kirchengebilde mit der Zeit
seinen Händen entgleiten. Das ganze Geschehen im marxistisch-
atheistischen Osten ist für alle Kirchen eine peinliche
Verlegenheit, zeigt es doch der aufmerksam zuschauenden Welt
die machtmäßige Unterlegenheit des christlichen gegenüber
dem marxistischen Gedanken.

Und da ist die christliche Mission Sie ist für die Kirche
heute eine schmerzliche Wunde. Die großen außerchristlichen
Religionen erleben eine unerhörte Renaissance, zeigen aber
nicht die geringste Bereitschaft, den Christenglauben bei sich
aufzunehmen oder gar zu fördern; im Gegenteil, sie erschweren

ihm das Leben. Mit Staunen hat die Welt zur Kenntnis
genommen, daß sich die katholische Kirche still und
widerstandslos aus Tunis zurückzieht und das Land dem vordringenden

Islam überläßt. Auch in Algier und Marokko setzt sich
der Islam als Staatsreligion durch, imd bald wird sich der

fianze Maghreb als eine feste mohammedanische Position dem

öl



«christlichen Abendland» am Mittelmeer gegenüberstellen.
Wenn man bedenkt, mit welch zuversichtlicher Hoffnung vor
rund einem Jahrhundert die katholische Kirche, zusammen mit
dem französischen Kolonialismus, mit geschwellten Segeln über
das Mittelmeer hinüberfuhr, um dort uralten geheiligten
Kirchenboden (St. Augustinus!) dem Islam zu entreißen und dem
Christentum zurückzuerobern! Und nun dieser Rückzug, dieser

Rückschlag! Hier wird die Romkirche durch die
Weltgeschichte geradezu gedemütigt.

Noch einige Einzelheiten aus Europa selbst Da war es doch
beiden Kirchen gelungen, nach dem Zweiten Weltkrieg in einigen

zu Tode erschöpften Ländern die führenden Positionen in
Politik und Kultur zu erobern und so diese Länder zu
«rechristianisieren»; nun zeigt es sich aber inuner deutlicher, daß
diese Rechristianisierung an der Oberfläche geblieben ist,
niemals aber das Volk bis auf den Grund erfassen und zu einem
lebendigen Christenglauben zurückführen konnte. Für das

Volk ist dieser Glaube ein traditionelles Decorum, mit dem es

die Höhen und Tiefen seines Lebens ausschmückt, mehr nicht.
Dafür zeugen die vielen Rückschläge, die eben auch hier im
Abendland sich einstellen. Diese Rückschläge wären uimiöglich,

wenn es der Kirche gelungen wäre, das Volk bis auf den
Grimd und Boden zu rechristianisieren. Für diese Rückschläge
hier nur ein Beispiel: Im völlig erschöpften Nachkriegs-Italien
hat die christlich-demokratische Partei fast alle beherrschenden

Positionen besetzt. Dieser christliche Vorstoß schien restlos

geglückt. Aber just in diesen Tagen vereinigen sich im
italienischen Parlament die extreme Linke und die extreme
Rechte zu einer ausgesprochen antiklerikalen Front und
verweigern der gut christlichen Regierung Moro die Erhöhung
der Subventionen an die höheren Privatschulen, das heißt an
die streng katholisch geführten Mittel- und Oberschulen.

Wir haben da tatsächlich in den Vorwerken des Christenglaubens

eine ganze Reihe von empfindlichen kirchlichen
Rückschlägen darstellen müssen. Wir lassen uns aber nicht
täuschen; wir kennen die Labilität des Geschehens hier draußen

in den Außenwerken und tun klug daran, da und dort in
dieser Frontlinie mit neuen christlichen Vorstößen und
vielleicht sogar mit neuen Siegen in diesem oder jenem Außen-
werk zu rechnen.

H. Das Geschehen in der Zitadelle: Hier zeigt sich uns ein
völlig anderes Bild. Unser Leser ist durch frühere Aufsätze
über eigenartige Vorgänge in diesem Raum schon vorbereitet.

Hier liaben wir kein Auf und Ab, keinen Wechsel von Vor¬

stoß und Rückschlag von Sieg und Niederlage wie in den

Außenwerken. Im Gegenteil — hier in der Zitadelle haben wir

ein langsames, aber ständiges Absinken; hier haben wir die

ständig sich mehrenden Anzeichen zunehmender Schwäche

und Unsicherheit. In den dogmatischen Fundamenten des

Christenglaubens sitzt und frißt der Wurm des Zweifels und der

inneren Gegensätzlichkeit. Das alles treibt die weitere
Entwicklung in diesem Raum in ein Stadium, da im dunkeln
Hintergrunde bereits die Kapitulation der ganzen Glaubensfestung,
als Möglichkeit wenigstens, lauert.

Was wir in unseren früheren Aufsätzen zur Flaute in den
christlichen Glaubensdiskussionen geschrieben haben, das wächst

sich von Tag zu Tag und von Seite zu Seite stärker aus, je
tiefer wir uns in Bischof Robinsons «Honest to God» (in
deutscher Ausgabe «Gott ist anders») hineinlesen. Und diese Zeichen

des ständigen Absinkens finden sich nicht nur in dem Buch

von Robinson, sie drängen sich auch in den Werken anderer

Theologen der Gegenwart auf. Bei diesen anderen aber

liegen sie verborgen in gelehrten Untersuchungen und Texten,
sie scheuen die Helle. Bischof Robinson hatte den großen Mut,

just diese tiefe Glaubenskrise unerbittlich aus ihrem Versteck

herauszuholen und sie ins helle Tageslicht des allgemeinen
Interesses herauszustellen, sie zum Thema eines besonderen
Buches zu machen und damit seine Mitbürger schwer zu beunruhigen.

Er hatte den Mut zum Anstoß, darum beschränken wir

uns im wesentlichen auf ihn und auf sein Buch.
Robinson stützt sich vor allem auf drei bedeutende

Theologen aus Deutschland, auf Tillich, der jetzt in den USA lehrt,

auf Bultmann und Bonhoeffer. Wie lautet sie denn, die neue

und umwälzende Gruudthese Robinsons und seiner theologischen

Gewährsmänner? Sie «entrümpeln» den Christenglauben!

Sie räumen alles das aus, was den wissenschaftlich
fundierten Ueberzeugungen des mündigen Menschen unserer Tage

nicht mehr annehmbar ist — also die ganze Dimension einer

Gotteswelt mit einem personal gedachten Gott über oder
jenseits oder außerhalb unserer kosmischen Welt. Als lästigen
Ballast werfen sie alles das über Bord, was üblicherweise mit dem

Begriff «Supranaturalismus» zusammengefaßt wird. Am Wort

und am Begriff «Gott» halten sie fest, reißen aber Gott aus der

Höhe des Supra herunter in die Tiefe der Welt, in die Tiefe

der kosmischen Realität hinein. Dort in der Tiefe des realen

Seins soll der Christ seinen Gott suchen, dort allein kann er

ilmi noch begegnen. Tillich lehnt rundweg ab allen
Supranaturalismus, Bultmann den Mythos und Bonhoeffer die
Religion, soweit diese eben aus Supranaturalismus und Mythos he-

Julius Robert Mayer
Zur 150. Wiederkehr seines Geburtstages am 25. November 1964

Ex nihilo nihil fit;
Nihil fit ad nihilum;
Causa aequat. e.ffectum.

«Diese drei Axiome, auf die sich Mayer so gern gewichtig stützt,
sind gleichsam der Urgranit seiner Naturauffassung und vielleicht
jeder möglichen.»

S. Friedländer in seinem Buche «Julius Robert Mayer» in Klassiker

der Naturwissenschaften, I. Band, Leipzig 1905, S. 47.

In der Geschichte der Wissenschaften gibt es vielleicht keinen
zweiten Fall, in welchem der Erfolg des Zusammenwirkens von
Erfahrung und Denken so unmittelbar und augenfällig zu Tage
tritt, wie bei der Auffindung und dem Beweis des Energieprinzips.
Seine Entdeckung war ein Werk des bis dahin noch unbekannten
Heilbronner Arztes Julius Robert Mayer.

Dieser geniale Forscher erblickte am 25. November 1814 zu
Heilbronn a. N. das Licht der Welt. Als Schiffsarzt hatte er im Jahre
1840 in Niederländisch-Indien die Beobachtung gemacht, daß das

venöse Blut in diesen Gegenden heller gefärbt ist als in der
gemäßigten Zone. Er deutete diese Erscheinung, für die er sich ganz
besonders interessierte, nach der Theorie von Lavoisier, der zu¬

folge die animale Wärme eine Folgeerscheinung des am Blute

stattfindenden Verbrennungsprozesses ist.
Die Farbdifferenz zwischen den beiden Blutsorten entspricht der

Stärke der an dem Blute stattgehabten Verbrennung. Da in den

Tropen ein viel geringerer Wärmebedarf vorhanden ist, muß ein

entsprechend geringerer Oxydationsvorgang eintreten, woraus sich

die hellrote Färbung des venösen Blutes in diesen Gegenden ergibt-

Im Jahre 1842 erschien im Maiheft von «Liebigs Annalen der

Chemie» unter dem Titel «Bemerkungen über die Kräfte der
unbelebten Natur» ein Aufsatz, der sich an die «Freunde klarer,
hypothesenfreier Naturanschauung» wandte und den Zweck hatte, die

herkömmliche, mit dem Worte «Kraft» verknüpften Begriffe z"

berichtigen und durch Beseitigung alles «Unbekannten, Unerforecb-

liehen und Hypothetischen» aus dieser Benennung den Begriff

der Kraft so präzis aufzufassen wie den der Materie.
Als Endergebnis seiner Arbeit erscheint zum Schluß die erste

Berechnung des mechanischen Aequivalentes oder des
Arbeitswertes der Wärme.

Mayer hatte in dieser Arbeit die oben erwähnten Erfahrungen
und Berechnungen als Schiffsarzt in holländischen Diensten
veröffentlicht. Er hatte ein neues System der Physik begründet, von

dem er wußte und voraussagte, daß es, wenn es seine Bestätigung

82



steht; er will ein religionsfreies Christentum. Robinson faßt
die Bemühungen dieser drei deutschen und einiger englischer
Theologen zusammen zu dem Entscheid: Weg mit allem, was
im Christenglauben überirdisch wie der Himmel oder aber
unterirdisch wie Hölle und Fegfeuer ist! Damit aber bricht
das dreistöckige Weltbild des Christenglaubens rettungslos in
sielt zusammen und wird aus dem Christenglauben ausgeschieden.

Was übrig bleibt, ist ein ganz anderer Gottesbegriff, ein
ganz unpersönlich gefaßter Gott in der Tiefe und niclit mehr
in der Höhe. Hier in der Tiefe glauben diese Theologen noch
eine Art Transzendenz, eine Art Unbediiigtheit aussparen und
retten zu können, und an diesen neuen Gottesbegriff passen sie
funktional an die großen christlichen Grundbegriffe wie Gebet,

Abendmahl und sittliches Liebesgebot.
Eines ist völlig klar: Das alles ist die denkbar schärfste Antithese

zu Karl Barth. Barth machte mit der Absolutheit Gottes
auch absolut ernst, er sah in Gott den absolut allmächtigen
Souverän, dem die Welt, der Mensch und mit dem Menschen
auch der Menschengeist in Wissenscliaft und Philosophie
vorbehaltlos sich zu unterwerfen hat. Dem immer etwas vorwitzigen

Menschengeist sprach Barth die Kompetenz nicht nur zum
Widerstreben gegen Gott hin, sondern auch schon die Kompetenz

zu jeder Frage nach Gott hin rundweg ab. So etwa lautete
das: Bevor du armseliges Menschlein vom realen Sein her
gegen Gott hin frägst und ihm gar seine göttliche Legitimation
abverlangst, bist du selbst ja schon lange vorher von Gott her
radikal in Frage gestellt, bist du von Gott her aufs Maul
geschlagen und in deiner angemaßten menschlichen Legitimität
von Gott her schon längst von Grund aus erschüttert.

Robinson und seine Gewährsmänner nehmen kaltblütig diese
absolute Souveränität von Gott weg und übertragen sie, im
vollen Gegensatz zu Barth, auf die diesseitige Welt, auf den
Menschen und auf das menschliche Wissen und Gewissen. Ihr
Hauptargtunent lautet: Man kann dem heutigen denkenden
Menschen die Lehre von einem absolut souveränen Gott im
Himmel gar nicht mehr zumuten; sie kommt beim mündigen
Menschen unserer Gegenwart überhaupt nicht mehr an: er
kann sie, wenn er ehrlich ist, gar nicht mehr annehmen. Hier
richtet sich also niclit der Mensch nach Gott, wohl aber das
Gottesbild nach dem Menschen. Für den mündigen Menschen
der Gegenwart ist nur noch ein in den Tiefen des Seins sich
verbergender und dort sich offenbarender Gott denkbar und
tragbar. Gott imd Christenglaube haben sich den Ansprüchen
und Möglichkeiten des heutigen Menschen zu fügen und zu
unterwerfen.

Wir bedenken, wie tief seinerzeit die dialektische Theologie

Barths in den Christenglauben eingedrungen ist, wie stark
und wie weit sie sich bis in die katholische Theologie hinein
ausgewirkt hat. Aber kaum ist es um Barth herum etwas stiller

geworden, kommt dieser wuchtige Gegenschlag von heute,
wiederum zuerst innerhalb der Theologie und von der Theologie

selbst her, und macht sich erfolgreich daran, die dialektische

Theologie aus den Angeln zu lieben und zu verdrängen.
So sind wir Zeitgenossen die staunenden Zeugen einer wilden
Antithetik, die wie ein heftiges Wechselfieber die Theologie
aus dem einen Extrem hinaus in das andere Extrem hinein
jagt. Wir bedenken auch, daß diese heutige Krise ja nicht die
erste ist in der Geschichte der Theologie und sehr wahrscheinlich

auch niclit die letzte; daß in der neueren Zeit diese Krisen

immer tiefer gehen und immer rascher sich ablösen. So ist
der allgemeinen Einsicht nicht mehr auszuweichen: Nim in
der neuesten Krise auch der alles tragende Gottesbegriff bis
auf die Fundamente abgetragen wird, ist alle Sicherheit in den
doch «absolut gültigen» dogmatischen Grundlagen des

Christenglaubens in den Fragen der Schöpfung, der Offenbarung,
der Gnade, auf die sich die Theologie gegenüber der «Relativität

aller Menschenweisheit» so gern beruft, gerade diese
Sicherheit ist nun dahin und verloren Mag in den Außenwerken

noch da und dort ein siegreicher christlicher Vorstoß zu
verzeichnen sein — in der theologischen Zitadelle dieses Glaubens

treibt die weitere Entwicklung unaufhaltbar der schließ-
lichen Kapitulation entgegen

Es wäre verlockend, in kritischer Analyse von uns aus zu
zeigen, daß auch die letzten Glaubensreservate, die hier also in
der Tiefe und nicht mehr in der Höhe eingelagert werden,
nicht mehr tragfähig sind, daß sie zum Tragen eines neu
gefaßten Prothese-Christentums nicht mehr stark genug sind.
Hier hat die Chirurgenhand des dogmatischen Kritikers zu viel
weggeschnitten, um da noch eine Prothese ansetzen zu können.
Verlockend wäre es auch, einige besonders drastische
Formulierungen Robinsons unserem Leser vorzusetzen. Wir
widerstehen diesen Versuchungen, um den Leser zum eigenen
Ankauf, zur eigenen Lektüre und zur eigenen Kritik
anzuregen.

Wir schließen mit zwei Sätzen, die aus der heutigen Situation

heraus ihre ganz besondere Bedeutung erhalten:
Der Theologe Bonhoeffer schreibt in «Widerstand und

Ergebenheit»: «Die zum Bewußtsein ihrer selbst und ihrer
Lebensgesetze gekommene Welt ist ihrer selbst in einer Weise
sicher, daß uns das unheimlich wird.»

fände, eine Umwälzung und Neugestaltung dieser Wissenschaft
herbeiführen müsse.

Mayer hat bei seiner Entdeckung denselben Weg beschritten, der
noch jedesmal in der naturwissenschaftlichen Entdeckung beschritten

wurde: den Weg der Beobachtung, unterstützt durch das
Experiment. Er fand: «Bewegung, Wärme, Elektrizität sind Erscheinungen,

welche auf eine Kraft zurückgeführt werden können,
einander messen und nach bestimmten Gesetzen ineinander übergehen.
Bewegung geht in Wärme dadurch über, daß sie durch eine
entgegengesetzte Bewegung oder durch einen festen Punkt neutralisiert

wird; die entstandene Wärme ist der verschwundenen Bewegung

proportional. Die Wärme andererseits geht in Bewegung
dadurch über, daß sie die Körper ausdehnt.»

Die Feststellung des Energieprinzips, dessen grundlegende
Bedeutung Mayer sofort erkannte, stieß auf den schärfsten Widerstand

der großen Physiker seiner Zeit, die ihn auf alle mögliche
Weise zu widerlegen suchten. Trotzdem führte der Heilbronner
Arzt seine Entdeckung immer tiefer und umfassender durch und
dehnte sie auf biologische und kosmologische Vorgänge aus.

Erst nach einem langen, oft persönlich geführten Streit mit
Helniholtz und Joule fand Mayers Entdeckung die gebührende
Anerkennung.

Vor allem war es Helniholtz, der sich in einer 1847 erschienenen
Schrift, «Erhaltung der Kraft», auf alle möglichen Leute als
Vorgänger beruft, nur nicht auf Mayer, für den es geradezu ein
Herzensbedürfnis war, von einem anerkannten Fachmanne gerecht
beurteilt zu werden. Dazu kommen noch ungünstige Familienverhältnisse,

die auf Julius Robert Mayer schwer lasteten. Zwei seiner
Töchter starben und, als die Revolution im Jahre 1848 ausbrach,
finden wir Robert Mayer, im Gegensatze zu seinem Bruder Fritz,
im Lager der staatstreuen Elemente. Diese Einstellung zu den
Märzereignissen dieses Jahres hätte ihn fast da6 Leben gekostet.
Der furchtbarste Schlag für den großen Physiker war aber die
Erwiderung eines jungen Doktors namens Otto Scyfjcr auf einen
in der «Augsburger Allgemeinen Zeitung» erschienenen Artikel
«Wichtige physikalische Erfindung», in dem Mayer die Priorität
seiner wissenschaftlichen Forschungen ein für allemal festgestellt
wissen will.

Die Wirkung dieser Entgegnung gab der ohnehin stark erschütterten

Gesundheit Mayers den Todesstoß. In einem Anfall springt
er am 28. Mai 1850 von seiner im zweiten Stockwerk gelegenen
Wohnung in Heilbronn auf die Straße und bricht sich beide Beine.
Nach einem schmerzhaften Krankenlager sucht er in Wildbad
Heilung und Genesung, konnte aber zeitlebens nicht mehr seine

83



Der große Basler Theologe und zuverlässigste Freund
Nietzsches, Franz Overbeck, schreibt in «Christentum und
Kultur». «Die Menschheit wird ohne Religion leben nur, wenn sie
es muß. Sie hat aber schon manches Müssen überlebt.»

Omikron

Gott und Teufel
Beide gehen uns nichts an. Es sind Gestalten aus der menschlichen

Phantasiewelt, deren Aufkommen wir aus psychologischen

Gründen verstehen, in unserm realen Weltbild aber
haben sie so wenig zu tun wie andere mythologische Figuren.
Weil sie aber in den Köpfen der Gläubigen noch immer ihr
verspätetes Dasein fristen und von da aus als Ideen, d. h. als
deren Auswirkungen auf vielen Lebensgebieten, vor allem in
der Erziehung und damit in der Gesellschaft und im Staate,
einen beträchtlichen, ja maßgebenden Einfluß ausüben, müssen

wir uns dann und wann mit ilmen befassen.
Anlaß zu den folgenden Ausführungen gab mir ein

Zeitungsausschnitt, den ich vor einiger Zeit in meine Sammlung gelegt
hatte, eben um gelegentlich darauf zurückzukommen. Darin
stellt sich der Verfasser mit anerkennenswertem Mute unter
Angabe seines Namens als Kriegsgegner und als Gegner der
Todesstrafe vor. Aber was ist nach seiner Meinung schuld daran,

daß es Massen- und Einzelmorde gibt? Sucht er nach
Motiven in der Politik, im persönliclien oder nationalen Egoismus,

in Erziehungsfehlern und Umweltseinflüssen, in
Fehlanlagen? Nein, er zerrt die Ursachen aus der mythologischen
Rumpelkammer hervor, aus der ja übrigens hochoffiziell auch
die moralischen Maximen bezogen werden.

Er schreibt: «Wo immer gemordet wird, hat der Teufel die
Oberhand bekommen und wurde Gott in die Defensive
gedrängt.» — Man merkt natürlich schon, daß er unter Gott die
Macht des Guten und imter Teufel die des Bösen verstellt.
Aber was heißt «Macht»? Es gibt keine Macht ohne einen
Machtinhaber oder Machtsausüber; die Verpersönlichung der
beiden Mächte drängt sich auf. Und es ist denn auch wirklich
so, daß für einen ganz erheblichen Teil der wirklich gläubigen
Christenheit Gott und Teufel nicht abstrakte Begriffe sind.
Der naive Gläubige stellt sich darunter etwas vor, und der
Bilderreichtum der katholischen Kirchen weist ja deutlich auf
die alte Erkenntnis hin, daß das Geschaute mehr wirkt als das

bloß Gedachte oder Gehörte.
So greift auch der Artikelverfasser zur Bildhaftigkeit und

stellt Gott beinahe handgreiflich realistisch im Kampf mit
dem Teufel dar. Und immer und überall ist Gott der Unter¬

frühere Haltung wiedergewinnen. Er mußte von nun an beim
Gehen das rechte Bein nachziehen. Auch der zu dieser Zeit
ausgebrochene Kampf zwischen Wissen und Glauben, in welchen die
bedeutendsten Köpfe seiner Zeit in Wort und Schrift eingriffen,
ging an ihm nicht spurlos vorüber.

Er, der Naturwissenschaftler, dessen Denken und Fühlen nur
den Erscheinungen in der Natur und ihren Gesetzen galt, Guchte

einen Ausweg aus diesem Konflikte zu finden. Damals wiederholten
sich aber die Anfälle der bereits früher bestandenen Ueberreizung
dermaßen, daß er eine Kaltwasserheilanstalt zur Wiederherstellung
seiner Gesundheit aufsuchen mußte. Denn in ihm nagte wie in
Semmelweis der Gedanke, von den anerkannten Vertretern der
Fachwissenschaft nicht vollwertig genommen zu werden. Seine

Gereiztheit steigerte sich von Tag zu Tag, bis er in seiner seelischen

Depression und wissenschaftlichen Isolierung mit seinen Nerven
so weit war, daß er in der Heilanstalt Winnenthal, wo ein Hofrat
Zeller die Leitung innehatte, landete. Dieser Arzt, der die Bedeutung

Mayers und die Ursachen seiner Erkrankung nicht erfaßte,
verwies ihn an die Badeheilanstalt Göppingen, die damals unter
der Leitung Dr. Landerers stand, der diese Anstalt gerade in ein
Sanatorium für Nervenkranke umzuwandeln beabsichtigte. Unter
den widrigen Zuständen in dieser Anstalt litt Mayer sehr, er verfiel

legene, der in die Enge Getriebene ; mit seiner Allmacht ist es

nichts. Wollte man von so einer überhaupt sprechen, so käme

sie dem Teufel zu. Man halte sich den vorhin zitierten Satz

vor Augen, wonach Gott in jedem Mordfall, also auch im

Kriege, vom triumphierenden Teufel in die Defensive
gedrängt ist, und vergegenwärtige sich: Seit die Erde das Glück

hat, der Tummelplatz der Menschheit zu sein, war das Morden

an der Tagesordnung, unter einzelnen Menschen, zwischen

Horden, Stämmen, Rassen, Völkern, aus Haß, Rachegicr,
Habsucht, um Besitz, Macht, Ruhm, um die Gültigkeit theologischer

Spitzfindigkeiten usw. Und nicht ein Tröpflein gewalttätig

vergossenen Blutes vermochte Gott zu rinnen verhindern!
Welch ein Schwächezeugnis Oder wollte er niclit? Das wäre

noch schlimmer! So oder so — der fromme Artikelschreiber
hat mit seiner Darstellung recht. Man könnte ihm dankbar
sein für seine Aufrichtigkeit; aber er weiß ja gar nicht, was

er mit dieser angestellt hat: er hat seinen Herrn und Meister

im Himmel entthront, indem er ihn uns niclit als allmächtig,
im Gegenteil als ohnmächtig vorstellte. Wenn das ein Freiden-
ker getan hätte, so wäre es als Gotteslästerung beurteilt
worden. Der gute Mann braucht aber nicht zu befürchten, daß er

von den frommen Lesern einer solchen bezichtigt werde. Er

hat aus dem Schwall seiner schönen Gefühle heraus geschrieben,

ohne den Verstand zu konsultieren, der ja im Religiösen
immer ein Störenfried ist und ihm üi diesem Falle gesagt hätte,

er habe sich an der göttlichen Würde bös vergriffen. Und so

werden seine frommen Leser den Artikel rein gefühlsmäßig
aufgenommen, mit dem lieben, bedrängten Gott Erbarmen
gehabt und den bösen Teufel — «zum Teufel gewünscht» liaben.

Wir wollen aber in einer nächsten Nummer des «Freidenkers»
doch noch ein paar Gedanken daran knüpfen. E. Brauchlin

Horribilis aspectus religionis!
Der entsetzliche Anblick der Religion! Wer wagt diese blas-

phemische Aussage? Es ist der lateinische Dichterphilosoph
Lucretius Carus, Zeitgenosse Caesars, begeisterter Jünger Epi-
kurs, nach allgemeinem Urteil und besonders nach der
Ueberzeugung Goethes, einer der besten Klassiker der römischen
Literatur. Gleich zu Beginn seines berühmten Werkes «de

rerum natura» beschreibt Lucrez, wie das Menschengeschlecht
früher von der wuchtenden Last der Religion zu Boden
gedrückt wurde, von der Religion, «welche hoch von den
himmlischen Religionen her drohend den Menschen ihr Haupt
zeigte, ein Haupt, schauerlich anzusehen».

zeitweise in ein «furibundes Delirium», wurde oft in eine Zwangsjacke

gesteckt, bis er nach einem Vierteljahr nach Winnenthal zu

Zeller zurückgebracht wurde, wo er 13 Monate unter allen erdenklichen

seelischen und körperlichen Mißhandlungen schmachten
mußte, bis er sich endlich seine Freiheit zu erzwingen vermochte.
Wer der Urheber seiner Einlieferung in die Nervenheilanstalten
Winnenthal und Göppingen war, ist nicht genau festzustellen.
Friedländer läßt in seinem Buche, Seite 27, die Frage offen, ob die

Geistlichkeit, ein neidischer Kollege oder seine eigenen Verwandten

es waren, die den Gelehrten auf diese Weise «heilen» wollten.
Das Schicksal Mayers war um 60 beklagenswerter, als er sich sclher

seines Zustandes wohl bewußt war und in einem Aufenthalte in

einer Heilanstalt dieser Art eine schwere Demütigung, ja eine

Aechtung seiner eigenen Person erblickte. Seine seelische
Verfassung war der Semmelweis' ähnlich, dessen seelische Zustände,
eine ständige Gemütserregung und Gereiztheit, zum großen Teil

auf sein körperliches Leiden — eine chronische Gehirnhautentzündung

— zurückzuführen waren. Auch Julius Robert Mayer litt zu

jener Zeit, wie sein Biograph Friedländer ausdrücklich betont, an

einer «Gehirnentzündung», zeigte aber niemals Zeichen einer
Geisteskrankheit.

Die folgenden Jahre, die Mayer in zufriedenstellender Gesund-

84


	Reif zur Kapitulation

