Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 10

Artikel: Wird die Katholische Kirche Jan Hus rehabilitieren?
Autor: Machovec, Milan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erzbischof Makarios

zeigt heute der Welt, dal3 ein christliches Glaubensbekenntnis
keinerlei Gewihr fiir ein christliches Handeln verbiirgt. Seit
Monaten bemiiht er sich als Prisident von Zypern auch dem
schwiichsten geistigen Auge und dem blédesten Kopf klarzu-
machen, daB3 die schénen Worte von christlicher Nichstenliebe,
Duldsamkeit und Barmherzigkeit nichts als leere Worte sind,
denen ein hochgestellter Kirchenfiirst im vielgepriesenen
christlichen Abendland schamlos entgegenhandeln darf.

1960 hatte Makarios die Vereinbarungen mitunterzeichnet,
die die Verhiltnisse zwischen der christlichen und tiirkischen
Gemeinschaft der Insel regeln sollten und fiir deren Innehal-
tung England mit Griechenland und der Tiirkei die Garantie
msicherten. Um die Jahreswende 1963 aber erklirte Makarios
eigenmiichtig diese Vereinbarungen fiir null und nichtig und
ermunterte damit die griechischen Zyprioten zu militdrischen
Angriffen gegen die tiirkische Minderheit. Als daraufhin zur
Warnung der Angreifer tiirkische Diisenflugzeuge die Insel
iiberflogen, spielte Makarios den in seinen Hoheitsrechten ver-
letzten Prisidenten von Zypern und rief den Sicherheitsrat
an. Den britisch-amerikanischen Vorschlag, daf} einige Kontin-
gente der Nato den Frieden auf Zypern aufrecht erhalten soll-
ten, welchem Vorschlag Griechenland und die Tiirkei zustimm-
ten, wies aber Makarios zuriick und erreichte, daB der UNO-
truppe diese Aufgabe iiberbunden wurde. U Thant, der Gene-
ralsekretiir der UNO, beschnitt aber die Handlungsgewalt die-
ser Truppe derart, daf3 die Blauhelme zu ldcherlichen Be-
obachtern degradiert wurden, die untitig zusehen muflten,
daf} die Kiimpfe teilweise wieder aufflackerten und daB3 unter
ihren Augen Tiirken als Geiseln verschleppt wurden und fiir
immer verschwanden. Schliefllich wurde trotz des Protestes
des UNO-Generalsekretirs auch die Bewegungsfreiheit seiner
Truppe dermafBlen eingeschrinkt, daB3 sie nicht feststellen
konnte, wie Makarios und Grivas mit Truppenverschiebungen
und Munitionstransporten einen neuen Angriff auf die tiirki-
sche Minderheit vorbereiteten.

Dieser erfolgte dann, unbeachtet der Abmahnung durch die
UNO-Truppe, am 5. August, worauf sich die tiirkische Luft-
waffe am 8. August in den Kampf mischte. Diese zum Schutze
der tiirkischen Minderheit erfolgte AbwehrmaBnahme, zu der
nach dem Garantievertrag die Tiirkei ein volles Recht besaB,
stempelte der heuchlerische Erzbischof zu einem feindlichen
Angriff auf Zypern und beniitzte diesen Vorwand um Chrusch-
tschew und Nasser um militirische Hilfe zu ersuchen. Dieses
Hilfegesuch verwertete Makarios zugleich als Druckmittel, um
die schwiichliche griechische Regierung mit Erfolg ganz seinem
Willen zu unterwerfen. So konnte sein Vertreter in London
kiihn erkliren, die Regierung Zyperns sei zu keinen Zugestind-
nissen bereit und wenn es darob zum dritten Weltkrieg kime.

Auf den neuerlichen Appell des Sicherheitsrates gelang es
am 10. August den kriegerischen Auseinandersetzungen Einhalt
zu tun. Makarios verband sein Nachgeben mit der Drohung,
wenn die tiirkischen Flugangriffe nicht eingestellt wiirden,
werde er den Angriff auf alle tiirkischen Siedlungen befehlen.
Was das heilen will, besagt eine Zeitungsmeldung, nach der
ein in der Nihe der bekimpften Stadt Kokkina gelegenes Dorf
am 9. August durch die griechischen Zyprioten erobert und
dem Erdboden gleichgemacht worden war. Die von Makarios
gegeniiber den tiirkischen Zyprioten verhingte Zufuhrsperre
an Lebensmitteln und Wasser erfuhr wohl nachtriiglich durch
die Bemiihungen des Internationalen Roten Kreuzes eine etwel-
che Lockerung, wurde aber neuerdings auf weitere Ortschaf-
ten ausgedehnt. Zufolge der riicksichtslosen Eigenmichtigkei-
ten des regierenden Erzbischofes schwelt die Kriegsgefahr wei-
ter auf Zypern und sieht sich heute Griechenland nach den
eigenen Worten seines Ministerprisidenten Papandreou in
einen Teufelskreis gezogen.

Was sagen dazu die christlichen Vélker, was die christlichen
Kirchen? Sollten sie sich nicht zu einem einzigen Aufschrei
vereinen und Makarios vor Augen fiihren, was er seiner Stel-
lung als Christ und hoher geistlicher Wiirdentriiger schuldig
ist? Doch davon war im Augenblick der héchsten Gefahr
wenig zu vernehmen.

Vird die Katholische Kirche
Jan Hus rehabilitieren?

Eine Notiz in unserer Tagespresse machte uns auf die Schrift Prof. Dr.
Milan Machovees in Prag aufmerksam: «Wird die katholische Kirche
Jan Hus rehabilitieren?» Da uns das in tschechischer Sprache geschrie-
bene Buch nicht zugiinglich ist, baten wir den Verfasser um eine Bespre-
chung sciner Arbeit. In verdankenswerter Weise stellte uns Herr Prof.
Dr. Machovec den folgenden Aufsatz iiber sein Werk zur Verfiigung.
Wir freuen uns, unsere Leser wenigstens auf diese Weise mit der be-
merkenswerten Schrift und den aufschluBreichen Gedankengingen Prof.
Dr. Machovecs bekannt machen zu kénnen, Redaktion

In dem so genannten Buche («Bude katholicka cirkev rehabili-
tovat Jana Husa?», Prag 1963, 128 Ss.) versuche ich diese Frage zu
losen, die kein «rein kirchliches» Problem darstellt — um nicht
crein akademisches», d. h. spitzfindiges Problem zu sagen, sondern
mit weitgehenden Konsequenzen und Perspektiven eng verbunden
ist. Deswegen kann diese Frage nur auf Grund komplizierter ge-
schichtlicher Tatsachenforschung gelost werden.

Der Verfasser — als ein iiberzeugter Atheist — ist der Meinung,
daB nur die konsequente atheistisch-materialistische Weltanschau-
ung iiber eine geniigende methodologische Ausriistung verfiigt, um
auch solche scheinbar kirchlich-dogmatischen Fragen in ihrem vol-
len geschichtlichen Gewicht auffassen und lésen zu kénnen. Die
zeitgenpssischen religiosen und theologischen Stromungen sind sei-
ter Meinung nach sehr wichtiz — der Atheist soll sie nicht igno-
tieren, sondern eingehender studieren. Er muB auch in den Reihen
der Kirchenmiinner fein differenzieren, um sich in seiner eigenen
personlichen Tiitigkeit richtig zu orientieren.

Man kann Atheist sein und doch die Religion als eine wichtige
historische Erscheinung auffassen; ja eben der Atheist, weil er
nichts «Uebernatiirliches» in der Religion zulidBt, muBl jede Bewe-
gung und Umwandlung innerhalb der Kirche als etwas ganz «Irdi-
sches», absolut «Diesseitiges» beobachten. Er soll deshalb auch die
theologischen Stromungen nicht in Bausch und Bogen verachten,
sondern auch unter ihnen unterscheiden und zu bestimmen versu-
chen, auf welchen Wegen — manchmal sehr eigenartigen — auch
auf diesem Gebiet der Humanismus vorwiirts schreitet. Der Atheist
kann und muf} deshalb auch in dem Theologen nicht nur den Geg-
ner, sondern auch einen ernsten Diskussionspartner, ja sogar einen
potentiellen Verbiindeten fiir die Zukunft erblicken; so etwas ist
natiirlich nur in dem Fall méglich, wenn der Atheismus nicht eine
personliche Schwiche, z.B. einen «negativen Gefiihlskomplex»,
sondern eine feste und positive Lebenskraft darstellt.

Dal} das oben angefiihrte Hus-Problem in den letzten Jahren wie-
der lebendig zu werden beginnt, das ist kein Zufall, kein Stecken-
pferd von drei oder vier Kirchenhistorikern. Der Autor erklirt die
Aktualitat der Hus-Sache als eine der wichtigsten theoretischen
Konsequenzen der 6kumenischen Bewegung, die sich besonders seit
dem Anfang des Pontifikates des verewigten Papstes Johannes
XXIIL. in der Christenheit weit und tief entwickelte.

Die okumenische Bewegung — d. h. die Tendenzen zur Wieder-
vereinigung der jahrhundertelang geteilten Christenheit — erklirt
der Verfasser als eine ganz natiirliche Folge der bisherigen histo-
rischen Entwicklung und der jetzigen gesellschaftlichen Umstinde,
besonders des fortschreitenden Uebergewichts der sikularisierten
Formen des Lebens, des praktischen Atheismus und der nichtchrist-
lichen Bewegungen und Linder. Das neue Leben Indiens, der ara-
bischen Linder usw., die Macht der marxistisch orientierten Staa-

75



Es war ein Laie aus Basel, der unmittelbar nach den bluti-
gen Kédmpfen vom 5. bis 10. August in einem Schreiben an das
Generalsekretariat des Oekumenischen Rates der Kirchen sei-
ner Betriibnis und bitteren Enttduschung Ausdruck gab, daB
dieser Rat sich wohl mit der Zypernfrage beschiftigt habe,
nicht aber auf die Ursachen der verhingnisvollen Krise ein-
gegangen sei und Erzbischof Makarios vor aller Welt als den
Hauptschuldigen gebrandmarkt habe.

Der reformierte Weltbund, der seine Generalversammlung
vom 3. bis 13. August in Frankfurt a. M. durchfiihrte, lie3 sich
durch die Ereignisse auf Zypern nicht von seinen brennenden
Fragen, wie von der Neufestsetzung des Osterdatums ablenken.
Wenn die biindnerische evangelische Kirchensynode meinte, sie
miisse sich zum politischen Geschehen vernehmen lassen,
wire da ein Appell an Makarios ihrer Sorge um den christ-
lichen Glauben nicht niher gelegen als ein Mahnruf an zwei
Bundesrite wegen der Frage des Durchstiches der Urner- vor
den Biindneralpen?

Was aber tat der Oberhirte der Katholiken? Hatte Hoch-
huths Anklage im Stellvertreter die Leute um den vatikani-
schen Stuhl noch nicht hellhériger gemacht? Die Kémpfe auf
Zypern fanden vom 5.bis 10. August statt. Am Sonntag, den
9. August erliel Papst Paul VI. auf seinem Sommersitz in
Castelgandolfo sein erstes Rundschreiben an die Welt, in dem
er die kommunistische — lies gottlose — Weltanschauung ver-
urteilt. Drei Tage spiter richtete er einen Appell zugunsten der
Entwicklungshilfe an die Welt. Da endlich, am 15. August,
nachdem bereits fiinf Tage zuvor die dénische Regierung, Pri-
sident Bourgiba in Tunis und Marschall Tito an die Regie-
rungen von Zypern, Griechenland und die Tiirkei gelangt
waren, um diese zur friedlichen und versohnlichen Beilegung
des Konfliktes zu bewegen, folgt ihnen Paul VI. auf dem glei-
chen Weg in «Bestiirzung und Beunruhigung». Ja, er tat noch
ein iibriges: er hat fiir eine friedliche Losung gebetet.

Wir meinen: Wenn der Papst wirklich an die Macht des Ge-
betes glaubt und er im tiefsten Herzen um den Frieden bangt,
dann hitte er das Kind auch klar beim Namen nennen und

den unverantwortlich mit dem Krieg spielenden Erzbischof
ihrem gemeinsamen Gott zur Erleuchtung und Bekehrung zu
einem wirklichen Christen vor aller Welt empfehlen diirfen,
Und diesem Wunsch hitte sich wohl nicht nur die Christen.
heit, sondern die ganze Menschheit angeschlossen. AT

Unerfiillte Wiinsche

Hier nur zwei dieser bisher und wohl noch auf lingere Zeit
hinaus unerfiillten Wiinsche:

1. Es mochte gemeinsam fiir das ganze deutsche Sprach-
gebiet, gemeinsam also fiir Deutschland, Oesterreich und die
Schweiz, ein publizistisches Organ geschaffen werden zur offe-
nen Aussprache, zur offenen und direkten Auseinandersetzung
zwischen dem christlichen Jenseitsglauben hier und dem Dies-
seitsglauben des christlich nicht mehr gebundenen miindigen
Menschen dort; ein offentlicher Sprechsaal also, in dem die
weltanschaulichen Gegensitze offen und klar einander gegen
iibertreten. Die heute offenkundigen und nicht mehr iiber
briickbaren Gegensitze sollen nicht um des lieben Landfrie-
dens willen zuriick, sie sollen um der Wahrheit und um der
Klarheit willen so scharf wie moglich herausgestellt werden,
damit die Oeffentlichkeit endlich einmal von diesem unver
einbaren Gegensatz Kenntnis nehme; damit sie sich dieses Ge-
gensatzes in seiner ganzen unheilvollen Bedeutung fiir die Kul-
tur und fiir die Wahrheitsfrage bewuf3t werde; damit sie dar-
aus eventuelle Konsequenzen ziehe.

Heute schreiben sich die beiden gegensiitzlichen Welt- und
Wahrheitskonzeptionen gewifl griindlich aus, aber immer nur
in den fiir ihre je eigenen Anhiinger bestimmten Organen;
diese Organe werden nur von den je eigenen Anhingern gele
sen; Wort und Antwort des Gegners bleiben ungehért. So lau-
fen die beiden Linien beziehungslos nebeneinander her und
laufen immer weiter auseinander. Die Selbstsicherheit inner-
halb der beiden Linien steigert sich zusehends, dafiir aber

ten, aber auch der praktisch «gottlose» Lebensstil der meisten no-
minellen Christen auch in westlichen Lindern — das alles zwingt
die Kirchen nicht nur Wege und neue Mittel ihrer Anniiherung zur
jetzigen Gesellschaft (aggiornamento) zu suchen, sondern es ergibt
sich daraus ganz folgerichtig, daB8 der Katholik so wie der Prote-
stant in einem Andersgliubigen nicht mehr einen Feind, sondern
einen Verbiindeten gegen die «groBere Gefahr» der nichtchristli-
chen Welt sieht.

In der letzten Instanz ist also die 6kumenische Bewegung die
Folge und das Symptom der relativen Schwiche der Religion im
XX. Jahrhundert. Daraus konnen wir aber nicht schlieBen, die
filhrenden 6kumenischen Personlichkeiten miifiten deswegen auch
«schwach» sein, nur geringen EinfluB haben. Jede historische Um-
wandlung braucht notwendig ihre groflen Geister und ihre starken
Charaktere — so z. B. in der protestantischen Theologie Karl Barth,
in der 6kumenischen Bewegung Papst Johannes mit seiner Idee der
erneuernden Krifte: des Konziliarismus, der Niachstenachtung und
der Lebensfreude.

Und machen wir uns keine Illusionen! Wir diirfen nicht uns
selbst tiuschen: der Atheismus hat keine Gewihr, keine geschicht-
liche Garantie, da er auch in der Zukunft in den ideologischen
und moralischen Kimpfen immer nur gewinnt. Der weitere Fort-
schritt des atheistischen Humanismus kann nicht spontan stattfin-
den, sondern u. a. nur unter der Bedingung, dal wir die wirkliche
Stirke und Anziehungskraft auch dieser Personlichkeiten athei-
stisch und mit Achtung fiir ihr Lebenswerk erkliren und diese
Stirke zur eigenen Stirke umwandeln.

Das Hus-Problem wird so zum Problem der jetzigen und kiinfti-
gen Gestalt der katholischen Kirche und aller Christenheit, ja so-
gar der ganzen Menschheit. Der Verfasser schildert deswegen in

76

dem oben angefiihrten Buche zuerst ausfiihrlich die Lage des zeit-
gendossischen Katholizismus, z. B. des langsam in Erscheinung tre-
tenden und sich vertiefenden Antagonismus zwischen der katholi-
schen Hierarchie und der romischen Kurie, er versucht auch zu
zeigen, warum von den Monchsorden besonders die Jesuiten und

die Benediktiner — keineswegs paradox, sondern als Folge ihrer
eigenen alten Tradition! — groBe okumenische Aktivitdt leisten
konnen.

Die skumenische Bewegung hat nicht nur ihre praktischen (li-
turgischen, kirchlich-juridischen usw.), sondern auch ihre theo-
logischen Seiten und Aufgaben. Sollen die Versuche um die Wie-
dervereinigung der katholischen, orthodoxen und evangelischen
Christen in einer «universalis ecclesia Jesu Christi» nicht schon im
voraus absolut scheitern, konnen sich die Christen verschiedener
Konfessionen nicht mehr gegenseitig verketzern — das aber nicht
nur, was die Zukunft, sondern auch was die Vergangenheit betrifft.
Besonders die Geschichte des groBen ost-westlichen Schismas, der
Reformation und der Gegenreformation mull unbedingt ganz neu,
«okumenisch» erfaB8t, erklirt und bewertet werden. Die katholi-
schen Gelehrten miissen gute Worte auch fiir Luther und Calvin
finden, die evangelischen Theologen fiir Thomas von Aquino, ja
sogar fiir Ignaz von Loyola! Es ist sehr schwierig, aber nicht un-
moglich. Aber noch mehr: der katholische Theologe mu8 Wege fin-
den, um den Papst Pius IX. mit seinen Dogmen nicht zwar gleich
abzulehnen (das wire zuviel), aber um seine Titigkeit zu relativi
sieren. Auch das ist moglich — daran arbeiten schon einige katho-
lische «Konzilstheologen».

Und jetzt ist es ganz klar, warum die Hus-Sache neue Anzie
hungskraft erwarb: die sogenannte «tschechische Reformation» im
XIV.—XV. Jahrhundert, die in dogmatischer Hinsicht nicht so weit



bilden sich Fihigkeit und Kunst der direkten Aussprache von
Tag zu Tag zuriick.

Vor mir liegt aus der Zeitschrift «Radio und Fernsehen»
vom 29. Miirz 1964 die Seite 5 mit dem «Gesprich». Hier macht
Franz Sidler, wahrscheinlich ein Pfarrherr, den tastenden Ver-
such zu einer solchen weltanschaulichen Konfrontation. Er 1d83t
merst einen marxistisch-atheistischen Naturforscher aus der
deutschen Ostzone zu Worte kommen und stellt ihm nachher
seine betont christliche Auffassung als scharf profilierte Anti-
these gegeniiber. Mit dem «Sieg» der christlichen Sache bricht
das Gespriich abrupt ab — es sollte aber dringlich, sogar sehr
dringlich weitergefiihrt werden. Die christliche Antithese
enthiilt so viele unhaltbare und direkt falsche Aussagen, daf3
eine Richtigstellung in einer Fortsetzung des Gesprichs zur
gebieterischen Pflicht wird. Wir gehen hier rasch nur auf
einige wenige Irrtiimer und Falschmeldungen dieser christ-
lichen Antithese ein:

1. Der Vertreter der Ostzone lehnt die christliche Schop-
fungslehre entschieden ab; nicht aus einem géttlichen Schop-
fungsakt, sondern aus der natiirlichen Entwicklung leitet er
das Leben her und schreibt: «Damit es pulsierte, brauchte sich
nur EiweiB zu bilden und bestimmte Formen anzunehmen.»
Da stellt der Christ Sidler die Frage: «Aber das Eiweil, wer
hat es geschaffen?»

Immer wieder erleben wir es in unseren Diskussionen iiber
Welt und Schépfung, daBl allen unseren Darlegungen von
christlicher Seite her die Frage entgegengestellt wird: «Wer,
wenn nicht Gott, hat denn das alles erschaffen?» — und immer
wieder miissen wir darauf aufmerksam machen, dafl die so
formulierte Frage nach den Gesetzen der formalen Logik zwei
typische Erschleichungen enthilt; das, was zur Diskussion
steht und was durch die Diskussion allererst erwiesen werden
miilte, das wird mit oder ohne Tiuschungsabsicht als bereits
bewiesene Voraussetzung in den Wortlaut der Frage einge-
baut; genauer:

a) Mit dem Wort «erschaffen» wird der gottliche Schop-
fungsakt bereits vorausgesetzt, wilhrend er doch eben erst be-
wiesen werden miiBte.

b) Mit dem persénlichen Fragepronomen «Wer?» wird auch
die Antwort bereits festgelegt auf einen personlich gefaBten
Schépfer, also Gott.

2. Der ostzonale Naturforscher schreibt, daf3 heute die christ-
liche Schopfungslehre mit «absoluter Sicherheit» abgelehnt
werden kann. Der Christ Sidler darauf: «Mit seiner absoluten
Sicherheit deckt er die Armseligkeit seines Systems auf.» Nie-
mand aber pocht so sehr auf den Absolutismus und auf die
absolute Sicherheit seiner Lehre als der christliche Theologe.
Will er damit auch Zeugnis ablegen von der «Armseligkeit
seines Systems»?

3. Sidler meint, in einer Wissenschaft ohne Gott werde der
Mensch entwertet, werde zum seelenlosen Material. «Keiner
fragt ihn nach seiner Seele.» Hat er wohl auch schon etwas ge-
hért von Literatur, Kunst, Psychologie, Psychoanalyse? Sie alle
sind in der profanen Wissenschaft beheimatet.

4. Sidler beruft sich natiirlich auch auf die «Lehre der be-
deutendsten Wissenschaftler», die heute, wie Sidler meint, zur
gottlichen Schopfungslehre und zur Seele des Menschen zu-
riickkehren. Als Kronzeugen fiir diese Bewegung der modernen
Wissenschaft zu Gott hin nennt er Max Planck und Albert
Einstein.

Vielleicht weil3 er es nicht besser; vielleicht aber verliBt er
sich getrost darauf, daB3 ihn keiner der Leser zur Verantwor-
tung ziehen wird dafiir, dal er da eine falsche Behauptung
aufstellt. Die Behauptung némlich ist grundfalsch; die beiden
genannten groflen Forscher bekennen sich wohl zu einer Art
Weltfrommigkeit, zu einer Art Diesseitsreligion, die aber mit
den Grundlehren des Christenglaubens nichts gemeinsam hat;
beide lehnen den Glauben an einen personlich gefafiten Gott
bewuBt und deutlich ab. Max Planck schreibt in einem Pri-
vatbrief aus Gottingen vom 18. Juni 1947: «... teile ich Thnen
mit, dal ich selber seit jeher tief religios veranlagt bin, daBl
ich aber nicht an einen personlichen Gott, geschweige denn
an einen christlichen Gott glaube.» Diese Einsicht ist die reife
Frucht eines auBlerordentlich fruchtbaren, in Forschung und

ging wie z. B. hundert Jahre spiter die schweizerische Reformation,
kann fiir die katholischen Theoretiker jetzt am Anfang der «oku-
menischen Epoche» als Priifstein dienen, um die nétigen theoreti-
schen und methodologischen Fihigkeiten zu erwerben, ohne welche
Katholizismus oder Oekumenismus kapitulieren miiten.

Der Verfasser beniitzt dann die ausfiihrliche Kritik des Werkes
des franzésischen Benediktinerménches Paul de Vooght «L’hérésie
de Jean Huss» (Louvain 1960), um es als typische Erscheinung
einer solchen «6kumenischen Vorbereitung» zu kennzeichnen, aber
auch um die Grenzen weiterer dhnlicher Versuche zu umreilen.
Paul VI. oder dieser oder jener kiinftige Papst (besonders wenn es
irgendein «Pius XIIL» sein sollte!) kann gewiB die Johannes-Ten-
denzen mehr oder weniger hemmen, mehr oder weniger abdndern,
aber nicht mehr ganz vernichten. Das wiire nach der Enzyklika «Pa-
cem in terris» fiir den Weltkatholizismus zu gefihrlich, peinlich, kom-
Promittierend. Deswegen ist es wahrscheinlich — so schlieBt der
Verfasser —, daB in Zukunft nicht nur zwei oder drei Historiker
wie de Vooght den Magister Jan Hus als einen guten Katholiken,
wenn auch — und eben deshalb! — als einen Reform-Katholiken,
seine Richter als eine «Bande von Fanatikern» (de Vooght), mehr
ketzerisch als Hus selbst, auffassen werden, sondern daB friither
oder spiiter auch eine offizielle «Rehabilitation» von seiten des
Papstes stattfinden wird.

Der Verfasser versucht zugleich die theoretisch-methodologi-
schen Grenzen solcher jetzt sicher noch tapferen und ehrenhaften
Konzeptionen festzustellen, zu denen de Vooghts Buch ohne Zwei-
fel_ gehort, als auch die Grenzen der gesellschaftlich-moralischen
erkung solcher Versuche, besonders in dem Vaterlande von Jan
Hus. Die Rehabilitation eines Mirtyrers, der von der katholischen

Kirche mehr als fiinf Jahrhunderte als Ketzer bezeichnet wurde,
jetzt — wenn er als «Ketzer» in der ganzen Welt beriihmt ist —
soll es nicht eher die Rehabilitation der katholischen Kirche als
des Konstanzer Mirtyrers bedeuten? So problematisch und kompli-
ziert ist die ganze Angelegenheit.

Trotzdem existiert etwas, was zugleich einfach und erhaben ist:
die Menschenwiirde, die umfassend und unteilbar ist, von der Jo-
hannes XXIII. in der Enzyklika «Pacem in terris» schone Worte
schrieb. Im Hinblick auf dieses Recht jedes menschlichen Wesens
auf seine personliche Ehre und Wiirde — und besonders wenn wir
— ob Christ oder Atheist — wirklich unser zukiinftiges Leben im
Frieden suchen wollen, wiire es sehr ratsam und weise, wenn wir
die Vergangenheit nicht mehr als Mittel zu gegenseitigen Angriffen
beniitzten, als Mittel zur Beibehaltung hundertjihriger MiBver-
stindnisse und Vorurteile, sondern als Mittel des ehrlichen Kamp-
fes um die Wahrheit und die gegenseitige Achtung. Deswegen wiire
es auch sehr ratsam, wenn die zeitgendssische katholische Kirche
den Mut finde, das schreckliche Verbrechen des sonst gerade jetzt
interessanten Konstanzer Konzils offiziell und feierlich zu verur-
teilen.

Uns Atheisten kann es persénlich sicher gleichgiiltig sein, wenn
Hus vielleicht sogar heiliggesprochen werden sollte; wir werden
seine historischen Verdienste in jedem Fall wiirdigen. Aber als
Menschen des XX. Jahrhunderts — die unter Gliubigen leben miis-
sen und auch sie als Mitmenschen anerkennen mochten — ist es uns
sicher nicht gleichgiiltig. Denn nicht nur die Hus-Sache: die Sache
der ganzen Menschheit steht jetzt auf dem Spiel.

Dr. Milan Machovec, Praha
Dozent der Karls-Universitit

7



	Wird die Katholische Kirche Jan Hus rehabilitieren?

