
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 10

Artikel: Wird die Katholische Kirche Jan Hus rehabilitieren?

Autor: Machovec, Milan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erzbischof Makarios

zeigt heute der Welt, daß ein christliches Glaubensbekenntnis
keinerlei Gewähr für ein christliches Handeln verbürgt. Seit
Monaten bemüht er sich als Präsident von Zypern auch dem
schwächsten geistigen Auge und dem blödesten Kopf
klarzumachen, daß die schönen Worte von christlicher Nächstenliebe,
Duldsamkeit und Barmherzigkeit nichts als leere Worte sind,
denen ein hochgestellter Kirchenfürst im vielgepriesenen
christlichen Abendland schamlos entgegenhandeln darf.

1960 hatte Makarios die Vereinbarungen mitunterzeichnet,
die die Verhältnisse zwischen der christlichen und türkischen
Gemeinschaft der Insel regeln sollten und für deren Innehaltung

England mit Griechenland und der Türkei die Garantie
zusicherten. Um die Jahreswende 1963 aber erklärte Makarios
eigenmächtig diese Vereinbarungen für null und tüchtig und
ermunterte damit die griechischen Zyprioten zu militärischen
Angriffen gegen die türkische Minderheit. Als daraufhin zur
Warnung der Angreifer türkische Düsenflugzeuge die Insel
überflogen, spielte Makarios den in seinen Hoheitsrechten
verletzten Präsidenten von Zypern imd rief den Sicherheitsrat
an. Den britisch-amerikanischen Vorschlag, daß einige Kontingente

der Nato den Frieden auf Zypern aufrecht erhalten sollten,

welchem Vorschlag Griechenland und die Türkei zustimmten,

wies aber Makarios zurück und erreichte, daß der UNO-
tmppe diese Aufgabe Überbunden wurde. UThant, der
Generalsekretär der UNO, beschnitt aber die Handlungsgewalt dieser

Truppe derart, daß die Blauhelme zu lächerlichen
Beobachtern degradiert wurden, die untätig zusehen mußten,
daß die Kämpfe teilweise wieder aufflackerten und daß unter
ihren Augen Türken als Geiseln verschleppt wurden und für
immer verschwanden. Schließlich wurde trotz des Protestes
des UNO-Generalsekretärs auch die Bewegungsfreiheit seiner
Truppe dermaßen eingeschränkt, daß sie nicht feststellen
konnte, wie Makarios und Grivas mit Truppenverschiebungen
und Munitionstransporten einen neuen Angriff auf die türkische

Minderheit vorbereiteten.

Dieser erfolgte dann, unbeachtet der Abmahnung durch die
UNO-Truppe, am 5. August, worauf sich die türkische
Luftwaffe am 8. August in den Kampf mischte. Diese zum Schutze
der türkischen Minderheit erfolgte Abwehrmaßnahme, zu der
nach dem Garantievertrag die Türkei ein volles Recht besaß,
stempelte der heuchlerische Erzbischof zu einem feindlichen
Angriff auf Zypern und benützte diesen Vorwand um Chrusch-
tschew und Nasser um militärische Hilfe zu ersuchen. Dieses
Hilfegesuch verwertete Makarios zugleich als Druckmittel, um
die schwächliche griechische Regierung mit Erfolg ganz seinem
Willen zu unterwerfen. So konnte sein Vertreter in London
kühn erklären, die Regierung Zyperns sei zu keinen Zugeständnissen

bereit und wenn es darob zum dritten Weltkrieg käme.

Auf den neuerlichen Appell des Sicherheitsrates gelang es

am 10. August den kriegerischen Auseinandersetzungen Einhalt
zu tun. Makarios verband sein Nachgeben mit der Drohung,
wenn die türkischen Flugangriffe nicht eingestellt würden,
werde er den Angriff auf alle türkischen Siedlungen befehlen.
Was das heißen will, besagt eine Zeitungsmeldung, nach der
ein in der Nähe der bekämpften Stadt Kokkina gelegenes Dorf
am 9. August durch die griechischen Zyprioten erobert und
dem Erdboden gleichgemacht worden war. Die von Makarios
gegenüber den türkischen Zyprioten verhängte Zufuhrsperre
an Lebensmitteln und Wasser erfuhr wohl nachträglich durch
die Bemühungen des Internationalen Roten Kreuzes eine etwelche

Lockerung, wurde aber neuerdings auf weitere Ortschaften

ausgedehnt. Zufolge der rücksichtslosen Eigenmächtigkeiten
des regierenden Erzbischofes schwelt die Kriegsgefahr weiter

auf Zypern und sieht sich heute Griechenland nach den
eigenen Worten seines Ministerpräsidenten Papandreou in
einen Teufelskreis gezogen.

Was sagen dazu die christlichen Völker, was die christhchen
Kirchen? Sollten sie sich nicht zu einem einzigen Aufschrei
vereinen und Makarios vor Augen führen, was er seiner
Stellung als Christ und hoher geistlicher Würdenträger schuldig
ist? Doch davon war im Augenblick der höchsten Gefahr
wenig zu vernehmen.

Wird die Katholische Kirche
Jan Hus rehabilitieren?

Eine Notiz in unserer Tagespresse machte uns auf die Schrift Prof. Dr.
Milan Machovecs in Prag aufmerksam: «Wird die katholische Kirche
Jan Hus rehabilitieren?» Da uns das in tschechischer Sprache geschriebene

Buch nicht zugänglich ist, baten wir den Verfasser um eine Besprechung

seiner Arbeit. In verdankenswerter Weise stellte uns Herr Prof.
Dr. Machovec den folgenden Aufsatz über sein Werk zur Verfügung.
Wir freuen uns, unsere Leser wenigstens auf diese Weise mit der
bemerkenswerten Schrift und den aufschlußreichen Gedankengängen Prof.
Dr. Machovecs bekannt machen zu können. Redaktion

In dem so genannten Buche («Bude katholickä cirkev rehabili-
tovat Jana Husa?», Prag 1963, 128 Ss.) versuche ich diese Frage zu
lösen, die kein «rein kirchliches» Problem darstellt — um nicht
"rein akademisches», d. h. spitzfindiges Problem zu sagen, sondern
mit weitgehenden Konsequenzen und Perspektiven eng verbunden
ist. Deswegen kann diese Frage nur auf Grund komplizierter
geschichtlicher Tatsachenforschung gelöst werden.

Der Verfasser — als ein überzeugter Atheist — ist der Meinung,
daß nur die konsequente atheistisch-materialistische Weltanschauung

über eine genügende methodologische Ausrüstung verfügt, um
auch solche scheinbar kirchlich-dogmatischen Fragen in ihrem vollen

geschichtlichen Gewicht auffassen und lösen zu können. Die
zeitgenössischen religiösen und theologischen Strömungen sind seiner

Meinung nach sehr wichtig — der Atheist soll sie nicht
ignorieren, sondern eingehender studieren. Er muß auch in den Reihen
der Kirchenmänner fein differenzieren, um sich in seiner eigenen
persönlichen Tätigkeit richtig zu orientieren.

Man kann Atheist sein und doch die Religion als eine wichtige
historische Erscheinung auffassen; ja eben der Atheist, weil er
nichts «Uebernatürliches» in der Religion zuläßt, muß jede Bewegung

und Umwandlung innerhalb der Kirche als etwas ganz
«Irdisches», absolut «Diesseitiges» beobachten. Er soll deshalb auch die
theologischen Strömungen nicht in Bausch und Bogen verachten,
sondern auch unter ihnen unterscheiden und zu bestimmen versuchen,

auf welchen Wegen —¦ manchmal sehr eigenartigen — auch
auf diesem Gebiet der Humanismus vorwärts schreitet. Der Atheist
kann und muß deshalb auch in dem Theologen nicht nur den Gegner,

sondern auch einen ernsten Diskussionspartner, ja sogar einen
potentiellen Verbündeten für die Zukunft erblicken; so etwas ist
natürlich nur in dem Fall möglich, wenn der Atheismus nicht eine
persönliche Schwäche, z. B. einen «negativen Gefühlskomplex»,
sondern eine feste und positive Lebenskraft darstellt.

Daß das oben angeführte Hus-Problem in den letzten Jahren wieder

lebendig zu werden beginnt, das ist kein Zufall, kein Steckenpferd

von drei oder vier Kirchenhistorikern. Der Autor erklärt die
Aktualität der Hus-Sache als eine der wichtigsten theoretischen
Konsequenzen der ökumenischen Bewegung, die sich besonders seit
dem Anfang des Pontifikates des verewigten Papstes Johannes
XXIIL in der Christenheit weit und tief entwickelte.

Die ökumenische Beivegung —¦ d. h. die Tendenzen zur
Wiedervereinigung der jahrhundertelang geteilten Christenheit —- erklärt
der Verfasser als eine ganz natürliche Folge der bisherigen
historischen Entwicklung und der jetzigen gesellschaftlichen Umstände,
besonders des fortschreitenden Uebergewichts der säkularisierten
Formen des Lebens, des praktischen Atheismus und der nichtchristlichen

Bewegungen und Länder. Das neue Leben Indiens, der
arabischen Länder usw., die Macht der marxistisch orientierten Staa-

75



Es war ein Laie aus Basel, der unmitteDbar nach den blutigen

Kämpfen vom 5. bis 10. August in einem Schreiben an das
Generalsekretariat des Oekumenischen Rates der Kirchen
seiner Betrübnis und bitteren Enttäuschung Ausdruck gab, daß
dieser Rat sich wohl mit der Zypernfrage beschäftigt habe,
nicht aber auf die Ursachen der verhängnisvollen Krise
eingegangen sei und Erzbischof Makarios vor aller Welt als den
Hauptschuldigen gebrandmarkt habe.

Der reformierte Weltbund, der seine Generalversammlung
vom 3. bis 13. August in Frankfurt a. M. durchführte, ließ sich
durch die Ereignisse auf Zypern nicht von seinen brennenden
Fragen, wie von der Neufestsetzung des Osterdatums ablenken.
Wenn die bündnerische evangelische Kirchensynode meinte, sie
müsse sich zum politischen Geschehen vernehmen lassen,
wäre da ein Appell an Makarios ihrer Sorge um den christlichen

Glauben nicht näher gelegen als ein Mahnruf an zwei
Bundesräte wegen der Frage des Durchstiches der Urner- vor
den Bündneralpen?

Was aber tat der Oberhirte der Katholiken? Hatte Hochhuths

Anklage im Stellvertreter die Leute um den vatikanischen

Stuhl noch nicht hellhöriger gemacht? Die Kämpfe auf
Zypern fanden vom 5. bis 10. August statt. Am Sonntag, den
9. August erließ Papst Paul VI. auf seinem Sommersitz in
Castelgandolfo sein erstes Rundschreiben an die Welt, in dem

er die kommunistische — lies gottlose — Weltanschauung
verurteilt. Drei Tage später richtete er einen Appell zugunsten der
Entwicklungshilfe an die Welt. Da endlich, am 15. August,
nachdem bereits fünf Tage zuvor die dänische Regierung,
Präsident Bourgiba in Tunis und MarschaU Tito an die
Regierungen von Zypern, Griechenland imd die Türkei gelangt
waren, um diese zur friedlichen und versölmlichen Beilegung
des Konfliktes zu bewegen, folgt ihnen Paul VI. auf dem
gleichen Weg in «Bestürzung und Beunruhigung». Ja, er tat noch
ein übriges: er hat für eine friedliche Lösung gebetet.

Wir meinen : Wenn der Papst wirklich an die Macht des
Gebetes glaubt und er im tiefsten Herzen um den Frieden bangt,
dann hätte er das Kind auch klar beim Namen nennen und

den unverantwortlich mit dem Krieg spielenden Erzbischof
ihrem gemeinsamen Gott zur Erleuchtung und Bekehrung zu

einem wirklichen Christen vor aller Welt empfehlen dürfen,
Und diesem Wunsch hätte sich wohl nicht nur die Christenheit,

sondern die ganze Menschheit angeschlossen. A. T.

Unerfüllte Wünsche

Hier nur zwei dieser bisher und wohl noch auf längere Zeit

hinaus unerfüllten Wünsche :

1. Es möchte gemeinsam für das ganze deutsche
Sprachgebiet, gemeinsam also für Deutschland, Oesterreich und die

Schweiz, ein publizistisches Organ geschaffen werden zur
offenen Aussprache, zur offenen und direkten Auseinandersetzung
zwischen dem christlichen Jenseitsglauben hier und dem
Diesseitsglauben des christlich nicht mehr gebundenen mündigen
Mensclien dort; ein öffentlicher Sprechsaal also, in dem die

weltanschaulichen Gegensätze offen und klar einander
gegenübertreten. Die heute offenkundigen und nicht mehr über-

brückbaren Gegensätze sollen nicht um des lieben Landfriedens

willen zurück, sie sollen um der Wahrheit und um der

Klarheit willen so scharf wie möglich herausgestellt werden,
damit die Oeffentlichkeit endlich einmal von diesem
unvereinbaren Gegensatz Kenntnis nehme; damit sie sich dieses

Gegensatzes in seiner ganzen unheilvollen Bedeutung für die Kultur

und für die Wahrheitsfrage bewußt werde; damit sie
daraus eventuelle Konsequenzen ziehe.

Heute schreiben sich die beiden gegensätzlichen Welt- und

Wahrheitskonzeptionen gewiß gründlich aus, aber immer nur
in den für ihre je eigenen Anhänger bestimmten Organen;
diese Organe werden nur von den je eigenen Anhängern
gelesen; Wort und Antwort des Gegners bleiben ungehört. So
laufen die beiden Linien beziehungslos nebeneinander her und

laufen immer weiter auseinander. Die Selbstsicherheit innerhalb

der beiden Linien steigert sich zusehends, dafür aber

ten, aber auch der praktisch «gottlose» Lebensstil der meisten
nominellen Christen auch in westlichen Ländern —¦ das alles zwingt
die Kirchen nicht nur Wege und neue Mittel ihrer Annäherung zur
jetzigen Gesellschaft (aggiornamento) zu suchen, sondern es ergibt
sich daraus ganz folgerichtig, daß der Katholik so wie der Protestant

in einem Andersgläubigen nicht mehr einen Feind, sondern
einen Verbündeten gegen die «größere Gefahr» der nichtchristlichen

Welt sieht.

In der letzten Instanz ist also die ökumenische Bewegung die
Folge und das Symptom der relativen Schwäche der Religion im
XX. Jahrhundert. Daraus können wir aber nicht schließen, die
führenden ökumenischen Persönlichkeiten müßten deswegen auch
«schwach» sein, nur geringen Einfluß haben. Jede historische
Umwandlung braucht notwendig ihre großen Geister und ihre starken
Charaktere — so z. B. in der protestantischen Theologie Karl Barth,
in der ökumenischen Bewegung Papst Johannes mit seiner Idee der
erneuernden Kräfte: des Konziliarismus, der Nächstenachtung und
der Lebensfreude.

Und machen wir uns keine Illusionen! Wir dürfen nicht uns
selbst täuschen: der Atheismus hat keine Gewähr, keine geschichtliche

Garantie, daß er auch in der Zukunft in den ideologischen
und moralischen Kämpfen immer nur gewinnt. Der weitere
Fortschritt des atheistischen Humanismus kann nicht spontan stattfinden,

sondern u. a. nur unter der Bedingung, daß wir die wirkliche
Stärke und Anziehungskraft auch dieser Persönlichkeiten
atheistisch und mit Achtung für ihr Lebenswerk erklären und diese
Stärke zur eigenen Stärke umwandeln.

Das Hus-Problem wird so zum Problem der jetzigen und künftigen

Gestalt der katholischen Kirche und aller Christenheit, ja
sogar der ganzen Menschheit. Der Verfasser schildert deswegen in

dem oben angeführten Buche zuerst ausführlich die Lage des

zeitgenössischen Katholizismus, z. B. des langsam in Erscheinung
tretenden und sich vertiefenden Antagonismus zwischen der katholischen

Hierarchie und der römischen Kurie, er versucht auch zu

zeigen, warum von den Mönchsorden besonders die Jesuiten und

die Benediktiner —- keineswegs paradox, sondern als Folge ihrer

eigenen alten Tradition! — große ökumenische Aktivität leisten

können.

Die ökumenische Bewegung hat nicht nur ihre praktischen
(liturgischen, kirchlich-juridischen usw.), sondern auch ihre
theologischen Seiten und Aufgaben. Sollen die Versuche um die
Wiedervereinigung der katholischen, orthodoxen und evangelischen
Christen in einer «universalis ecclesia Jesu Christi» nicht schon im

voraus absolut scheitern, können sich die Christen verschiedener
Konfessionen nicht mehr gegenseitig verketzern — das aber nicht

nur, was die Zukunft, sondern auch was die Vergangenheit betrifft.
Besonders die Geschichte des großen ost-westlichen Schismas, der

Reformation und der Gegenreformation muß unbedingt ganz neu,

«ökumenisch» erfaßt, erklärt und bewertet werden. Die katholischen

Gelehrten müssen gute Worte auch für Luther und Calvin

finden, die evangelischen Theologen für Thomas von Aquino, ja

sogar für Ignaz von Loyola! Es ist sehr schwierig, aber nicht
unmöglich. Aber noch mehr: der katholische Theologe muß Wege
finden, um den Papst Pius IX. mit seinen Dogmen nicht zwar gleich

abzulehnen (das wäre zuviel), aber um seine Tätigkeit zu relativi-
sieren. Auch das ist möglich — daran arbeiten schon einige
katholische «Konzilstheologen».

Und jetzt ist es ganz klar, warum die Hus-Sache neue
Anziehungskraft erwarb: die sogenannte «tschechische Reformation» in1

XIV.—XV. Jahrhundert, die in dogmatischer Hinsicht nicht so weil

76



bilden sich Fähigkeit und Kunst der direkten Aussprache von
Tag zu Tag zurück.

Vor mir liegt aus der Zeitschrift «Radio und Femsehen»
vom 29. März 1964 die Seite 5 mit dem «Gespräch». Hier macht
Franz Sidler, wahrscheinlich ein Pfarrherr, den tastenden Versuch

zu einer solchen weltanschaulichen Konfrontation. Er läßt
zuerst einen marxistisch-atheistischen Naturforscher aus der
deutschen Ostzone zu Worte kommen und stellt ihm nachher
seine betont christliche Auffassung als scharf profilierte Antithese

gegenüber. Mit dem «Sieg» der christlichen Sache bricht
das Gespräch abrupt ab — es sollte aber dringlich, sogar sehr

dringlich weitergeführt werden. Die christliche Antithese
enthält so viele unhaltbare und direkt falsche Aussagen, daß
eine Richtigstellung in einer Fortsetzung des Gesprächs zur
gebieterischen Pflicht wird. Wir gehen hier rasch nur auf
einige wenige Irrtümer und Falschmeldungen dieser christlichen

Antithese ein:

1. Der Vertreter der Ostzone leimt die christliche
Schöpfungslehre entschieden ab; nicht aus einem göttlichen
Schöpfungsakt, sondern aus der natürlichen Entwicklung leitet er
das Leben her und schreibt : «Damit es pulsierte, brauchte sich
nur Eiweiß zu bilden und bestimmte Formen anzunehmen.»
Da stellt der Christ Sidler die Frage: «Aber das Eiweiß, wer
hat es geschaffen?»

Immer wieder erleben wir es in unseren Diskussionen über
Welt und Schöpfung, daß allen unseren Darlegungen von
christlicher Seite her die Frage entgegengestellt wird: «Wer,
wenn nicht Gott, hat denn das alles erschaffen?» — und immer
wieder müssen wir darauf aufmerksam machen, daß die so
formulierte Frage nach den Gesetzen der formalen Logik zwei
typische Erschleichungen enthält; das, was zur Diskussion
steht und was durch die Diskussion allererst erwiesen werden
müßte, das wird mit oder ohne Täuschungsabsicht als bereits
bewiesene Voraussetzung in den Wortlaut der Frage eingebaut;

genauer:
a) Mit dem Wort «erschaffen» wird der göttliche

Schöpfungsakt bereits vorausgesetzt, während er doch eben erst
bewiesen werden müßte.

b) Mit dem persönlichen Fragepronomen «Wer?» wird auch
die Antwort bereits festgelegt auf einen persönlich gefaßten
Schöpfer, also Gott.

2. Der ostzonale Naturforscher schreibt, daß heute die christliche

Schöpfungslehre mit «absoluter Sicherheit» abgelelmt
werden kann. Der Christ Sidler darauf: «Mit seiner absoluten
Sicherheit deckt er die Armseligkeit seines Systems auf.»
Niemand aber pocht so sehr auf den Absolutismus und auf die
absolute Sicherheit seiner Lehre als der christliche Theologe.
Will er damit auch Zeugnis ablegen von der «Armseligkeit
seines Systems»?

3. Sidler meint, in einer Wissenschaft ohne Gott werde der
Mensch entwertet, werde zum seelenlosen Material. «Keiner
fragt ihn nach seiner Seele.» Hat er wohl auch schon etwas
gehört von Literatur, Kunst, Psychologie, Psychoanalyse? Sie alle
sind in der profanen Wissenschaft beheimatet.

4. Sidler beruft sich natürlich auch auf die «Lehre der
bedeutendsten Wissenschaftler», die heute, wie Sidler meint, zur
göttlichen Schöpfungslehre und zur Seele des Menschen
zurückkehren. Als Kronzeugen für diese Bewegung der modernen
Wissenschaft zu Gott hin nennt er Max Planck und Albert
Einstein.

Vielleicht weiß er es nicht besser; vielleicht aber verläßt er
sich getrost darauf, daß ihn keiner der Leser zur Verantwortung

ziehen wird dafür, daß er da eine falsche Behauptung
aufstellt. Die Behauptung nämhch ist grundfalsch; die beiden
genannten großen Forscher bekennen sich wohl zu einer Art
Weltfrömmigkeit, zu einer Art Diesseitsreligion, die aber mit
den Grundlehren des Christenglaubens nichts gemeinsam hat;
beide lehnen den Glauben an einen persönlich gefaßten Gott
bewußt und deutlich ab. Max Planck schreibt in einem
Privatbrief aus Göttingen vom 18. Juni 1947: «. teile ich Ihnen
mit, daß ich selber seit jeher tief religiös veranlagt bin, daß
ich aber nicht an einen persönlichen Gott, geschweige denn
an einen christlichen Gott glaube.» Diese Einsicht ist die reife
Frucht eines außerordentlich fruchtbaren, in Forschung und

ging wie z. B. hundert Jahre später die schweizerische Reformation,
kann für die katholischen Theoretiker jetzt am Anfang der
«ökumenischen Epoche» als Prüfstein dienen, um die nötigen theoretischen

und methodologischen Fähigkeiten zu erwerben, ohne welche
Katholizismus oder Oekumenismus kapitulieren müßten.

Der Verfasser benützt dann die ausführliche Kritik des Werkes
des französischen Benediktinermönches Paul de Vooght «L'heresie
de Jean Huss» (Louvain 1960), um es als typische Erscheinung
einer solchen «ökumenischen Vorbereitung» zu kennzeichnen, aber
auch um die Grenzen weiterer ähnlicher Versuche zu umreißen.
Paul VI. oder dieser oder jener künftige Papst (besonders wenn es

ugendein «Pius XIII.» sein sollte!) kann gewiß die Johannes-Tendenzen

mehr oder weniger hemmen, mehr oder weniger abändern,
aber nicht mehr ganz vernichten. Das wäre nach der Enzyklika «Patern

in terris» für den Weltkatholizismus zu gefährlich, peinlich,
kompromittierend. Deswegen ist es wahrscheinlich — so schließt der
Verfasser — daß in Zukunft nicht nur zwei oder drei Historiker
wie de Vooght den Magister Jan Hus als einen guten Katholiken,
wenn auch — und eben deshalb! — als einen Reform-Katholiken,
seme Richter als eine «Bande von Fanatikern» (de Vooght), mehr
ketzerisch als Hus selbst, auffassen werden, sondern daß früher
"der später auch eine offizielle «Rehabilitation» von Seiten des
Papstes stattfinden wird.

Der Verfasser versucht zugleich die theoretisch-methodologischen
Grenzen solcher jetzt sicher noch tapferen und ehrenhaften

Konzeptionen festzustellen, zu denen de Vooghts Buch ohne Zwei-
fei gehört, als auch die Grenzen der gesellschaftlich-moralischen
Wirkung solcher Versuche, besonders in dem Vaterlande von Jan
Hus. Die Rehabilitation eines Märtyrers, der von der katholischen

Kirche mehr als fünf Jahrhunderte als Ketzer bezeichnet wurde,
jetzt — wenn er als «Ketzer» in der ganzen Welt berühmt ist —
soll es nicht eher die Rehabilitation der katholischen Kirche als
des Konstanzer Märtyrers bedeuten? So problematisch und kompliziert

ist die ganze Angelegenheit.
Trotzdem existiert etwas, was zugleich einfach und erhaben ist:

die Menschenwürde, die umfassend und unteilbar ist, von der
Johannes XXIIL in der Enzyklika «Pacem in terris» schöne Worte
schrieb. Im Hinblick auf dieses Recht jedes menschlichen Wesens
auf seine persönliche Ehre und Würde — und besonders wenn wir
—¦ ob Christ oder Atheist — wirklich unser zukünftiges Leben im
Frieden suchen wollen, wäre es sehr ratsam und weise, wenn wir
die Vergangenheit nicht mehr als Mittel zu gegenseitigen Angriffen
benützten, als Mittel zur Beibehaltung hundertjähriger
Mißverständnisse und Vorurteile, sondern als Mittel des ehrlichen Kampfes

um die Wahrheit und die gegenseitige Achtung. Deswegen wäre
es auch sehr ratsam, wenn die zeitgenössische katholische Kirche
den Mut fände, das schreckliche Verbrechen des sonst gerade jetzt
interessanten Konstanzer Konzils offiziell und feierlich zu verurteilen.

Uns Atheisten kann es persönlich sicher gleichgültig sein, wenn
Hus vielleicht sogar heiliggesprochen werden sollte; wir werden
seine historischen Verdienste in jedem Fall würdigen. Aber als
Menschen des XX. Jahrhunderts — die unter Gläubigen leben müssen

und auch sie als Mitmenschen anerkennen möchten — ist es uns
sicher nicht gleichgültig. Denn nicht nur die Hus-Sache: die Sache
der ganzen Menschheit steht jetzt auf dem Spiel.

Dr. Milan Machovec, Praha
Dozent der Karls-Universität

77


	Wird die Katholische Kirche Jan Hus rehabilitieren?

