
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 9

Artikel: Si tacuisses!

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das ist natürlich bequemer und genußreicher als die schok-
kierenden Erkenntnisse in der theoretischen Physik und den
Sexualwissenschaften geistig zu verdauen.

Auch moralisch unterscheidet sich der blinde Glaube vom
kritischen Wissen dadurch, daß jener nur an die Erlösung
denkt, wie er sie sich selber vorstellt, während dieses das Beste
für alle in nachprüfbarer Form verlangt. Deshalb ist es
sittliche Pflicht, den systemlosen Gefühlsglauben an das Absurde
zu trennen von dem abwägenden Glauben an das Möghche, an
das Wahrscheinliche.

Wie Hitler willfährige Gelehrte für seine Rassentheorie nötig
hatte und sofort fand, so kommt auch religiöser Glaube nicht
ohne wissenschaftliche Textkritik aus: Sonst brauchten ja die
Theologen nicht zu studieren. Der akademische Gläubige muß
nämlich wissen, ob die alten Schriften korrekt übersetzt, von
den Jüngern Jesu richtig verstanden und wiedergegeben sind.
Auch der Theologe muß erforsclien, wie die verlorenen
Bibeloriginale gelautet haben mögen, welche der verschiedenen
Lesarten anerkannt werden soll, was Christus damit gemeint haben
mag bzw. ob sie wirklich «von Gott inspiriert» sein könnten.
Auch Bibelgläubige müssen wissen, ob jene uralten Zeilen von
frommen Anhängern «wohlmeinend verändert» wurden oder
gar fremdem Kulturgut sogenannter «Wanderlegenden»
entstammen. Sie müssen weiterhin überlegen, ob die Zitate der
Testamente wörtlich oder nur symbolisch aufzufassen sind, wobei

man obendrein sich hüten muß, das bildhch Gemeinte
allzu eigenmächtig zu deuten: Man darf das Göttliche nicht
«antliropomorphisieren». Man muß außerdem wissen, ob
Einzelstellen isoliert oder nur im Zusammenhange gelten, ob sie
nur dem damaligen Zeitgeist entsprechen oder noch heute gelten

sollen: Nur dann nämlich könnte man sie als «heilig»
anerkennen

Infolge solcher Studien lernten die Schriftgelehrten sehr
wohl die zweifelhaften Urheberschaften der Bücher Mose, der
Evangelien, der Paulmischen Briefe usw. kennen — aber sie
reden nicht darüber: So setzten sie sich selber Grenzen, nicht
um der Wahrheit zu dienen, sondern um sich seihst zu sichern

Was soll man weiterhin bei biblischen Totalwidersprüchen
glauben, wenn z. B. Gleichnisse von klugen und törichten
Jungfrauen, vom klugen und getreuen Knecht, vom Wuchern mit
den Pfunden oder die Mahnung «Seid klug und listig wie die
Schlangen!» gerade das Gegenteil vom primitiven Glauben
verlangen? — Oder denke man an die moralische Hauptfrage:
<Darf man töten oder soll man nicht?» Die entsprechenden
Texte lauten verschieden, und die Priester handeln darnach,
je nachdem, ob gerade Frieden oder Krieg ist: So mordet der
Ungläubige wie der Gläubige — nur dieser mit dem Namen
Gottes im Munde vielleicht noch mit mehr Nachdruck als der
eventuell instinktiv Gehemmte.

Außerdem stellen die nur an der eigenen Gruppe hängenden

Gläubigen nur ihre eigenen Auslegungen als alleinige
Totalwahrheit hin, wie ihre Verbote gegen alle nicht von der
Regierung anerkannten Rehgionen beweisen.

Ueberall muß also der Theologe selber analytisch sondieren,
was er aber bei anderen verbietet: Wissen und Logik sollen also
nur den eigenen Glauben stützen — aber bei fremden
Glaubensformen müssen Verstand und Kritik nur die Widersprüche
betonen, die man bei sich selber tabuiert.

Solche theologischen Tabus (also unwissenschaftlichen
Willtürgrenzen) sind z. B. folgende Ueberlegungsverbote :

Wenn die naturwissenschaftlichen Angaben der Bibel total
falsch sind, soweit sie nachprüfbar sind, darf man doch nicht
das Unkontrollierbare zur Absolutwahrheit stempeln und damit

jeder Kritik entziehen — Hierbei hilft sich der Theologe
mit der Behauptung, daß die «Bibel kein naturwissenschaftliches

Lehrbuch» wäre — aber woher weiß er das? Wenn die
Bibel von Gott wäre, darf sie doch nicht lügen

Tabu ist auch die überaU nachprüfbare Tatsache, daß das

ortsübhche Erziehungsmiheu die Rehgion und Moral des
Nachwuchses bestimme — statt des Allmächtigen.

Tabu ist die Erkenntnis, daß der Geist von unseren Gehirnzellen

und ihrer Nahrung, also vom Materiellen, abhängt, statt
umgekehrt Stoff zu produzieren, wie der Theologe nach dem
Vorbild des Okkultischen behauptet.

So setzen die Mystisch-Gläubigen sich seiher Grenzen, um
ihre Vorurteile zu sichern, statt der Wahrheit zu dienen.

Solche Tabus und Grenzen bedeuten Kampf zwischen denen,
die aus der Evidenz lernen und den unbelehrbaren politischreligiös

Gläubigen. Nur das Aussterben ganzer Generationen
kann, wie die Geschichte der Christianisierung Europas wie die
des HL Reiches bewies, solchen Glauben ändern.

Dabei glauben die Frommen, genau genommen, gar nicht
direkt an Gott, sondern nur auf dem Umwege über das, was der
Priester über ihn erzählt — genau wie die Nazisten weniger
den Hitler unmittelbar kannten als vielmehr nur dem
vertrauten, was die Propaganda mitzuteilen für gut hielt. Wenn
dann der dadurch Angesprochene, dem jede Wunscherfüllung
verheißen wurde, sich «innerlich gehoben» fühlte, nahm er
auch das Absurde in Kauf, wie z. B. die instinktiven
Sehnsüchte nach einem Fortleben nach dem Tode oder den
Wunderwaffen für den Endsieg.

Da unsere technisch-wissenschaftliche Umwelt sich immer
rapider ändert, sind solche geistigen Rückständigkeiten eines
unkorrigierbaren Glaubens immer riskanter. In der rationalen
Welt smd Wahnideen ein Fremdkörper. Da aber die Seele

glaubensdurstig ist, wollen wir den Glauben an Selbstfingiertes
durch den Glauben an das potentiell Nachprüfbare ersetzen.

Wir wollen uns lösen von der bisher überall praktizierten
Wülkürschaukel mit ihrem Wechselspiel zwischen blindem
Vertrauen mit seinen Zufallsvorurteilen sowie eigenwilhger
Selhstisolation und andererseits dem exakten, jederzeit
besserungsfähigen Wissen.

Denn auch die Wissenschaft irrte oft, wie Explosionen,
Fehldiagnosen, zweifelhafte Medikamente bzw. vorerst unbeachtete
Nebenwirkungen des Fortschritts (verpestete Luft, verseuchte
Flüsse) beweisen. Aher die empirische Wissenschaft gibt diese
Fehler offen zur Debatte und besitzt in der Kongruenz der
Sinneserfahrung ein für alle jederzeit gültiges Regulativ.

Glauben dagegen mystifiziert alles so, daß jeder in das
sowieso Undefinierbare sein eigenes Ich hineinprojizieren kann
und ein aussichtsloser Kampf aller gegen alle tobt: Daher ist
ein nicht von Sinneserfahrung und Intellekt kontrollierter
Glaube zu jedem Wahn und jedem Verbrechen bereit, wie die
Scheiterhaufen im Mittelalter beweisen, die jetzt in den NS-
Gaskammern ihre Auferstehung feierten. Hans Radkau, Köln

Si tacuisses!

Si tacuisses, philosophus mansisses! Wenn du geschwiegen
hättest, so wärest du ein Philosoph geblieben! An diese inuner
beherzigenswerte Mahnung aus des Boethius' «Trost der
Philosophie» wurde ich kürzlich nachdrücklich wieder erinnert, imd
das kam so :

Um das legendäre Grab des Apostelfürsten Petrus in der
Peterskirche in Rom ist es still, geradezu unheimlich still
geworden, und es ist deutlich eine Stille der Betretenheit, der
Verlegenheit. Es wäre doch so schön gewesen, wenn man dort
unter dem berühmten Tabernakel von Bernini die Grabstätte
des Petrus hätte nachweisen können! Man bedenke: Christus,

der Gottessohn, delegiert seine göttliche und irdische
Vollmacht an seinen Jünger Petrus; Petrus, als der erste Bi-

67



schof von Rom, gibt diese von Christus übernommene
Vollmacht an seinen Nachfolger weiter — und so strömt die
göttliche Vollmacht durch die lange Reihe der Päpste in einer
nicht mehr abreißenden Kette bis zum heutigen Papst. Mit
ihrem ersten Kettenglied, eben mit Petrus, wäre diese ganze
Kette mit dem Nachweis semer Bischofswürde und seines Grabes

in Rom beweiskräftig und unwiderleglich in der historischirdischen

Reahtät fixiert. Ja, das wäre für Stellung und Ansehen

des Papsttums nicht nur schön, das wäre für dessen Legitimität

auch sehr nützlich gewesen. Mit einem solchen Nachweis
hätte man aUe die hämisch-zudringliche Kritik mit einem
einzigen Schlag mundtot gemacht.

Karlheinz Deschner in seinem umfangreichen Werk «Und
abermals krähte der Hahn!» und mit Verwertung der
einschlägigen Literatur macht eindeutig klar, daß für einen
Aufenthalt des Apostelfürsten in Rom sich keine Beweise erbringen

lassen, ebensowenig für einen Petrus als ersten Bischof
von Rom, noch für ein Petrusgrab unter der Peterskirche. Alle
diese Klarstellungen, die Deschner da gesammelt vorlegt, sind
für die kuriale Tradition natürlich ein empfindlicher Schlag;
darum machte die Romkirche vor einem Jahrzehnt den letzten
verzweifelten Versuch zu einer Gegenoffensive.

Von 1940—1949 ließ die Kurie den Boden unter dem Tabernakel

untersuchen. Pater Kirschbaum grub und wühlte und
behauptete schließlich, trotz energischem Widerspruch von
verschiedener Seite, daß die Funde zu dem Schluß berechtigen,

man sei hei diesen Grabungen auf das Grab Petri
gestoßen. Daraus zog Papst Pius XLT. die Konsequenzen. Am
23. Dezember 1950 verkündete er wörtlich : «Das Ergebnis ist
von höchster Reichhaltigkeit und Bedeutung. Aher auf die
wesentliche Frage, ob man wirklich das Grab des heiligen
Petrus gefunden habe, antwortet das Schlußergebnis der
Arbeiten und Studien mit einem ganz klaren Ja. Das Grab des

Apostelfürsten ist wiedergefunden worden.» Aber schon ein
Jahr darauf korrigierte die katholische Herder-Korrespondenz
die päpsthche Erklärung dahin: Sicher sei wenigstens die
Stehe des Grabes gefunden worden; die Rehquien hätten aber
nicht mehr identifiziert werden können. Später mußte auch
noch die These, daß es sich da um die Stelle des Petrusgrabes
handle, fallengelassen werden. Der Einspruch der
wissenschaftlichen Archäologie widerlegte alle diese Behauptungen.

Nun kommt die Basler «National-Zeitung» in einem kurzen

Artikel vom 13. Juni 1964 noch einmal auf die ganze Frage
zurück und stellt abschließend fest,

a) daß für die behauptete Auffindung des Petrusgrabes un¬

ter der Peterskirche nicht das geringste Indiz vorliege,
b) daß bedeutende Forscher und Theologen mit gut beleg¬

ten Gründen auch heute noch bestreiten, daß Petrus

überhaupt je einmal in Rom sich aufgehalten habe.

Bis Juh 1964 haben wir auf einen Protest und auf einen
Gegenbeweis zu diesem Artikel von der Seite der Romkirche her

gewartet —• vergebens! Es blieb alles unheimlich still. So dürfen

wir also annehmen, daß Papst Pius 1950 wohl Zeugnis von

seinem überstarken Wunschdenken, nicht aber von seinem

Respekt vor der historisch-wissenschafthch bezeugten
Tatsächlichkeit abgelegt hat. In die Zange des Unfehlbarkeitskriteriums

müssen wir ihn zum Glück nicht nehmen, da diese

päpstliche Erklärung nicht mit dem Gewicht und nicht mit
dem Anspruch auf eine für die ganze Kirche gültige
Glaubensentscheidung auftritt.

Hat Hochhuth in seinem Drama, «Der Stellvertreter», Pius

XII. dafür gerügt, daß er am unrechten Ort, hi der Judenfrage,
schwieg, so muß ilm nun umgekehrt die gegenwärtige
Forschung dafür rügen, daß er 1950, wieder am falschen Ort, just
nicht geschwiegen, sondern recht deutlich gesprochen hat.

Wie lautet doch das feucht-fröhliche Studentenlied?
«Der Papst lebt herrlich in der Welt — er lebt von seinem

Ablaßgeld — er trinkt den allerbesten Wein — ich möchte
doch der Papst auch sein.»

Nun, mit dieser Herrlichkeit ist es heute wohl nicht mehr

so weit her. Die böse Kritik macht auch vor den Aussagen eines

Papstes nicht mehr Halt und prüft sie ungeniert auf ihren

Wahrheitsgehalt. Es ist wohl anzunehmen, daß Pius XH. in

stülen Momenten mit seiner Voreiligkeit ins Gericht gegangen
ist und daß er, ein gründlicher Kenner auch der spätlatei-
nischen Literatur, gelegenthch zu sich selbst gesprochen hat:

«Si tacuissem — Wenn ich doch nur damals geschwiegen
hätte!» Omikron

Auch wenn du dein Leben von der Menschheit trennen wolltest,

du kannst es nicht. Du lebst in ihr, durch sie und für sie.

Mazzini

Auch dafür ist gesorgt

Die größte Reklameveranstaltung aller Zeiten geht dieses und
nächstes Jahr unter der etwas irreführenden Bezeichnung «New
York World's Fair» über die Bretter, das beißt, über den bis zur
Unkenntlichkeit zertrampelten Rasen des Flushing Meadow Parks
in Queens. «Spectacular entertainment and exhibits from all over
the country and the world will go to make this the largest and most
exciting world's fair in history», besagt ein Neuyorker Bildprospekt
— erhältlich zum Preis von einem Dollar — ; er verschweigt dabei
schamhaft, daß das Kapitel «exhibits», also die eigentliche
Ausstellung, mit der Lupe gesucht werden muß. Der große Rest besteht
aus Eß- und Trinkbuden, vom Luxusrestaurant bis zum Münchner
Biergarten, wo man für 65 Cents einen Becher echt bayrischen
Biers, made in USA, haben kann — ich schätze ihre Zahl, uneinge-
rechnet die zahllosen Getränkkioske, auf weit über hundert —
aus einigen internationalen Pavillons, die zur Hauptsache
Verkaufsgeschäfte sind, wie u. a. derjenige aus Helvetien, und namentlich

aus den Pavillons amerikanischer Industriekonzerne, von Chrysler

bis General Electric, die alle eine ohrenbetäubende und
sinnverwirrende Reklame auf das arme Publikum loslassen, das sich den
Genuß dieses Vergnügens mit zwei Dollar Eintritt pro Stück
erkauft hat.

Nun, darüber sei weiter nicht berichtet. Was uns Freidenker an
diesem ganzen Reklamerummel interessiert, sind die Pavillons der
Kirchen und Sekten und zugewandten Orte, von denen mir auf

dem etwas lückenhaften Uebersichtsplan bloß deren sieben begegnet

sind. Gestatte man mir eine kleine Aufzählung der sieben

Firmen:
Sermons from science; das scheint die harmloseste zu sein, denn

sie nimmt noch etwas Wissenschaft zu Hilfe: «lectures on science

and religion». Dann folgen in zwangloser Reihenfolge eine Russian

Orthodox Church, ein Protestant Center — nun aber wird ei

ernst — die Christian Science, Billy Graham, die Mormon Church

und — last but not least, weil wir schließlich doch in Amerika sind

— die Vatikan-City. Macht unter den annähernd hundert Pavillons
deren sieben, in denen, statt für den Magen, für die Seele gesorgt
wird.

Um mit dem Vatikan-Pavillon anzufangen: es soll dort unter
andern bemerkenswerten Dingen Michelangelos «Pietä» ausgestellt

sein, außerdem gibt es dort, wie ein Prospekt ankündigt, «beautiful

religious gif ts, as well as Souvenirs». Nun aber, und ich weiß nicht,

handelt es sich hier um ein Versehen oder wollte man den kommerziellen

Charakter der Sache herausstreichen, im Prospekt der

«American Express etablishements at the fair» figuriert der ganze

«Vatican Pavilion» unter der Sammelbezeichnung «Shops», als"

Verkaufsläden. Bitte nicht auf den Berichterstatter schießen; die

Prospektangaben können bei ihm eingesehen werden. Den Laden

des Vatikans, wie er darin bezeichnet wird, konnte ich leider nicht

besichtigen; das Publikum staute sich in ausgedehnten Schlangen

davor, und meine Zeit war knapp.
Besichtigt habe ich indessen, mehr aus Zufall und weil gerade

keine Menschenschlangen davorstanden, den Pavillon des ge-

68


	Si tacuisses!

