Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 9

Artikel: Der Glaube beginnt dort, wo das Wissen aufhort
Autor: Radkau, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4. Richten wir von Afrika weg unseren Blick nach Asien hin-
itber — da sehen wir dieselben fiir die Romkirche und fiir den
Christenglauben iiberhaupt recht dunklen Hintergriinde. Nicht
nur, daB sich im Zuge der antikolonialen Grundwelle die gro-
Ben auBerchristlichen Religionen kriftigen und einer Renais-
sance entgegengehen, auch der im Osten so machtvolle Marxis-
mus in Ruflland und China duldet den Christenglauben nur
noch in sehr abgeschwiichten Ausmaflen und ganz bescheidenen
Formen, fordert ihn auf keine Weise, im Gegenteil, wartet auf
sein Absterben.

5. In diesen weltweiten Perspektiven und Horizonten werden
Romkirche und Christenglaube bedriickt und eingeengt. Von
einem siegreichen Vordringen in alle Welt hinaus kann gar
keine Rede mehr sein. Nichts wird hier eindriicklicher wider-
legt als der christliche Glaube, daf ein iiberirdisch-allméchtiger
Gott seine Hand schiitzend iiber die Kirche halte, daB diese
Gotteshand die Kirchenfeinde alliiberall abwehre und da83 die-
ser Gott die Kirche endlich zum endgiiltigen Sieg und Triumph
iiber die Michte der Finsternis und iiber die anderen Religio-
nen und Weltanschauungen fiihre. Alle diese Eingriffe und
Einschrinkungen von auflen her widerlegen handfest die
christliche These von der absoluten Giiltigkeit, von der abso-
luten Wahrheitsgeltung des Christenglaubens. Diese Ereignisse
bestitigen vielmehr unsere eigene und schon immer vertretene
Ueberzeugung, dal Christenglaube und Christenkirche nur
sehr relativ giiltige Schépfungen des Menschen sind, hinein-
gestellt in die Gefahren des geschichtlichen Geschehens und,
wie alle anderen irdischen Michte auch, preisgegeben den irdi-
schen Gesetzen vom Werden und Aufblithen, aber auch vom
Ermiiden, Absinken und Sterben, wenn die Zeit zum Ermiiden
und Sterben gekommen ist. Omikron

Der Glaube beginnt dort,
wo das Wissen aufhort

Diesen lapidaren Satz hért man bei naiven Laien wie be-
kannten Gelehrten, die den Glauben an das Imaginére recht-
fertigen wollen.

Untersuchen wir diese These von der angeblichen Gleich-
berechtigung bzw. Erginzung dieser beiden Funktionen unse-
res bewuflten Denkens wie unseres unbewuflten Reagierens:
Eine Kritik ist némlich deshalb nétig, da politischer wie reli-
gioser Glaube allzuoft das Wissen unterdriickten und daher
Hekatomben von Blutopfern irgend einem unkontrollierbaren
Ziel anbieten. Allzudeutlich war solcher Fehlglaube in der Zeit
der Hexenverbrennungen und Kreuzziige oder kirchlicher
Pakte mit Hitler wie jeder anderen verbrecherischen Obrigkeit
— die aber nach dem Romerbrief des Paulus immer als «gott-
gegebens» gilt.

Offenbar ist also «wahrer» Glaube von infantilem Aber-
glauben und denkfauler Leichtfertigkeit kaum zu trennen:
Meist gilt das von der Staatsmacht Geschiitzte, hinter dem
(nach nazistischem Beispiel!) auch sofort die Universititen
stehen (!), als «echter» Glaube und das Glaubensgut der Min-
derheit als «Ketzerei, Abgotterei oder Heidentum der Unter-
menschens.

Woher kommt heute der Glaube, wenn wir von seiner ur-
spriinglichen Herkunft aus fritheren Jahrtausenden absehen
wollen, wo die Angst vor den Naturmichten und der Vater,
bei dem man Hilfe suchte, den Urgrund abgegeben haben mo-
gen? — Heute beruht, wie jeder nachpriifen kann, Glaube
entweder auf den in unmiindiger Kindheit aufgenommenen
Eindriicken oder auch auf der im Alter erlebten geschickten
Reklame sachkundiger Verfiihrer. Diese locken mit dem oft
bewihrten Appell an das Geltungsgefiihl: «Wir haben den

66

richtigen Gott, das beste Vaterland, die héchste Moral; nur wir
sind die edelste Rasse!» —

Diesem Diinkel erliegt das hoffirtige Ich seit Jahrtausenden
immer wieder hemmungslos auch bei Christen — trotz aller
Reden Jesu gegen das selbstgerechte Pharisdertum.

So besteht also Glaube an Mysterien aus sog. Jugendprigung
oder Fremdsuggestion, die mehr hypnotisieren als iiberzeugen:
Nicht Gott formt also unsere Gesinnung, sondern unser gewohn
tes Milieu!

Das Typische am metaphysischen Glauben ist also seine Lo
kalsuggestion. Wer unter Moslems gro3 wurde, wird und bleiht
Mohammedaner, und wer unter Jesusanbetern lebt, ist Christ:
Immer regiert die ortsiibliche Umwelt.

Darf aber dies regional beschrinkte mystische Erleben gewis
ser Kollektive alle derart binden, wie es die Weltherrschafts
pline aller Glaubensformen mythischer Art verlangen?

Andererseits aber miissen wir glauben, da wir nicht alles sel:
ber kontrollieren kénnen: So glauben wir an Einstein, Planck
und Kinsey, obwohl sie dhnlich Absurdes behaupten wie die
irrationalen Glaubensarten. Es verlangt der Wissenschafts
glaube von uns, anzunehmen, da3 Raum und Zeit voneinander
abhidngen, daf3 Lichtwelle und -strahl identisch sind und fast
50 Prozent aller Ménner mal gleichgeschlechtlich handeln!

Aber all dies Ueberraschende glauben wir nur deshalb, weil
diese Sidtze von der iiberwiegenden Mehrheit aller Fachleute
anerkannt werden. Dagegen bei den politisch-religiésen Glau-
bensartikeln prallen die Meinungen und sogar die Definitio-
nen so frontal aufeinander, daB sich kein Mittelwert findet, auf
den man sich einigen konnte. ’

Wo soll nun die «Grenze» zwischen Glauben und Wissen lie
gen? Sie verschiebt sich doch andauernd, indem das Wissen
den Glauben aus allen Bereichen der Naturwissenschaft und
sogar der Seelenlehre, der Rechtsprechung und vor allem mo
derner theologischer Bibelforschung vertreibt. Das religiose
Weltbild iiber die Entstehung von Erde und Menschheit und
damit auch die Fiktion einer erldsungsbediirftigen Psyche ist
ebenso widerlegt wie der politische «Glaube an Deutschlandy,
seinen Rassenmythos und sein «Kanonen statt Butter!» —

Wie aber kann man den Glauben auf Kosten der Vernunft
so verherrlichen, wenn man noch nicht mal weiB3, wo er iiber-
haupt beginnen darf?

Viele Professoren, wie z. B. auch H. Thielicke (Universitit
Hamburg) mir selber schrieb, halten Glauben und Wissen fiir
einander «inkommensurabel», also nicht vergleichsfihig. Das
stimmt insofern, als Glaube auf Unpriifbarem und Wissen auf
Kontrollierbarem beruht. AuBlerdem verharrt Glaube mit zahl
losen Tabus in engem Gedankenghetto bzw. vagen Gefiihls
reaktionen, wihrend das Wissen universell ohne solche Selbst:
beschrinkungen systematisch arbeitet.

Sollte man nicht gerade da, wo man an die «Grenze» des
Wissens gekommen zu sein glaubt, erst recht nachdenken, ob
es itberhaupt eine endgiiltige Hiirde ist? — All dies versdumt
das mehr vom Trdumen als vom Wachen diktierte Gefiihl.

Daher muB3 der Glaube sich immer wieder vom Wissen be-
lehren lassen — von der Schépfungssage bis zur modernen See-
lenlehre! Nie aber hat umgekehrt der Glaube das Wissen be
richtigen konnen! Lieber schriinkt er es schon auf den Schw
len ein, wie z. B. die Biologie mit ihrer der Mystik so fatalen
Psychologie und Erbhygiene.

Andererseits aber gleichen sich die beiden Funktionen in
sofern, als die glaubensfrohe Seele ebenso tiuschungsfihig ist
wie unsere Sinnesorgane und das Denken, auf denen ja die Wiz
senschaft beruht. Traditioneller Glaube und aufbaufihiges
Wissen sind also nicht so unbedingt «disparat»,sondern konnen
sich ergiinzen, wenn man, wie oben erwihnt, durch Vergleich
der Aussagen von Fachautorititen auf deren Zuverlissigkeil
schlieBt, statt das personliche Zufallsmilieu zu iiberschitzen. —



Das ist natiirlich bequemer und genufireicher (!) als die schok-
kierenden Erkenntnisse in der theoretischen Physik und den
Sexualwissenschaften geistig zu verdauen.

Auch moralisch unterscheidet sich der blinde Glaube vom
kritischen Wissen dadurch, daB3 jener nur an die Erldsung
denkt, wie er sie sich selber vorstellt, wihrend dieses das Beste
fir alle in nachpriifbarer Form verlangt. Deshalb ist es sitt-
liche Pflicht, den systemlosen Gefiihlsglauben an das Absurde
u trennen von dem abwiigenden Glauben an das Magliche, an
das Wahrscheinliche.

Wie Hitler willfihrige Gelehrte fiir seine Rassentheorie nétig
hatte und sofort fand, so kommt auch religiéser Glaube nicht
ohne wissenschaftliche Textkritik aus: Sonst brauchten ja die
Theologen nicht zu studieren. Der akademische Gliubige muf3
nimlich wissen, ob die alten Schriften korrekt iibersetzt, von
den Jiingern Jesu richtig verstanden und wiedergegeben sind.
Auch der Theologe muB} erforschen, wie die verlorenen Bibel-
originale gelautet haben mogen, welche der verschiedenen Les-
arten anerkannt werden soll, was Christus damit gemeint haben
mag bzw. ob sie wirklich «von Gott inspiriert» sein kénnten.
Auch Bibelgliubige miissen wissen, ob jene uralten Zeilen von
frommen Anhingern «wohlmeinend verindert» wurden oder
gar fremdem Kulturgut sogenannter «Wanderlegenden» ent-
stammen. Sie miissen weiterhin iiberlegen, ob die Zitate der Te-
stamente wortlich oder nur symbolisch aufzufassen sind, wo-
bei man obendrein sich hiiten muf3, das bildlich Gemeinte
allzu eigenmiichtig zu deuten: Man darf das Géttliche nicht
«anthropomorphisierens. Man muf3 aulerdem wissen, ob Ein-
zelstellen isoliert oder nur im Zusammenhange gelten, ob sie
nur dem damaligen Zeitgeist entsprechen oder noch heute gel-
ten sollen: Nur dann némlich kénnte man sie als «heilig» an-
erkennen !

Infolge solcher Studien lernten die Schriftgelehrten sehr
wohl die zweifelhaften Urheberschaften der Biicher Mose, der
Evangelien, der Paulinischen Briefe usw. kennen — aber sie
reden nicht dariiber: So setzten sie sich selber Grenzen, nicht
um der Wahrheit zu dienen, sondern um sich selbst zu sichern!

Was soll man weiterhin bei biblischen Totalwiderspriichen
glauben, wenn z. B. Gleichnisse von klugen und térichten Jung-
frauen, vom klugen und getreuen Knecht, vom Wuchern mit
den Pfunden oder die Mahnung «Seid klug und listig wie die
Schlangen!» gerade das Gegenteil vom primitiven Glauben ver-
lingen? — Oder denke man an die moralische Hauptfrage:
«Darf man téten oder soll man nicht?» Die entsprechenden
Texte lauten verschieden, und die Priester handeln darnach,
je nachdem, ob gerade Frieden oder Krieg ist: So mordet der
Ungliubige wie der Glaubige — nur dieser mit dem Namen
Gottes im Munde vielleicht noch mit mehr Nachdruck als der
eventuell instinktiv Gehemmte.

AuBlerdem stellen die nur an der eigenen Gruppe hiingen-
den Gliubigen nur ihre eigenen Auslegungen als alleinige To-
talwahrheit hin, wie ihre Verbote gegen alle nicht von der
Regierung anerkannten Religionen beweisen.

Ueberall muf3 also der Theologe selber analytisch sondieren,
was er aber bei anderen verbietet: Wissen und Logik sollen also
mur den eigenen Glauben stiitzen — aber bei fremden Glau-
bensformen miissen Verstand und Kritik nur die Widerspriiche
betonen, die man bei sich selber tabuiert.

Solche theologischen Tabus (also unwissenschaftlichen Will-
kiirgrenzen) sind z. B. folgende Ueberlegungsverbote:

Wenn die naturwissenschaftlichen Angaben der Bibel total
falsch sind, soweit sie nachpriifbar sind, darf man doch nicht
das Unkontrollierbare zur Absolutwahrheit stempeln und da-
it jeder Kritik entziehen! — Hierbei hilft sich der Theologe
it der Behauptung, daB die «Bibel kein naturwissenschaft-
liches Lehrbuch» wiire — aber woher weil er das? Wenn die
Bibel von Gott wiire, darf sie doch nicht liigen!

Tabu ist auch die iiberall nachpriifbare Tatsache, daBl das
ortsiibliche Erziehungsmilieu die Religion und Moral des Nach-
wuchses bestimme. — statt des Allméchtigen.

Tabu ist die Erkenntnis, daf3 der Geist von unseren Gehirn-
zellen und ihrer Nahrung, also vom Materiellen, abhingt, statt
umgekehrt Stoff zu produzieren, wie der Theologe nach dem
Vorbild des Okkultischen behauptet.

So setzen die Mystisch-Gliubigen sich selber Grenzen, um
ihre Vorurteile zu sichern, statt der Wahrheit zu dienen.

Solche Tabus und Grenzen bedeuten Kampf zwischen denen,
die aus der Evidenz lernen und den unbelehrbaren politisch-
religiés Gliubigen. Nur das Aussterben ganzer Generationen
kann, wie die Geschichte der Christianisierung Europas wie die
des II1. Reiches bewies, solchen Glauben indern.

Dabei glauben die Frommen, genau genommen, gar nicht
direkt an Gott, sondern nur auf dem Umwege iiber das, was der
Priester iiber ihn erzihlt — genau wie die Nazisten weniger
den Hitler unmittelbar kannten als vielmehr nur dem ver-
trauten, was die Propaganda mitzuteilen fiir gut hielt. Wenn
dann der dadurch Angesprochene, dem jede Wunscherfiillung
verheilen wurde, sich «innerlich gehoben» fiihlte, nahm er
auch das Absurde in Kauf, wie z.B. die instinktiven Sehn-
siichte nach einem Fortleben nach dem Tode oder den Wun-
derwaffen fiir den Endsieg.

Da unsere technisch-wissenschaftliche Umwelt sich immer
rapider dndert, sind solche geistigen Riickstindigkeiten eines
unkorrigierbaren Glaubens immer riskanter. In der rationalen
Welt sind Wahnideen ein Fremdkorper. Da aber die Seele
glaubensdurstig ist, wollen wir den Glauben an Selbstfingier-
tes durch den Glauben an das potentiell Nachpriifbare erset-
zen.

Wir wollen uns 16sen von der bisher iiberall praktizierten
Willkiirschaukel mit ihrem Wechselspiel zwischen blindem
Vertrauen mit seinen Zufallsvorurteilen sowie eigenwilliger
Selbstisolation und andererseits dem exakten, jederzeit besse-
rungsfihigen Wissen.

Denn auch die Wissenschaft irrte oft, wie Explosionen, Fehl-
diagnosen, zweifelhafte Medikamente bzw. vorerst unbeachtete
Nebenwirkungen des Fortschritts (verpestete Luft, verseuchte
Fliisse) beweisen. Aber die empirische Wissenschaft gibt diese
Fehler offen zur Debatte und besitzt in der Kongruenz der
Sinneserfahrung ein fiir alle jederzeit giiltiges Regulativ.

Glauben dagegen mystifiziert alles so, daB} jeder in das so-
wieso Undefinierbare sein eigenes Ich hineinprojizieren kann
und ein aussichtsloser Kampf aller gegen alle tobt: Daher ist
ein nicht von Sinneserfahrung und Intellekt kontrollierter
Glaube zu jedem Wahn und jedem Verbrechen bereit, wie die
Scheiterhaufen im Mittelalter beweisen, die jetzt in den NS-
Gaskammern ihre Auferstehung feierten. Hans Radkau, Kéln

Si tacuisses!

Si tacuisses, philosophus mansisses! Wenn du geschwiegen
hittest, so wiirest du ein Philosoph geblieben! An diese immer
beherzigenswerte Mahnung aus des Boéthius’ «Trost der Philo-
sophie» wurde ich kiirzlich nachdriicklich wieder erinnert, und
das kam so:

Um das legendire Grab des Apostelfiirsten Petrus in der
Peterskirche in Rom ist es still, geradezu unheimlich still ge-
worden, und es ist deutlich eine Stille der Betretenheit, der
Verlegenheit. Es wire doch so schon gewesen, wenn man dort
unter dem berithmten Tabernakel von Bernini die Grabstitte
des Petrus hitte nachweisen konnen! Man bedenke: Chri-
stus, der Gottessohn, delegiert seine gottliche und irdische
Vollmacht an seinen Jiinger Petrus; Petrus, als der erste Bi-

67



	Der Glaube beginnt dort, wo das Wissen aufhört

