
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 9

Artikel: Der Glaube beginnt dort, wo das Wissen aufhört

Autor: Radkau, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. Richten wir von Afrika weg unseren Blick nach Asien
hinüber — da sehen wir dieselben für die Ronikirche und für den
Christenglauben überhaupt recht dunklen Hintergründe. Nicht
nur, daß sich im Zuge der antikolonialen Grundwelle die
großen außerchristlichen Religionen kräftigen und einer Renaissance

entgegengehen, auch der im Osten so machtvolle Marxismus

in Rußland und China duldet den Christenglauben nur
noch in sehr abgeschwächten Ausmaßen und ganz bescheidenen
Formen, fördert ihn auf kerne Weise, im Gegenteil, wartet auf
sein Absterben.

5. In diesen weltweiten Perspektiven und Horizonten werden
Romkirche und Christenglaube bedrückt und eingeengt. Von
einem siegreichen Vordringen in alle Welt hinaus kann gar
keine Rede mehr sein. Nichts wird hier eindrücklicher widerlegt

als der christliche Glaube, daß ein überirdisch-allmächtiger
Gott seine Hand schützend über die Kirche halte, daß diese
Gotteshand die Kirchenfeinde allüberall abwehre und daß dieser

Gott die Kirche endlich zum endgültigen Sieg und Triumph
über die Mächte der Finsternis und über die anderen Religionen

und Weltanschauungen führe. Alle diese Eingriffe und
Einschränkungen von außen her widerlegen handfest die
christliche These von der absoluten Gültigkeit, von der
absoluten Wahrheitsgeltung des Christenglaubens. Diese Ereignisse
bestätigen vielmehr unsere eigene und schon immer vertretene
Ueberzeugung, daß Christenglaube und Christenkirche nur
sehr relativ gültige Schöpfungen des Menschen sind, hineingestellt

in die Gefahren des geschichtlichen Geschehens und,
wie alle anderen irdischen Mächte auch, preisgegeben den
irdischen Gesetzen vom Werden und Aufblühen, aber auch vom
Ermüden, Absinken und Sterben, wenn die Zeit zum Ermüden
und Sterben gekommen ist. Omikron

Der Glaube beginnt dort,
wo das Wissen aufhört

Diesen lapidaren Satz hört man bei naiven Laien wie
bekannten Gelehrten, die den Glauben an das Imaginäre
rechtfertigen wollen.

Untersuchen wir diese These von der angeblichen
Gleichberechtigung bzw. Ergänzung dieser beiden Funktionen unseres

bewußten Denkens wie unseres unbewußten Reagierens:
Eine Kritik ist nämlich deshalb nötig, da poHtischer wie
religiöser Glaube allzuoft das Wissen unterdrückten und daher
Hekatomben von Blutopfern irgend einem unkontrolherbaren
Ziel anbieten. Allzudeutlich war solcher Fehlglaube in der Zeit
der Hexenverbrennungen und Kreuzzüge oder kirchlicher
Pakte mit Hitler wie jeder anderen verbrecherischen Obrigkeit
— die aber nach dem Römerbrief des Paulus immer als
«gottgegeben» gilt.

Offenbar ist also «wahrer» Glaube von infantilem
Aberglauben und denkfauler Leichtfertigkeit kaum zu trennen:
Meist gilt das von der Staatsmacht Geschützte, hinter dem
(nach nazistischem Beispiel!) auch sofort die Universitäten
stehen als «echter» Glaube und das Glaubensgut der
Minderheit als «Ketzerei, Abgötterei oder Heidentum der
Untermenschen».

Woher kommt heute der Glaube, wenn wir von seiner
ursprünglichen Herkunft aus früheren Jahrtausenden absehen
wollen, wo die Angst vor den Naturmächten und der Vater,
bei dem man Hilfe suchte, den Urgrund abgegeben haben
mögen? — Heute beruht, wie jeder nachprüfen kann, Glaube
entweder auf den in unmündiger Kindheit aufgenommenen
Eindrücken oder auch auf der im Alter erlebten geschickten
Reklame sachkundiger Verführer. Diese locken mit dem oft
bewährten Appell an das Geltungsgefühl: «Wir haben den

richtigen Gott, das beste Vaterland, die höchste Moral ; nur wir
sind die edelste Rasse!» —

Diesem Dünkel erhegt das hoffärtige Ich seit Jahrtausenden
immer wieder hemmungslos auch bei Christen — trotz aller
Reden Jesu gegen das selbstgerechte Pharisäertum.

So besteht also Glaube an Mysterien aus sog. Jugendprägung
oder Fremdsuggestion, die mehr hypnotisieren als überzeugen:
Nicht Gott formt also unsere Gesinnung, sondern unser gewohntes

Milieu!
Das Typische am metaphysischen Glauben ist also seine

Lokalsuggestion. Wer unter Moslems groß wurde, wird und bleibt
Mohammedaner, und wer unter Jesusanhetern lebt, ist Christ:
Immer regiert die ortsübliche Umwelt.

Darf aher dies regional beschränkte mystische Erleben gewisser

KoUektive alle derart binden, wie es die Weltherrschaft*
plane aller Glaubensformen mythischer Art verlangen?

Andererseits aber müssen wir glauben, da wir nicht alles
selber kontrollieren können: So glauben wir an Emstein, Planck
und Kinsey, obwohl sie ähnlich Absurdes behaupten wie die

irrationalen Glaubensarten. Es verlangt der Wissenschaft*-
glaube von uns, anzunehmen, daß Raum und Zeit voneinander
abhängen, daß Lichtwelle und -strahl identisch sind und fast

50 Prozent aller Männer mal gleichgeschlechtlich handeln!

Aber all dies Ueberraschende glauben wir nur deshalb, weil
diese Sätze von der überwiegenden Mehrheit aller Fachleute
anerkannt werden. Dagegen bei den politisch-religiösen
Glaubensartikeln prallen die Meinungen und sogar die Definitionen

so frontal aufeinander, daß sich kein Mittelwert findet, auf

den man sich einigen könnte.
Wo soll nun die «Grenze» zwischen Glauben und Wissen

hegen? Sie verschiebt sich doch andauernd, indem das Wissen

den Glauben aus aUen Bereichen der Naturwissenschaft und

sogar der Seelenlehre, der Rechtsprechung und vor aUem m0'
derner theologischer Bibelforschung vertreibt. Das religiöse
Weltbild über die Entstehung von Erde und Menschheit und

damit auch die Fiktion einer erlösungsbedürftigen Psyche ist

ebenso widerlegt wie der pohtische «Glaube an Deutschland»,
seinen Rassenmythos und sein «Kanonen statt Butter!» —

Wie aher kann man den Glauben auf Kosten der Vernunft
so verherrlichen, wenn man noch nicht mal weiß, wo er
überhaupt beginnen darf?

Viele Professoren, wie z. B. auch H. Thiehcke (Universität
Hamburg) mir selber schrieb, halten Glauben und Wissen für
einander «inkommensurabel», also nicht vergleichsfähig. Da!

stimmt insofern, als Glaube auf Unprüfbarem und Wissen auf

Kontrollierbarem beruht. Außerdem verharrt Glaube mit
zahllosen Tabus in engem Gedankenghetto bzw. vagen Gefühls-

reaktionen, während das Wissen universell ohne solche
Selbstbeschränkungen systematisch arbeitet.

Sollte man nicht gerade da, wo man an die «Grenze» des

Wissens gekommen zu sein glaubt, erst recht nachdenken, ob

es überhaupt eine endgültige Hürde ist? — All dies versäumt
das mehr vom Träumen als vom Wachen diktierte Gefühl.

Daher muß der Glaube sich immer wieder vom Wissen
belehren lassen — von der Schöpfungssage bis zur modernen See-

lenlehre! Nie aber hat umgekehrt der Glaube das Wissen
berichtigen können! Lieber schränkt er es schon auf den Schulen

ein, wie z. B. die Biologie mit ihrer der Mystik so fatalen

Psychologie und Erbhygiene.
Andererseits aber gleichen sich die beiden Funktionen

insofern, als die glaubensfrohe Seele ebenso täuschungsfähig ist

wie unsere Sinnesorgane und das Denken, auf denen ja die
Wissenschaft beruht. Traditioneller Glaube und aufbaufäbige«
Wissen sind also nicht so unbedingt «disparat», sondern können

sich ergänzen, wenn man, wie oben erwähnt, durch Vergleich
der Aussagen von Fachautoritäten auf deren Zuverlässigkeit
schließt, statt das persönhche Zufallsmilieu zu überschätzen. —'

66
-J



Das ist natürlich bequemer und genußreicher als die schok-
kierenden Erkenntnisse in der theoretischen Physik und den
Sexualwissenschaften geistig zu verdauen.

Auch moralisch unterscheidet sich der blinde Glaube vom
kritischen Wissen dadurch, daß jener nur an die Erlösung
denkt, wie er sie sich selber vorstellt, während dieses das Beste
für alle in nachprüfbarer Form verlangt. Deshalb ist es
sittliche Pflicht, den systemlosen Gefühlsglauben an das Absurde
zu trennen von dem abwägenden Glauben an das Möghche, an
das Wahrscheinliche.

Wie Hitler willfährige Gelehrte für seine Rassentheorie nötig
hatte und sofort fand, so kommt auch religiöser Glaube nicht
ohne wissenschaftliche Textkritik aus: Sonst brauchten ja die
Theologen nicht zu studieren. Der akademische Gläubige muß
nämlich wissen, ob die alten Schriften korrekt übersetzt, von
den Jüngern Jesu richtig verstanden und wiedergegeben sind.
Auch der Theologe muß erforsclien, wie die verlorenen
Bibeloriginale gelautet haben mögen, welche der verschiedenen
Lesarten anerkannt werden soll, was Christus damit gemeint haben
mag bzw. ob sie wirklich «von Gott inspiriert» sein könnten.
Auch Bibelgläubige müssen wissen, ob jene uralten Zeilen von
frommen Anhängern «wohlmeinend verändert» wurden oder
gar fremdem Kulturgut sogenannter «Wanderlegenden»
entstammen. Sie müssen weiterhin überlegen, ob die Zitate der
Testamente wörtlich oder nur symbolisch aufzufassen sind, wobei

man obendrein sich hüten muß, das bildhch Gemeinte
allzu eigenmächtig zu deuten: Man darf das Göttliche nicht
«antliropomorphisieren». Man muß außerdem wissen, ob
Einzelstellen isoliert oder nur im Zusammenhange gelten, ob sie
nur dem damaligen Zeitgeist entsprechen oder noch heute gelten

sollen: Nur dann nämlich könnte man sie als «heilig»
anerkennen

Infolge solcher Studien lernten die Schriftgelehrten sehr
wohl die zweifelhaften Urheberschaften der Bücher Mose, der
Evangelien, der Paulmischen Briefe usw. kennen — aber sie
reden nicht darüber: So setzten sie sich selber Grenzen, nicht
um der Wahrheit zu dienen, sondern um sich seihst zu sichern

Was soll man weiterhin bei biblischen Totalwidersprüchen
glauben, wenn z. B. Gleichnisse von klugen und törichten
Jungfrauen, vom klugen und getreuen Knecht, vom Wuchern mit
den Pfunden oder die Mahnung «Seid klug und listig wie die
Schlangen!» gerade das Gegenteil vom primitiven Glauben
verlangen? — Oder denke man an die moralische Hauptfrage:
<Darf man töten oder soll man nicht?» Die entsprechenden
Texte lauten verschieden, und die Priester handeln darnach,
je nachdem, ob gerade Frieden oder Krieg ist: So mordet der
Ungläubige wie der Gläubige — nur dieser mit dem Namen
Gottes im Munde vielleicht noch mit mehr Nachdruck als der
eventuell instinktiv Gehemmte.

Außerdem stellen die nur an der eigenen Gruppe hängenden

Gläubigen nur ihre eigenen Auslegungen als alleinige
Totalwahrheit hin, wie ihre Verbote gegen alle nicht von der
Regierung anerkannten Rehgionen beweisen.

Ueberall muß also der Theologe selber analytisch sondieren,
was er aber bei anderen verbietet: Wissen und Logik sollen also
nur den eigenen Glauben stützen — aber bei fremden
Glaubensformen müssen Verstand und Kritik nur die Widersprüche
betonen, die man bei sich selber tabuiert.

Solche theologischen Tabus (also unwissenschaftlichen
Willtürgrenzen) sind z. B. folgende Ueberlegungsverbote :

Wenn die naturwissenschaftlichen Angaben der Bibel total
falsch sind, soweit sie nachprüfbar sind, darf man doch nicht
das Unkontrollierbare zur Absolutwahrheit stempeln und damit

jeder Kritik entziehen — Hierbei hilft sich der Theologe
mit der Behauptung, daß die «Bibel kein naturwissenschaftliches

Lehrbuch» wäre — aber woher weiß er das? Wenn die
Bibel von Gott wäre, darf sie doch nicht lügen

Tabu ist auch die überaU nachprüfbare Tatsache, daß das

ortsübhche Erziehungsmiheu die Rehgion und Moral des
Nachwuchses bestimme — statt des Allmächtigen.

Tabu ist die Erkenntnis, daß der Geist von unseren Gehirnzellen

und ihrer Nahrung, also vom Materiellen, abhängt, statt
umgekehrt Stoff zu produzieren, wie der Theologe nach dem
Vorbild des Okkultischen behauptet.

So setzen die Mystisch-Gläubigen sich seiher Grenzen, um
ihre Vorurteile zu sichern, statt der Wahrheit zu dienen.

Solche Tabus und Grenzen bedeuten Kampf zwischen denen,
die aus der Evidenz lernen und den unbelehrbaren politischreligiös

Gläubigen. Nur das Aussterben ganzer Generationen
kann, wie die Geschichte der Christianisierung Europas wie die
des HL Reiches bewies, solchen Glauben ändern.

Dabei glauben die Frommen, genau genommen, gar nicht
direkt an Gott, sondern nur auf dem Umwege über das, was der
Priester über ihn erzählt — genau wie die Nazisten weniger
den Hitler unmittelbar kannten als vielmehr nur dem
vertrauten, was die Propaganda mitzuteilen für gut hielt. Wenn
dann der dadurch Angesprochene, dem jede Wunscherfüllung
verheißen wurde, sich «innerlich gehoben» fühlte, nahm er
auch das Absurde in Kauf, wie z. B. die instinktiven
Sehnsüchte nach einem Fortleben nach dem Tode oder den
Wunderwaffen für den Endsieg.

Da unsere technisch-wissenschaftliche Umwelt sich immer
rapider ändert, sind solche geistigen Rückständigkeiten eines
unkorrigierbaren Glaubens immer riskanter. In der rationalen
Welt smd Wahnideen ein Fremdkörper. Da aber die Seele

glaubensdurstig ist, wollen wir den Glauben an Selbstfingiertes
durch den Glauben an das potentiell Nachprüfbare ersetzen.

Wir wollen uns lösen von der bisher überall praktizierten
Wülkürschaukel mit ihrem Wechselspiel zwischen blindem
Vertrauen mit seinen Zufallsvorurteilen sowie eigenwilhger
Selhstisolation und andererseits dem exakten, jederzeit
besserungsfähigen Wissen.

Denn auch die Wissenschaft irrte oft, wie Explosionen,
Fehldiagnosen, zweifelhafte Medikamente bzw. vorerst unbeachtete
Nebenwirkungen des Fortschritts (verpestete Luft, verseuchte
Flüsse) beweisen. Aher die empirische Wissenschaft gibt diese
Fehler offen zur Debatte und besitzt in der Kongruenz der
Sinneserfahrung ein für alle jederzeit gültiges Regulativ.

Glauben dagegen mystifiziert alles so, daß jeder in das
sowieso Undefinierbare sein eigenes Ich hineinprojizieren kann
und ein aussichtsloser Kampf aller gegen alle tobt: Daher ist
ein nicht von Sinneserfahrung und Intellekt kontrollierter
Glaube zu jedem Wahn und jedem Verbrechen bereit, wie die
Scheiterhaufen im Mittelalter beweisen, die jetzt in den NS-
Gaskammern ihre Auferstehung feierten. Hans Radkau, Köln

Si tacuisses!

Si tacuisses, philosophus mansisses! Wenn du geschwiegen
hättest, so wärest du ein Philosoph geblieben! An diese inuner
beherzigenswerte Mahnung aus des Boethius' «Trost der
Philosophie» wurde ich kürzlich nachdrücklich wieder erinnert, imd
das kam so :

Um das legendäre Grab des Apostelfürsten Petrus in der
Peterskirche in Rom ist es still, geradezu unheimlich still
geworden, und es ist deutlich eine Stille der Betretenheit, der
Verlegenheit. Es wäre doch so schön gewesen, wenn man dort
unter dem berühmten Tabernakel von Bernini die Grabstätte
des Petrus hätte nachweisen können! Man bedenke: Christus,

der Gottessohn, delegiert seine göttliche und irdische
Vollmacht an seinen Jünger Petrus; Petrus, als der erste Bi-

67


	Der Glaube beginnt dort, wo das Wissen aufhört

