
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 7

Buchbesprechung: Psychoanalyse und Alltag [P. Federn, H. Meng]

Autor: H.G.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zudringlichen Fragen manche unangenehme Stunde. Stand da
einmal so ein Schlacksei auf und meine: «Herr Pfarrer, wir
alle können uns unter dem Heiligen Geist nichts Rechtes vor-
steUen, wir sind hier ratlos. Können Sie uns helfen?» Das war
das einzige Mal, daß wir unseren Religionslehrer in einer
richtigen Verlegenheit sahen. Nun aber sammelte er sich, und
folgendes war seine Antwort: «Ihr könnt mit euren Zweifelsfragen
an Christus und sogar an die Majestät Gottes rühren; beide
sind groß genug, um euch das zu verzeihen. Niemals aber dürft
ihr euren Zweifel richten auf den Heiligen Geist Das wäre die
schwere Sünde gegen den Heiligen Geist, und diese Sünde, das

laßt euch gesagt sein, die kann nie und nimmer verziehen
werden.» Nun gut, wir ließen es uns tatsächlich gesagt sein —
waren aber nach dieser Antwort so klug als wie zuvor. Und so

wie uns im Konfirmationsunterricht, so geht es heute noch der
Kirche und den Theologen. Getreulich schleppen sie den
Begriff mit sich und geben ihn mit nicht ganz gutem Gewissen

an die kommende Generation weiter — aber was sie da mit
sich schleppen und weitergeben, das wissen sie nicht.

Gerne geben wir zu, daß auch drüben, im profanen Raum
der Philosophie und der Wissenschaft, der Psychologie und der
Psychiatrie über den Begriff Geist viel Unklarheit besteht,
obwohl er viel und gerne gebraucht wird. Auch da stehen
verschiedene Auffassungen neben- und gegeneinander. Aber trotz
dieser verwirrenden Fülle zeigt die Diskussion in diesem Raum
zwei große Vorzüge gegenüber der Diskussion im theologischen
Raum:

1. Hier gibt es keine Ansprüche auf absolute Gültigkeit der

Deutung; hier sind alle Auffassungen rein menschliche Aeuße-

rungen und als solche dem Irrtum, der Widerlegbarkeit ausgesetzt.

2. Von einem «Heiligen Geist» wird in diesem Raum
überhaupt nicht gesprochen, nur vom Menschengeist.

Alle diese und noch viele andere Ueberlegungen wurden
durch den Pfingstartikel des großen Theologen Peter
Vogelsanger in uns wachgerufen, und wir stellen mit einem tiefen
Aufatmen der Erleichterung fest:

Wir begehen keine Sünde und machen nicht einmal einen
Fehler, im Gegenteil, wir tun wohl daran, wenn wir wie bisher
alle theologischen Bemühungen, den Begriff und die Sache des

Heiligen Geistes an uns heran und in uns herein zu bringen,
mit gutem Gewissen und seelenruhig ad acta legen, genauer:
Wenn wir alle diese Bemühungen in der stillen Ecke ablegen,
wo wir vorher schon alle unerledigten und alle der Erledigung
wohl überhaupt nie zugänglichen Fragen abgelegt und still
bestattet haben. Omikron

Wir sind stolz auf ihn!

Wir sind stolz auf den verstorbenen indischen Premier
Nehru! Es war ja wohl schon lange bekannt, daß er in seinem
Denken und Handeln über alle gebundenen Religionsformen
weit hinaus in einen Bereich philosophischer Verklärung und
vornehmster Humanität hineingewachsen war. Nehru war sich

ganz klar darüber, daß das große Leiden des indischen Volkes
an Hunger, an Krankheiten und an kultureller Rückständigkeit

zum wesentlichen Teil auf die starke Bindung an hindu-
istisch-religiöse Traditionen zurückzuführen ist. Schwer litt er
darunter, daß es ihm nicht möglich war, die Ketten dieser
religiösen Tradition zu brechen und das indische Volk von diesem
Druck zu befreien; daß er sich damit zufrieden geben mußte,
den Druck dieser Ketten etwas zu mildern.

Daß dieser große und starke Geist Nehru seinem Diesseitsglauben

bis zum Ende die Treue gehalten hat, das beweist sein
eben bekannt gewordenes Testament. Die «Basler Nachrichten»

lassen sich von ihrem SRG-Korrespondenten aus New Delhi

darüber das Folgende berichten (10. Juni 1964) :

Nehru hatte bestimmt, daß ein kleiner Teil seiner Asche in

den Ganges gestreut werde; dabei aber verbat er sich «mit

vollem Ernst» aUe religiösen Zeremonien, weil er an sie nicht

glaube; würden sie trotz dieser testamentarischen Bestimmung
vollzogen, so wären sie unaufrichtig. Das ruft uns von weit

drüben, aus dem Westen her, die Worte eines anderen mutigen
und konsequenten Denkers in Erinnerung zurück. Als Nietzsche

einmal schwer erkrankte und mit seinem Ableben rechnen

mußte, schrieb er seiner Schwester: «Lisbeth, versprich mir,

wenn ich sterben sollte, daß nur die Freunde um meinen Sarg

stehen, kein neugieriges Volk Laß, wenn ich mich nicht mehr

dagegen wehren kann, keinen Priester und niemand sonst an

meinem Sarge Unwahrheiten sagen; laß mich als einen
ehrlichen Heiden ohne Lügen ins Grab legen!» Beide, Nietzsche

und Nehru, waren groß und stark genug, auch im Sterben noch

ihrer innersten Ueberzeugung treu zu bleiben.
Nun aber die Asche im Ganges, der vom Hindu-Glauben als

heilig ausgegeben wird — ist das nicht doch eine Konzession

an eine konfessionalistische Bindung? Nein, sagt Nehru, und

erklärt offen : «Mein Wunsch, daß eine Handvoll meiner Asche

in den Ganges bei Allahabad versenkt wird, hat für mich keine

religiöse Bedeutung. Aber ich fühle mich seit meiner Kindheit
zu dem Fluß Ganges bei Allahabad hingezogen, und je älter ich

wurde, desto stärker wurde auch meine Zuneigung.» Gewiß

sind das in dem so stark rationalistischen Testament Nehrus

zwingende irrationale Mächte, die da durchbrechen, aber diese

irrationale Liebe Nehrus gilt just nicht einem religiösen
Jenseits und nicht einem imaginären Gott, sondern ganz schlicht

unserer Mutter Erde, dem Diesseits. Darum verfügt er auch:

«Den größten Teil meiner Asche jedoch möchte ich auf andere

Weise verstreut haben. Ich wünsche, daß sie in einem
Flugzeug hoch hinauf getragen wird in die Lüfte und aus der Höhe

auf die Felder herunterregnet, wo die indischen Bauern
pflügen, auf daß meine Asche sich mit dem Staub und der Erde

Indiens mische und ein untrennbarer Teil Indiens werde.»
Wiederum dringen aus dem fernen Westen Worte eines

urwüchsigen und urgewaltigen Diesseitsglaubens an unser Ohr;

und wiederum ist es Nietzsche, der uns in seinem Zarathustra
zuruft: «Ich beschwöre euch, meine Brüder, bleibt der Erde

treu und glaubt denen nicht, welche euch von überirdischen

Hoffnungen reden! Giftmischer sind es, ob sie es wissen oder

nicht.»
In tiefer Ehrfurcht verbeugen wir uns an der Bahre des

Verstorbenen, des großen Staatsmannes und Erziehers Indiens;
noch größer, noch stärker aber sind Ehrfurcht und Dank vor

dem aufrichtigen Philosophen, vor dem mutigen Vertreter des

Diesseitsglaubens. Wir sind stolz auf ihn! Omikron

Buchbesprechungen

Psychoanalyse und Alltag
P. Federn und H. Meng: Psychoanalyse und Alltag. Unter

Mitarbeit zahlreicher Fachgelehrter. 5. umgearbeitete Auflage 1964.

298 Seiten. Psychoanalythisches Volksbuch, Band 2.

Um in die Grundlagen der Psychoanalyse, des Werkes von
Sigmund Freud, in verständlicher Form einzuführen, wurde von Paul

Federn und Heinrich Meng nach dem 1. Weltkrieg in Zusammenarbeit

mit zahlreichen Mitarbeitern das «Psychoanalytische
Volksbuch» im Hippokrates Verlag herausgegeben. Alsdann wurde die

fünfte Auflage später im Jahre 1957 im Verlag Hans Huber, Bern,

in zwei selbständigen Bänden in Angriff genommen. Der erste Band

als «Allgemeine Einführung in die Grundlagen der Psychoanalyse»

54



wurde seinerzeit im «Freidenker» besprochen. Er wendet sich an
jeden, der sich selbst und seine Mitmenschen besser verstehen will.

Der zweite Band behandelt spezielle Gebiete der Tiefenpsychologie,

die dem seelischen Gesundheitsschutz im alltäglichen Leben
dienen können. Er liegt nun vor. Einige sehr wichtige und
aufschlußreiche Beiträge aus den früheren Auflagen wurden durch
neue .interessante Abhandlungen ergänzt. Der erste Teil des Werkes

wird eingeleitet durch einen originellen Beitrag von Hans Zul-
liger, der die Psychoanalyse im Alltagsleben verständlich zu machen
versucht und allerlei Beispiele aufzeigt. Zu diesem Themenkreis
gehört auch die ausgezeichnete Besprechung von Oskar Pfister
über den Berater für den Schüler, und Prof. E. Schneider spricht
anschließend über «Schutz durch Beratung in Lebensfragen», z. B.
Berufsberatung, Eheberatung und Erziehungsberatung. Im Kapitel
•Sigmund Freud, ein Klassiker des seelischen Gesundheitsschutzes»
aus der Feder des Herausgebers Prof. Heinrich Meng und daran
anschließend Heinrich Meng und Ulrich Ehebald «Sexualerziehung
und Aufklärung», erfahren wir Bedeutsames über die hauptsächlichen

Begriffe der psychoanalytischen Psychologie und Pädagogik.
Es wird die Bedeutung der ersten Lebensjahre für Gesundheit und
Charakterbildung bei einem jeden Menschen betont. Ueber die
speziellen Probleme der Pubertät schreibt Anna Freud, die Tochter
von Sigmund Freud, sehr ausführlich und Wesentliches als
Forscherin. Ihr verdanken wir ja auch die «Einführung in die Psychoanalyse

für Pädagogen». Die Beiträge von Paul Federn über die
Leib-Seele-Hygiene des Liebeslebens sowie die Ausführungen über
den Schutz vor Nerven- und Geisteskrankheiten sind sehr
aufschlußreich und deshalb aus den früheren Auflagen übernommen
worden.

Im zweiten Abschnitt «Psychoanalyse als heilende und vorbeugende

Hilfe» wird mit bedeutsamen Ergänzungen über die Vorbeugung

von Kinderfehlern und seelisch bedingten Fehlentwicklungen
ausführlich gesprochen.

Der dritte und letzte Teil des Bandes ist der Persönlichkeit von
Sigmund Freud gewidmet. In klar verständlicher Schreibweise stellt
Prof. Otto Pötzl den Forscher und Menschen Freud seinen Lesern
vor: «Was Freud geleistet hat, läßt sich in einigen Sätzen kaum
umreißen, geschweige denn zusammenfassen. Entscheidend ist jedoch
für immer die Entdeckung des Unbewußten .'. Die vielen Angriffe,
die er ertragen mußte, richteten sich zumeist gegen einen Teil seiner
Lehre, der in Wirklichkeit ein weiteres Verdienst Freuds zum
Ausdruck bringt. Mit der Psychoanalyse wollte Freud eine wahre
Psychologie des Menschen, eine vorurteilslose Lehre geben, und deshalb

hat er auch das Problem des Triebes unerschrocken ins Auge
gefaßt. Wenn viele seiner Gegner behaupten, sein Werk sei eine
reine Psychologie des Geschlechtstriebes, dann sind sie entweder
m einem Irrtum befangen oder gewillt, die Ergebnisse der Psychoanalyse

zu entstellen. Freud selbst hat sich nie auf eine Psychologie
des Geschlechtstriebes allein beschränkt, denn er zieht für die
Erklärung der Erscheinungen unseres Seelenlebens neben den
unbewußten Aeußerungen des Geschlechtstriebes auch die destruieren-
den Todestriebe bzw. die Ich-Triebe heran und läßt aus ihrem
Wechselspiel die Konflikte entstehen. Die Beobachtungen, die er
¦nachte, beziehen sich keineswegs bloß auf das Seelenleben des

Kulturmenschen, sondern auch auf das der Naturvölker, in deren
Psychologie früher vieles unverständlich war.»

Als Schlußkapitel bespricht der Herausgeber Prof. Meng in einem
aufschlußreichen Abschnitt «Sigmund Freud in Brief, Begegnung
und Werk» den Forscher und Entdecker des Unbewußten — auch
•n sich selbst — und bringt zum Ausdruck, was er und seine
Mitarbeiter durch Albert Schweitzer in die Worte kleiden: «Das Größte
aa einem Denker wird immer bleiben, daß seine Gedanken und
sem Leben eine Einheit sind.» H. G.

Die Literaturstelle empfiehlt:

Dr. Hans Titze: Grundlage und Ziel einer freigeistigen Gesinnung
Fr. 2.50

Ernst Brauchlin: Gott sprach zu sich selber Fr. 2.50
Ernst Brauchlin: 13 Gespräche mit einem Freidenker Fr. 5.—

Schlaglichter

Vom Segen der Religion!

Wer kennt ihn nicht, den billig religiösen Propaganda6chlager:
«Nur die Religion bringt den Menschen Glück, Frieden und Segen!
Wo die Religion im geringsten geschwächt wird, da brechen sofort
Unruhe, Unfrieden und Unglück über den Menschen herein.» Die
Geschichte des Abendlandes mitsamt ihrer blutigen Kolonialgeschichte

ist eine einzige schlagkräftige Widerlegung dieses von
Grund aus unwahren Slogans. Wir brauchen hier im Vorbeigehen
nur hinzuweisen auf die neuesten Untersuchungen von Karlheinz
Deschner «Und abermals krähte der Hahn!» als auch des sehr
aufrichtigen Marburger Theologen Prof. Dr. Ernst Benz «Das
Anliegen der Menschheit und die Religion» («Studium generale»,
12/62).

Aber auch die großen außerchristlichen Religionen geben immer
wieder erschütternde Beweise dafür, daß die Religionen vielleicht
da und dort einmal Glück und Frieden, mehr aber blutigen Zwist
und Krieg auslösten. Die neueste Geschichte Indiens liefert uns
hiefür besonders drastische Beiträge. Man höre:

In den letzten Wochen erreichten uns ziemlich unklare Meldungen

von grauenhaften Massakern vieler in Indien wohnender
Mohammedaner durch fanatisierte Hindus. In einem wertvollen Bericht
ergänzt und präzisiert ein Korrespondent aus Delhi diese vagen
Angaben wie folgt («Basler Nachrichten» vom 1. April 1964):

Im März dieses Jahres wurden über Nacht in einer indischen
Industriegegend mehr als 100 Mohammedaner erschlagen und viele
Hunderte wurden verletzt — das alles nur deshalb, weil sie einer
andern Glaubensgemeinschaft angehörten als die Hindus. Warum
diese Mörderei? Kurz vorher waren Hindus im mohammedanischen
Ost-Pakistan von den Mohammedanern grausam mißhandelt worden,

mußten flüchten, erzählten den Hindus die Greuel, die sie
hatten durchmachen müssen, und als Vergeltung schlugen nun die
Hindus jeden Mohammedaner nieder, der ihnen über den Weg lief.

Mit Recht erinnert der Korrespondent in Delhi an die grauenvollen

Metzeleien zwischen Hindus und Mohammedanern anläßlich
der Teilung Indiens und der Trennung der beiden Konfessionen
nach der Befreiung aus der englischen Kolonialherrschaft. Diese
Trennung löste die blutigsten Religionskämpfe der Neuzeit aus,
während welcher sich Hunderttausende von Moslems und Hindus
gegenseitig umbrachten. Der Massenmord nahm erst ein Ende, als

Mahatma Gandhi sein Eintreten für eine Aussöhnung zwischen den
beiden sich gegenseitig ausrottenden Religionen mit seinem Leben
bezahlen mußte.

Gandhi lehnte es bekanntlich, trotz seiner Bewunderung der
Bergpredigt, ab, sich dem Christentum anzuschließen. Nehru, der

gewesene Führer Indiens, hielt sich nicht nur da6 Christentum,
sondern die Religion überhaupt vom Leibe. Er suchte und ging seinen

gut philosophisch unterbauten Weg außerhalb aller Religion. Und
nun war es eben dieser prinzipiell religionsfrcie Nehru, der mit
allen Mitteln den Frieden zwischen den beiden Religionen, zwischen
Hindu und Moslem, wieder herstellen wollte. Denn sein Ideal war
ein religiös freier Säkularstaat, in dem Angehörige aller Religionen
dieselben Rechte haben und im Frieden nebeneinander leben können.

So wäre denn für alle diejenigen, die Ohren haben zu hören und
Augen zu sehen, fürs erste wieder einmal der Beweis erbracht, daß

Religion durchaus nicht immer in Glück, Segen und Frieden hineinführt,

wohl aber, wie hier, in Jammer, Blut und grause Metzeleien;
fürs zweite, daß Friede, Versöhnlichkeit und Glück gerade von
denen mit dem Einsatz ihres Lebens erstrebt werden, die wie
Gandhi dem Christentum, wie Nehru der Religion überhaupt
kritisch gegenüberstehen. O.

Ein Denkmal für Gott!

Laut NZZ vom 4. 3. 1964 (Morgenausgabe) hat Präsident Johnson
vor kurzem an einem Gebetsfrühstück -—¦ auch das gibt es scheint's!
— der Kongreßpolitiker unter Vorsitz des Evangelisten Billy Graham

die Forderung nach dem Bau eines «Denkmals für Gott» in
Washington erhoben.

Ob darauf dem frommen Wunsch R. I. P. (Er ruhe in Frieden!)
Ausdruck gegeben werden soll, steht nicht in der Meldung. O.B..W.

55


	Psychoanalyse und Alltag [P. Federn, H. Meng]

