
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 7

Artikel: Auf alten Spuren im Lande Jehovas

Autor: Endres, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaube an einen real und personal gefaßten Gott ab. — Beide
behalten zwar Wort und Begriff «Gott», übertragen sie aber
auf rein diesseitige, innermenschliche Werte.

Ja, aber die katholische Kirche, ihre festgefügte Struktur
und Kirchenlehre? Ein Blick nach Rom auf die beiden Sessionen

des zweiten Vatikanischen Konzils genügt vollauf, um uns
zu zeigen, daß auch da alles in Fluß und in die Schwebe
geraten ist.

Nein, eine feste und sichere Lebensauffassung finden wir im
Christenglauben nicht mehr, wohl aber das verständliche
Bestreben, eine solche Sicherheit und Festigkeit wenigstens nach
außen hin, als Fassade, aufzustellen und glaubhaft zu machen.

Unsere eigene Welt- und Lebensauffassung, auch die darf
natürlich in ihren bisherigen wissenschaftlichen Resultaten nicht
als absolut fest und sicher erklärt werden, das wäre eine Illusion.

Sie erhebt aber auch gar nicht den Anspruch auf eine
solche absolute Sicherheit. Fest und sicher daran ist nur unser
Entscheid, nicht mehr auf der christlichen Offenbarung, sondern

auf der irdischen Realität aufzubauen, alles andere ist
ständige Ausbau- und Aufbau-Arbeit, ständige Bemühung um
Annäherung an die Wahrheit. Hier auf alle Fälle findet der
heutige Mensch mehr Festigkeit und Sicherheit als in den biblischen

Glaubenslehren.
Ob nicht Papst Paul VI. diesen unseren Ueberlegungen und

Darlegungen, in seiner inneren Auseinandersetzung wenigstens,
zustimmen könnte ¦— zustimmen müßte? Dr. E. H., B.

Rund um die Calvinfeiern

Seit den fernen Jahren, da ich in der Sekundärschule den
Worten meines Sekundarlehrers lauschte, der uns in der
Geschichtsstunde von jener Zeit erzählte, die mit dem Namen des
Reformators von Genf: Jean Caulvin, genannt Johann
Calvin, verbunden ist, ist das damals Gehörte nicht mehr aus
meinen Gedanken gewichen. Emen besonders starken Eindruck
hat mir die Tatsache gemacht, daß dieser berühmte Mann
seinem geistigen Gegner, dem spanischen Arzt und Theologen
Michael Servet, den Prozeß gemacht hat, und es ihm gelang,

diesen zum Tode verurteilen zu lassen, und zwar durch die
besonders grausame Strafe des Verbrennens bei lebendigem Leib
auf dem Scheiterhaufen. Nun las ich am Samstag, 23. Mai 1964,
im «Tagblatt der Stadt Zürich», daß in einer Kirche meines
Wohnquartiers eine «Gedächtnisfeier zum 400. Todestag von
Johannes Calvin» stattfinde.

«Daran nimmst du teil», dachte ich und setzte mich am
Sonntag erwartungsvoll auf eine Kirchenbank. Nach der
Erledigung der kirchlichen Angelegenheiten stieg der Pfarrer auf
die Kanzel hinauf und begann seine Predigt. Doch ich mußte
bald feststellen, daß ich am falschen Ort war und vergeblich
darauf wartete, eine Erklärung zu erhalten für das absonderliche

Verhalten dieses heute gefeierten Oberhauptes der Genfer

Kirche der Jahre 1536—1564 und daß von Gedenken seines

Opfers Michael Servetus kein Wort zu hören war. Der Pfarrer
zog es vor, darüber nicht zu sprechen, sondern sich in die Zeiten

von «Nikodemus» (zu Beginn unserer Zeitrechnung) zu
vertiefen und im übrigen den stumm und unbeweglich dasitzenden

Kirchgemeindegliedern eine Mahn- und Bußpredigt zu
halten. Enttäuscht suchte ich mein Heim auf.

Doch, da wurde ja am gleichen Sonntag, um 11.30 Uhr, am
Radio ein öffentlicher Vortrag aus dem Studio Bern übertragen:

«Gespräch mit Calvin», zum 400. Todestag des Genfer
Reformators, gehalten von Prof. Dr. Walter Nigg. Natürhch schaltete

ich das Radio ein. Der Referent sprach in hämmernder,
harter Diktion von diesem protestantischen Glaubenseiferer,
von seiner fleißigen Arbeit und von seinem umfänglichen Lehrbuch

«Christianae religionis Institutio», von der strengen Kir-
chenzucht und von den grausamen Sittengerichten, die über
Tun und Lassen der Genfer Bürger zu urteilen hatten.

Es wäre wohl aufschlußreich und erschütternd, in den damaligen

Gerichtsakten zu forschen, wie es dort zu und her ging:
ob die Kinder ihre Eltern anklagen konnten, wenn sie im
Familienkreise eine Handlung feststellten, die auf dem Index
stand; ob die Eltern zum Kadi liefen, wenn die Jünglinge und
Jungfrauen sich etwas Menschliches erlaubten, oder gar der
Gatte die Gattin, oder umgekehrt, beim hohen Sittengericht
verpetzte, wenn es einem von den beiden in den Kram paßte.

Welche Richtlinien dieser entsetzliche Mensch, der sich Gottes

Stellvertreter wähnte, herausgab, die noch gestatteten,
Nachkommen zu zeugen, entzieht sich meiner Kenntnis.

Auf alten Spuren im Lande Jehovas

Es wäre gar nicht nötig, daß wegen größenwahnwitziger Ideen
die ganze Menschheit nach heutigem Muster zugrunde gehen und
verelenden muß. Die Natur sorgt auf ihre Art schon ganz von
selbst für Untergang und Erneuerung.

Sehen wir doch einmal, was aus dem alttestamentlichen Ur, oder
Ur-Chasdim der Chaldäer geworden ist. Ur ist nach 1. Moses 11/31
die Vaterstadt Abrahams im damals wirtschaftlich und politisch
glanzvollen Babylonien. Aber Gott hatte anderes zu tun, als seine
Augen auf der Geburtsstadt seines Lieblings Abraham zu halten.
Sein «Siebentage-Werk» (heute kennen wir ähnliche Bezeichnungen,

wie «Anbauschlacht», «5-Jahresplan», «5-Tagewoche» etc.)
muß doch nicht so «vollkommen» gewesen sein, denn sein Weg bis
beute durch all die Länder und Städte ist ein grauenhafter Weg
der Zerstörung und fortwährender Strafe. Bis zum Jahre 1927
waren die Ruinen dieser Stadt der Könige «Ur» verschollen und
unbeachtet verfallen, vermodert und verschwunden.

Apropos «Siebentage-Werk Gottes». Da sei nebenbei bemerkt
die Einstellung hiezu des französischen Jesuitenpaters Pierre Theil-
bard de Chardin, der 1955 im Alter von 74 Jahren gestorben ist.
Er war ein großer erfolgreicher Paläontologe, der auf Grund seiner
wissenschaftlichen Forschungen in Europa, Afrika und China die
biblische Weltgeschichtslehre unserer Zeit mit einem eigenen, für
den Vatikan revolutionären Weltbild in Vorlesungen und Schriften
konfrontierte. Seine Schüler und Leser waren von ihm in Massen

begeistert. Er fand auch, daß für den Menschen von heute doch
vier Entwicklungsphasen der Erde entscheidend wichtig sind:

1. das astrische Zeitalter (währenddessen sie sich aus einem Gasball

zum festen Planeten formte);
2. die azoische Phase als Vorbereitungszeit der Entwicklung der

Lebewesen;

3. die Epoche der pflanzlichen und tierischen Organismenentfaltung;

4. die historische Zeit, die durch die Entwicklung des Menschen
und seiner Kultur zu einer erheblichen Umgestaltung der
Erdoberfläche, zur Umformung der Natur in Kulturlandschaften
führte.

Nach der bisherigen Forschung sind seit der 1. Epoche zirka 2000
Millionen, seit dem Einsetzen des Lebens zirka 1200 bis 1500
Millionen und seit Beginn der Menschheitsgeschichte etwa 400 000 bis
500 000 Jahre verstrichen.

Das macht nach Adam Riese und dem lieben Gott, von dem er
das ja direkt mündlich erfuhr, zusammen genau 6 Tage und einen
siebenten als Ruhetag. Um es mit den Vatikanbrüdern immerhin
nicht zu verderben, meinte jedoch Pater Chardin, daß die
Entwicklung der Erde und somit auch die 7-Tage-Woche Jehovas ja
immer noch weiter dauere, also noch gar nicht beendet sei, was
wir ja ebenfalls aus gegenwärtigen Katastrophen, den fortwährenden

Kriegsgreueln und atomaren Versuchen etc. gut zu erkennen
vermögen.

51



«Gott will, daß wir asketisch leben, nicht im Kloster,
sondern inmitten der Welt, wie wenn sie ein Kloster wäre».

Dies hatte für die Genfer Männer und Frauen zu bedeuten:
Schließt des Nachts Türen und Fenster fest zu! Die Horcher
und Angeber suchen Opfer für die sadistischen Folterknechte
und Henker.

Prof. Dr. W. Nigg zog es vor, «nicht sprechen zu wollen von
den Schattenseiten von Calvins Terror»! Warum nicht?

Ein Requiem für den erbarmungswürdigen Michael Servet
wäre hier sehr am Platze gewesen. Wohl kann man einwenden,
im 16. Jahrhundert waren die Sitten und Gebräuche anders
(der Begriff Glaubens- und Gewissensfreiheit war unbekannt),
man könne sie nicht mit dem Denken und Handeln im 20.
Jahrhundert vergleichen. Doch, Johannes Calvin war ein
Schriftgelehrter, er hat ja ein Buch verfaßt über die christliche
Lehre. Die Seligpreisungen der Bergpredigt waren ihm ganz
bestimmt bekannt, in denen es heißt:

Selig sind die Barmherzigen,
denn sie werden Barmherzigkeit empfangen.
Selig sind, die Frieden halten,
denn sie werden Kinder Gottes heißen.

Weiter kannte er die Worte :

Ich aber sage euch, daß jeder, der seinem Bruder
auch nur zürnt, dem Gericht verfallen wird.

Auch das Vaterunser übte kernen mäßigenden Einfluß aus auf
den krankhaften, hartherzigen Kirchenlehrer, wo es heißt:

wie auch wir vergeben unsern Schuldnern.
Zwangs- und Gewaltmaßnahmen Calvins und seiner Helfershelfer

seien «keine Schreckensherrschaft» gewesen, meinte
Prof. Nigg.

Ich frage dagegen: Die Genfer Bevölkerung hatte in den
Jahren 1542—1546 Gelegenheit an 58 Hexenverbrennungen
teilzunehmen — ist das nicht Schrecken genug?

Wir haben in unserm «christhchen Staat» die Möglichkeit,
Jahr für Jahr die Leiden und das Sterben Jesu nachzuerleben,
wenn wir Predigten besuchen, Radiosendungen hören und
Leitartikel in fast allen Zeitungen lesen.

Am Karfreitag 1964 hat sich ein katholischer Priester sogar
dazu verstiegen, den Radiohörern bis ins kleinste Detail zu
beschreiben, wie eine Kreuzigung vor sich geht und auf welche
Weise bei dieser Hinrichtungsart der Tod eintritt. — Mich

wundert nur, woher dieser Theologe das so genau weiß und ob

er in seiner nächsten Rede auch einmal beschreiben möchte,
was ein armes Opfer des unmenschlichen Wahns leidet, das an

den Pfahl auf dem Scheiterhaufen gebunden und bei lebendigem

Leib verbrannt wird.
Möchte doch einmal ein Komponist geboren werden, so fähig

wie J. S. Bach, der in seiner Matthäuspassion das Sterben Jesu

so innig mittels Tönen beschreibt. Ein Komponist, der das

Leiden von Michael Servet in Töne setzt, der im Jahre 1553

in seinen unsagbaren Qualen vom Scheiterhaufen herab schrie:
«Pitie! Pitie!» (Erbarmen).

Dies sind meine Gedanken an eine schaurige Untat eines

berühmt gemachten Reformators anläßlich seines 400. Todestages.

Das Gedenken gilt auch allen andern Opfern dieser
unmenschlichen christlichen Tyrannis. Frau F. P.

Veni, creator Spiritus!
Eine kurzweilige, aber verspätete Pfingstbetrachtung

Nur zu gut kennen wir sie, alle diese christlich-erbaulichen
Herzensergüsse, wie wir sie vor irgend einem der Kirchenfeste
in unserer Presse vorgesetzt bekommen; diese immer erneuten
Versuche der Kirche, aus den Kirchenmauern auszubrechen
und den verlorenen Kontakt mit der Oeffentlichkeit, mit dem

Volk wiederherzustellen. Die Geistlichen beider Kirchen, die

sich dieser Aufgabe unterziehen müssen, sind nicht zu beneiden.

Um überhaupt heute noch beim Zeitungsleser anzukommen

und Beachtung zu finden, müssen sie sich in Sprache und

Gedankenführung unserer Zeit anpassen und der Gegenwart

einige Konzessionen machen — und müssen doch zugleich sich

einsetzen für ein Heilsgeschehen, für Weilmachten, Ostern,

Auffahrt oder Pfingsten, das seine eigentliche Heilsbedeutung,

genau besehen, doch nur noch für die Kirche allein hat.

Meistens sind diese Kontakthemühungen verloren — sie

verflüchtigen sich im Vakuum der allgemeinen Interesselosigkeit
in diesen Fragen. Wenn es gut geht, werden diese Artikel dann

zur Kenntnis genommen, wenn sie von einem bedeutenden
Vertreter der Kirchenlehre stammen; dann kann es vorkom-

Nun streiten sich die Leut herum, ob es sieben Tage waren «und
siehe, es war wohlgetan!», oder nicht. Jedenfalls läßt der Vatikan
erst seit dem Tode seines großen Prähistorikers Pater Chardin alle
Mittel spielen, um dessen Thesen auszurotten und zu verwerfen.
Uns kann es gleich sein; folgen wir den alten Spuren weiter.

Eine englisch-amerikanische Gesellschaft für prähistorische
Forschungen fand dann eben im Jahr 1927 mit dem richtigen Spürsinn

in den unscheinbaren Ruinen bei El Ungheir im fruchtbaren
Zweiströmeland des Euphrat und Tigris diese alttestamentliche
Stätte. Jahrelange Ausgrabungen brachten große, reiche Erfolge
materieller Art; vornehmlich aber auch Aufschlüsse über damalige
Sitten und Gebräuche. Aber was geschah mit jenem reichen Baby-
lonien, das von den Griechen auch Chaldäa genannt wurde und
heute als Irak Arabi bezeichnet wird?

Drei Jahrtausende vor Christi war es ein Kulturzentrum, von
dem uns kunstgeschichtlich die prachtvollsten Beweise überliefert
blieben. Ein Kulturzentrum, das auch auf die Grenzländer große
Einwirkung hatte, möge diese nun in Handels- oder kriegerischer
Beziehung gewesen sein. Was blieb weiter vom großen, starken
Babel oder Babylon selbst? Wo sind die blühenden, hängenden
Gärten geblieben, welche Semiramis, die viel gerühmte und besungene

Königin von Assyrien, 800 v. Chr. in dieser Stadt schuf? Der
Stadt, die durch Nebukadnezar im 7. bis 6. Jahrhundert v. Chr. neu
erbaut wurde und mit 50 Meter hohen Mauern und hundert Toren
in neuem Glänze ein buntes Völkergemisch aller Rassen beherbergte.

Und wo der babylonische Turm, dieses architektonische Wun¬

der, das in den Himmel wachsen sollte und nach Moses 1.11 durch

die babylonische Sprachverwirrung verhindert wurde? Vergangen,
verweht! —

Dem alten Judengott Jehova hat dies alles nicht mehr gepaßt.

Zur Abwechslung und neuen Szenerie in seinem Strafenwahnspiel
zauberte er dem König Belsazar, Sohn des Nebukadnezar, nach
Daniel 5, auf geheimnisvolle Weise ein schauriges «Menetekel» an

eine Wand. Diese Wahrsagerei vom bevorstehenden Sturze war
natürlich längst ein heißersehnter Wunschtraum der immer noch in

Babylons Gefangenschaft lebenden Juden, welche zuerst 597 v.

Chr. nach der Eroberung Jerusalems und dann wieder 586 v. Chr.

nach der Zerstörung dieser Stadt fortgeschleppt worden waren.
Aber erst nach der Eroberung Babylons 538 v. Chr. durch den Perser

Cyrus konnten jene wieder nach Judäa heimkehren.
Hatte schon Moses bei der Organisation der Stämme für den

Auszug aus Aegypten gegen die servile, hadernde Unterwürfigkeit
in der bestehenden Sklaverei seine liebe Mühe, so war auch in

nachfolgenden Zeiten die Verträglichkeit der Stämme unter sich

selbst nicht die beste. Da waren einmal die Samariter (Luk.

10.30/37) in ihrem Reich Samaria zwischen Judäa und Galiläa.

Samaria war sogar einst Hauptort des Reiches Israel (1. Könige

16/24), wurde jedoch 722 v. Chr. von den Assyrern erobert und

besiedelt. Herode6, der große König der Juden, baute zu seiner Zeil

(374 v. Chr.) unter römischer Hoheit diese Stadt wie auch Jerusalem

u. a. wieder prächtig auf und nannte sie Augusta (griechisch:
Sebaste). Die verfallenen traurigen Ruinen Samarias liegen nahe

dem heutigen Sebastije.

52



meu, daß der mündig gewordene Mensch der Gegenwart vor
dem Namen des Verfassers einen Augenblick stutzt und sich
fragt: «Wie hat es nun der angefangen, dieser undankbaren
Aufgabe gerecht zu werden? Als Aeußerung und Leistung eines
bedeutenden Menschen hat der Artikel sicher seinen Wert; ich
lege ihn einmal beiseite und will ihn bei guter Gelegenheit, im
Tram oder in der Eisenbahn, in Ruhe lesen.»

So ist es uns gegangen mit dem Pfingstartikel in der «NZZ»
vom 17. Mai 1964. Sein Verfasser, Peter Vogelsanger, Pfarrer
und Professor an der theologischen Fakultät der Universität
Zürich, ist weit herum bekannt als geistvoller und kenntnisreicher

Vertreter des Christenglaubens; zudem schreibt er
einen lebendigen, frisch zupackenden Stil. Also, sehen wir
mal zu!

Deutlich spürbar ist des Autors Bestreben, dem Leser über
das uralte Thema «Pfingsten» etwas Neues, etwas originell
Gewachsenes vorzusetzen. Thema und Aufgabe erlauben aber
nicht viel Seitensprünge. Die erstrebte Originalität kann sich
nur in gelegentlichen kritischen Bemerkungen gegenüber der
Kirche und ihrem üblichen Pfingstbetrieb auswirken, und
gerade in diesen gesalzenen Bemerkungen erfreut uns der
Verfasser durch seine erfrischende Offenheit. Einige Beispiele?
Gerne!

«Keines unter den christlichen Festen ist dem heutigen
Menschen so fremd geworden wie Pfingsten. Als verlängertes
Wochenende läßt er sichs eben noch gefallen. Aber zu seiner
eigentlichen Botschaft hat er kaum mehr eine Beziehung. —
Pfingsten mit seinem Reden vom Heiligen Geist weckt den
Verdacht des Schwärmerischen, Verstiegenen, Ueberspannten,
ja Krankhaften. — Ich fürchte, an dieser Entfremdung sind
in erster Linie wir Theologen schuld. Wir lamentieren heftig
über den Mangel an Geist allüberall in unserer Zeit und Welt,
klagen beweglich nicht nur über den bösen theoretischen
Materialismus des Ostens, sondern über den womöglich noch
böseren praktischen Materialismus des Westens. — Wir meinen,
die Ehre des Heiligen Geistes sei am besten gewahrt durch
Verketzerving des Menschengeistes. Alles, was dieser Menschengeist

von den Vorsokratikern bis auf Einstein erdacht,
geschaffen und bewirkt hat, wird verdächtigt und in allgemeine
Verdammnis gesetzt. Eine unüberbrückbare Kluft wird aufge-

Nun waren aber die Samarias oder Samariter ein Mischvolk aus
Israeliten und fremden Kolonisten, vorwiegend Assyrern, geworden.
Von der jüdischen Gemeinde wurden sie deshalb ausgeschlossen,
obwohl ja allein Jehova, der Allmächtige, für die vielen Schicksalsschläge

der Stämme Israels verantwortlich war. Die Samariter
wußten sich aber wohl zu helfen und gründeten um 400 v. Chr.
eine eigene Religionsgemeinschaft nach jüdischem Muster und mit
einem Tempel auf dem Berg Garizim bei Sichern. Auch diese Stadt
war teilweise israelische Residenz und teilte mit anderen 129 v.
Chr. das Los der Zerstörung. Titus Flavius Vespasianus, der mild
regierende römische Kaiser, welcher 66 n. Chr. den jüdischen Aufstand

unterdrückte und im Jahr 70 n. Chr. Jerusalem eroberte,
baute Sichern unter dem Namen Flavia Neapolis neu auf. Heute ist
der Ort als Nabulus auf der Karte zu finden, und in Rom zeigt der
Cicerone uns auf der Ferienreise den machtvollen Triumphbogen,
der von Titus nach Jerusalems Einnahme erbaut wurde, als stolzen
Ueberrest.

Die Samariter in Palästina aber, welche gegenwärtig behaupten
der letzte Stamm des Volkes Israel zu sein, sind heute nahezu am
Aussterben. Seit Generationen schon werden diesem Stamme zu
wenig Frauen geboren. Außerhalb des Stammes dürfen sie nicht
beiraten, und so erreichen die Männer meist ein hohes Alter, bevor
e'n Mädchen geboren und ihnen anverlobt wird. Darum kann man
beute weißhaarige Männer mit ihrer zukünftigen Braut und Frau
sehen, die aber noch ein Kind und erst nach etwa 10 Jahren
heiratsfähig ist.

rissen zwischen dem menschlichen und dem göttlichen Geist.»
— Und so geht das weiter in meist scharfen, aber wohl begründeten

Angriffen auf die Kirche und die Theologie, so daß wir
schließlich resigniert feststellen: Unsere eigene Kritik hat hier
nicht mehr viel zu vermelden, der Theologe Vogelsanger hat an
Kritik alles Wesentliche bereits vorweggenommen und
ausgesprochen. Nun, darüber sind wir nicht untröstlich, denn wir
sind heute und hier auf Kritik gar nicht ausgegangen. Auch
lag es uns fern, allfäUige innere Widersprüche in der gedanklichen

Linienführung des Verfassers bloßzulegen. Wir begnügen

uns heute mit einigen wenigen Bemerkungen zu diesem so
seltsamen Gedankengebilde «Heiliger Geist».

In allen Pfingstbetrachtungen wird er deutlich genug
herausgestellt; um ihn, den Heiligen Geist, dreht sich hier ja alles.
Bei diesem vielen und immer etwas aufgeregten Reden über
den Heiligen Geist, so meinen wir Diesseitsmenschen in unserem

unschuldigen Gemüt, müßte doch auch endlich einmal
klar werden, was es mit diesem Geist eigentlich und im Letzten
auf sich hat. Falsch geraten! Je mehr die Herren Theologen
darüber schreiben, desto unklarer, desto widersprüchlicher wird
die Aussage, desto größer die Konfusion schon innerhalb der
Theologie. Immer stärker wird dagegen der Verdacht, daß
weder Kirche noch Theologie wissen, was sie unter diesem
Begriff eigentlich zu verstehen haben und wie sie ihn auslegen
sollen. Dieser Heilige Geist wird für die Kirchenmänner langsam

zu einer peinlichen Verlegenheit. Ausbooten können sie

ihn nicht, er ist im Dogma von der Trinität mit Gott und Christus

zu innig verbunden; seine Ausmerzung würde die
Dreieinigkeit selbst mit in den Untergang hineinreißen. Andererseits

leistet er der Kirche doch auch gelegenthch einen guten
Dienst — er wird als Retter aus der Not, als deus ex machina,
herbeigerufen, wenn die Kirche selbst kernen besseren Ausweg
mehr weiß. So erklärt ja die Romkirche, daß im Konklave eine
gültige Wahl des Papstes nur dann zustande kommt, wenn der
Heilige Geist dem Konklave beisteht, deutheher gesprochen:
Afflante spiritu wenn der Heilige Geist drein bläst

In diesem Zusammenhang eine persönliche Erinnerung aus
weit zurückhegenden Tagen. Wir waren im Konfirmandenunterricht

eine recht aufsässige Gesellschaft und bereiteten
unserm Pfarrer, den wir als Menschen sehr achteten, mit unseren

Auch in der Schweiz war einmal auf unserer «Landi» nach dem
statistischen Menetekel des Direktors Brüschweiler ein empfindlicher

Geburtenrückgang aktuell demonstriert. Man glaubte diesem
Zustand durch Familienprämiierungen, die an Viehmarktprämiierun-
gen gemahnen, steuern zu können. Die Kirche selbst gab und gibt
hierzu aus machtpolitischen Gründen gerne ihren Segen. Doch die
Natur wird immer ihren eigenen Gesetzen folgen.

Was haben alle die Feld- und Eroberungszüge der Könige von
Assyrien, Persien, Aegypten, Judäa oder die Züge Hannibals,
Alexanders und der Cäsaren dem Altertum und der Gegenwart
genützt? Ja selbst die Kreuzzüge? Was ist geblieben? — Alle sind sie

vermodert, die Großen, und alle Pracht ist vergangen und
verweht. Was haben die Großen der Erde gewollt (auch die
Kirchenfürsten)? — Das rote Gold! Was ist es, für das Völker gestorben
sind? Wucher und Wind! — Und über allem thront der alte Judengott

Jehova — allmächtig —¦ allwissend, den die. christliche
Religionsauffassung als dreiteilige Einheit zur Auslegung bringt und
ohne dessen Willen kein Sperling vom Dache fällt — außer es

seien Atom- und Wasserstoffbomben vom hehren Himmelszelt
herab. L. Endres

Der Gescheitere gibt nach! Eine traurige Wahrheit;
sie begründet die Weltherrschaft der Dummlieit.

Marie von Ebne r-Eseh enb ach

53


	Auf alten Spuren im Lande Jehovas

