Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 7

Artikel: Nochmals einmal der leidige " Nihilismus"
Autor: E.H.B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411237

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Allmacht die im Tode vom Leibe getrennte Seele wieder mit
dem Leibe vereinigen; dann steht der Gestorbene von den To-
ten auf, um auch fiir den Leib zu empfangen Gutes oder Boses
je nach seinen Werken.

Einwand: Aber die Teile meines Leibes konnen ja nach dem
Tode in alle Welt zerstieben!

Antwort: Was soll das denn? Bei Gott ist kein Ding unmég-
lich! Uebrigens, damit derselbe Leib auferstehe, ist es nicht
nétig, daB er dieselben Bestandteile habe wie friiher. Sie haben
noch denselben Leib wie vor 20 Jahren, und doch sind die
Atome nicht mehr bis ins Einzelne die gleichen wie damals. —
Wir glauben an eine Auferstehung des Fleisches. Das «Wie»
der Auferstehung wollen wir Gott dem Herrn iiberlassen.

Wer iiber seinem Grabe einen Posaunenengel aufstellen oder
seine Asche zu dessen FiiBBen beisetzen 1iBt, bekundet damit
also, daB er noch in den mittelalterlichen phantastischen An-
schauungen befangen ist und demnach hofft oder fiirchtet, die
paar Knéchelchen, die von ihm iibriggeblieben sind, werden
sich eines Tages wieder erginzen und zum Leibe zusammen-
fiigen, damit dieser «empfange Gutes oder Boses je nach seinen
Werken».

Diesem Geiste wird sich mancher Einwohner Ziirichs, der
die Idee des Gemeinschaftsgrabes begriifit hatte, nicht unter-
ziehen und auf einen Platz in diesem verzichten, das Versagen
der zustindigen Instanzen bedauernd, die doch hitten ein-
sehen sollen, daB ein Gemeinschaftsgrab religiés durchaus neu-
tral gehalten werden muf, sonst ist es kein Gemeinschaftsgrab.

Zu indern wird da nicht mehr viel sein, der Posaunenengel
steht da, der die michtige Stimme des Himmels hinab zu den
sterblichen Menschen leitet, wie es im frommen Prospekt so
rithrend hei3t.

Aber wir muBten trotzdem unsere Stimme gegen diese Ver-
irrung erheben. Denn die maBgebenden Instanzen konnen sich
in absehbarer Zeit wieder vor eine #hnliche Entscheidung ge-
stellt sehen, und wir erwarten und fordern fiir dannzumal zwei
Ueberlegungen von ihnen:

erstens, daB Ziirich eine GroBstadt mit Bewohnern aus der
ganzen Welt und aus den verschiedensten weltanschaulichen
Lagern ist,

und zweitens, daB} sich dieses Ziirich in einem Staat mit Glau-
bens- und Gewissensfreiheit befindet (was sich auch in den fiir
die Oeffentlichkeit berechneten Kunstwerken nicht verleugnen
sollte), und nicht in einer spanischen Provinz.

Ernst Brauchlin

Noch einmal der leidige <Nihilismus»

Papst Paul VI, sonst sicher ein besonnener Mann, der seine
Worte wohl abzuwigen weifl, hat uns wieder einmal Nihili-
sten genannt; gewill nicht mehr in der Form harter Schelte
oder gar dogmatischer Verdammung — oh nein! — aber in
der Form einer innigen Bitte, doch in uns zu gehen und uns
von den Verkehrtheiten des Nihilismus zu iiberzeugen und
dann auch zu befreien. Der Papst erklirte in seiner Botschaft,
die er nach der Ostermesse verlas, der Mensch brauche eine
feste und sichere Lebensauffassung; der Mensch miisse die
Weisheit, den Mut und auch die Freude haben, Gott dafiir zu
danken, daB er im Osterfest Christi die Finsternis, in der sich
die Menschen und die Welt befunden hiitten, mit seinem Lichte
der Vorsehung erhellt habe. Der Papst bat jene, «die keine
Religion haben oder der Religion gegeniiber sogar feindliche
Gefiihle hegen», sich nicht selbst zur Last unverniinftiger Dog-
men, zu den Widerspriichen des Zweifels ohne Frieden und
zum ausweglosen Widersinn, zur Verzweiflung und zum Nichts

50

zu verdammen. Sich zum Nichts verdammen — da haben wir
ihn also wieder einmal, den blanken Nihilismus! Wo man so
sehr um unser Seelenheil besorgt ist und so freundlich mit
uns redet, da wollen auch wir freundlich antworten:

Wie steht es denn mit diesem Nihilismus, mit diesem Nichts,
vor dem uns der Papst so viterlich, so dringlich warnt? Nun,
es ist ja das Charakteristikum des miindig gewordenen Dies-
seitsmenschen, dal3 er seinen wissenschaftlich und philoso
phisch unterbauten Diesseitsglauben gerade auf der Realitit,
auf der Realitit in ihrer ganzen Tiefen- und Breitendimension
aufbaut. Diese konkrete kosmisch-diesseitige Realitiit ist das
akkurate Gegenstiick zum Nichts, ist der denkbar schiirfste Ge-
gensatz zu allem Nihilismus. Alles, was Wissenschaft und reali.
stische Philosophie von dieser Realitéit her an uns herantragen,
ist trotz der Relativitit ihrer Giiltigkeit zuverlissiger und siche-
rer als die christlich-biblischen und, im Anspruch wenigstens,
immer absolut gemeinten Heilsbotschaften.

Drohend und gefihrlich steht dagegen dieses Nichts, steht
dieser Nihilismus heute hinter den Grundlehren des Christen-
glaubens. Gott und die Gotteswelt, an die der Christenglaube
sich anklammert — gerade diese beiden erweisen sich immer
deutlicher als hohle Phantasien, als leeres Wunschdenken, als
ein Bereich, hinter dem just kein reales Sein, keine Realitit
und keine Wirklichkeit stehen. Wenn denn vom Nichts und
vom Nihilismus geredet werden mufl, so sind sie dort driiben
im Jenseitsglauben und just nicht im realistischen Diesseits
glauben anzutreffen. So wundern wir uns denn auch nicht dar-
itber, daB3 die christlich-dogmatische Aussage von Tag zu Tag
unsicherer, unklarer wird — stehen doch hinter dieser Aussage
nur das Leere und das Nichts.

Nun aber rasch noch ein Wort zu einigen Einzelheiten der
pipstlichen Bitte an uns:

«Der Mensch braucht eine feste und sichere Lebensauffas-
sung» — da hat der Papst recht, und wir freuen uns unserer
Uebereinstimmung mit ihm. Fraglich ist nur, wo sie heute zu
finden ist, diese feste und sichere Lebensauffassung. Der Papst
meint natiirlich damit seinen eigenen Glauben, den Glauben
der Romkirche oder doch des Christentums — und just da
konnen wir Festigkeit und Sicherheit nicht mehr finden. Da ist
heute alles in Bewegung, im Gleiten und bietet keinen sicheren
Halt mehr.

Eben in diesen Tagen tauchen wieder einmal innerhalb der
christlichen Theologie und Kirche Schriften auf, die einfach
alles in Frage stellen, so da3 wir Draulenstehenden ob so viel
Selbstzerstorungswut nur staunen kénnen. Uebertreiben wir?
Nun, so geben wir das Wort dem evangelischen Bischof Lilje.
Er bespricht in seinem «Sonntagsblatt> Nr. 9/1964 zwei der
gegenwirtigen destruktiven Schriften und schreibt nachher:
«Manchmal wirkt die neuere evangelische Theologie wie eine
Abbruchfirma. Da wird mit vielen wenn nicht lieben, so doch
gewohnten Vorstellungen aufgeriumt. Man hilt nichts mehr
von der Jungfrauengeburt, der leiblichen Himmelfahrt Christi,
der Auferstehung des Fleisches... Man zerstort das Bild von
Jesus als einem auf der Erde wandelnden Himmelswesen ; Him-
mel und Erde werden beseitigt oder wenigstens nicht mehr
buchstiblich genommen. Ja, sogar die Vokabel ,Gott’ hiilt man
fiir fragwiirdig und einer griindlichen Neuinterpretation fiir
bediirftig... Was bleibt iiberhaupt noch iibrig vom christ:
lichen Glauben?»

Riistig und umsichtig tragen zwei weitere Theologen sogar
den Zentralbegriff der christlichen Dogmatik, den Gottesbegriff
nimlich, bis auf die Fundamente ab: Der anglikanische Bi-
schof Robinson in seinem Buch «Honest to god» — es erlebt
momentan phantastische Auflagen — und dann Prof. Dr. Her-
bert Braun, Ordinarius fiir Neutestamentliche Theologie an
der Universitit Mainz, in seinen «Gesammelten Studien zum
Neuen Testament». Diese beiden Theologen lehnen nicht nur
die Gétter, sondern auch den Theismus ganz allgemein alt



Glaube an einen real und personal gefaflten Gott ab. — Beide
behalten zwar Wort und Begriff «Gott», iibertragen sie aber
auf rein diesseitige, innermenschliche Werte.

Ja, aber die katholische Kirche, ihre festgefiigte Struktur
und Kirchenlehre? Ein Blick nach Rom auf die beiden Sessio-
nen des zweiten Vatikanischen Konzils geniigt vollauf, um uns
wm zeigen, dal auch da alles in Flul und in die Schwebe ge-
raten ist.

Nein, eine feste und sichere Lebensauffassung finden wir im
Christenglauben nicht mehr, wohl aber das verstindliche Be-
streben, eine solche Sicherheit und Festigkeit wenigstens nach
auflen hin, als Fassade, aufzustellen und glaubhaft zu machen.

Unsere eigene Welt- und Lebensauffassung, auch die darf
natiirlich in ihren bisherigen wissenschaftlichen Resultaten nicht
als absolut fest und sicher erklirt werden, das wiire eine Illu-
sion. Sie erhebt aber auch gar nicht den Anspruch auf eine
solche absolute Sicherheit. Fest und sicher daran ist nur unser
Entscheid, nicht mehr auf der christlichen Offenbarung, son-
dern auf der irdischen Realitit aufzubauen, alles andere ist
stindige Ausbau- und Aufbau-Arbeit, stindige Bemiihung um
Anniherung an die Wahrheit. Hier auf alle Fille findet der
heutige Mensch mehr Festigkeit und Sicherheit als in den bibli-
schen Glaubenslehren.

Ob nicht Papst Paul VI. diesen unseren Ueberlegungen und
Darlegungen, in seiner inneren Auseinandersetzung wenigstens,
zustimmen konnte — zustimmen miifBBte? Dr.E.H., B.

Rund um die Calvinfeiern

Seit den: fernen Jahren, da ich in der Sekundarschule den
Worten meines Sekundarlehrers lauschte, der uns in der Ge-
schichtsstunde von jener Zeit erzihlte, die mit dem Namen des
Reformators von Genf: Jean Caulvin, genannt Johann
Calvin, verbunden ist, ist das damals Gehorte nicht mehr aus
meinen Gedanken gewichen. Einen besonders starken Eindruck
hat mir die Tatsache gemacht, da} dieser beriihmte Mann sei-
nem geistigen Gegner, dem spanischen Arzt und Theologen
Michael Servet, den Proze3 gemacht hat, und es ihm gelang,

diesen zum Tode verurteilen zu lassen, und zwar durch die be-
sonders grausame Strafe des Verbrennens bei lebendigem Leib
auf dem Scheiterhaufen. Nun las ich am Samstag, 23. Mai 1964,
im «Tagblatt der Stadt Ziirichs, daB in einer Kirche meines
Wohnquartiers eine «Gedéchtnisfeier zum 400. Todestag von
Johannes Calvin» stattfinde.

«Daran nimmst du teil», dachte ich und setzte mich am
Sonntag erwartungsvoll auf eine Kirchenbank. Nach der Er-
ledigung der kirchlichen Angelegenheiten stieg der Pfarrer auf
die Kanzel hinauf und begann seine Predigt. Doch ich muBte
bald feststellen, daB3 ich am falschen Ort war und vergeblich
darauf wartete, eine Erklirung zu erhalten fiir das absonder-
liche Verhalten dieses heute gefeierten Oberhauptes der Gen-
fer Kirche der Jahre 1536—1564 und daf3 von Gedenken seines
Opfers Michael Servetus kein Wort zu horen war. Der Pfarrer
zog es vor, dariiber nicht zu sprechen, sondern sich in die Zei-
ten von «Nikodemus» (zu Beginn unserer Zeitrechnung) zu ver-
tiefen und im iibrigen den stumm und unbeweglich dasitzen-
den Kirchgemeindegliedern eine Mahn- und BuBlpredigt zu
halten. Enttéuscht suchte ich mein Heim auf.

Doch, da wurde ja am gleichen Sonntag, um 11.30 Uhr, am
Radio ein offentlicher Vortrag aus dem Studio Bern iibertra-
gen: «Gesprich mit Calviny, zum 400. Todestag des Genfer Re-
formators, gehalten von Prof. Dr. Walter Nigg. Natiirlich schal-
tete ich das Radio ein. Der Referent sprach in hdmmernder,
harter Diktion von diesem protestantischen Glaubenseiferer,
von seiner fleiBigen Arbeit und von seinem umfénglichen Lehr-
buch «Christianae religionis Institutio», von der strengen Kir-
chenzucht und von den grausamen Sittengerichten, die iiber
Tun und Lassen der Genfer Biirger zu urteilen hatten.

Es wire wohl aufschluBreich und erschiitternd, in den dama-
ligen Gerichtsakten zu forschen, wie es dort zu und her ging:
ob die Kinder ihre Eltern anklagen konnten, wenn sie im Fa-
milienkreise eine Handlung feststellten, die auf dem Index
stand; ob die Eltern zum Kadi liefen, wenn die Jiinglinge und
Jungfrauen sich etwas Menschliches erlaubten, oder gar der
Gatte die Gattin, oder umgekehrt, beim hohen Sittengericht
verpetzte, wenn es einem von den beiden in den Kram pafte.

Welche Richtlinien dieser entsetzliche Mensch, der sich Got-
tes Stellvertreter wihnte, herausgab, die noch gestatteten,
Nachkommen zu zeugen, entzieht sich meiner Kenntnis.

Auf alten Spuren im Lande Jehovas

Es wiire gar nicht nétig, daB wegen groBenwahnwitziger Ideen
die ganze Menschheit nach heutigem Muster zugrunde gehen und
verelenden muB. Die Natur sorgt auf ihre Art schon ganz von
selbst fiir Untergang und Erneuerung.

Sehen wir doch einmal, was aus dem alttestamentlichen Ur, oder
Ur-Chasdim der Chaldier geworden ist. Ur ist nach 1. Moses 11/31
die Vaterstadt Abrahams im damals wirtschaftlich und politisch
glanzvollen Babylonien. Aber Gott hatte anderes zu tun, als seine
Augen auf der Geburtsstadt seines Lieblings Abraham zu halten.
Sein «Siebentage-Werk» (heute kennen wir dhnliche Bezeichnun-
gen, wie «Anbauschlacht», «5-Jahresplan», «5-Tagewoche» etc.)
mul doch nicht so «vollkommen» gewesen sein, denn sein Weg bis
heute durch all die Linder und Stidte ist ein grauenhafter Weg
der Zerstorung und fortwiihrender Strafe. Bis zum Jahre 1927
waren die Ruinen dieser Stadt der Konige «Ur» verschollen und
unbeachtet verfallen, vermodert und verschwunden.

Apropos «Siebentage-Werk Gottes». Da sei nebenbei bemerkt
die Einstellung hiezu des franzésischen Jesuitenpaters Pierre Theil-
hard de Chardin, der 1955 im Alter von 74 Jahren gestorben ist.
Er war ein groBer erfolgreicher Paliontologe, der auf Grund seiner
wissenschaftlichen Forschungen in Europa, Afrika und China die
biblische Weltgeschichtslehre unserer Zeit mit einem eigenen, fiir
den Vatikan revolutioniiren Weltbild in Vorlesungen und Schriften
konfrontierte. Seine Schiiler und Leser waren von ihm in Massen

begeistert. Er fand auch, daB fiir den Menschen von heute doch
vier Entwicklungsphasen der Erde entscheidend wichtig sind:

1. das astrische Zeitalter (wihrenddessen sie sich aus einem Gas-
ball zum festen Planeten formte);

2. die azoische Phase als Vorbereitungszeit der Entwicklung der
Lebewesen; :

3. die Epoche der pflanzlichen und tierischen Organismenentfal-
tung;

4. die historische Zeit, die durch die Entwicklung des Menschen
und seiner Kultur zu einer erheblichen Umgestaltung der Erd-
oberfliche, zur Umformung der Natur in Kulturlandschaften
fiihrte.

Nach der bisherigen Forschung sind seit der 1. Epoche zirka 2000

Millionen, seit dem Einsetzen des Lebens zirka 1200 bis 1500 Mil-

lionen und seit Beginn der Menschheitsgeschichte etwa 400 000 bis

500 000 Jahre verstrichen.

Das macht nach Adam Riese und dem lieben Gott, von dem er
das ja direkt miindlich erfuhr, zusammen genau 6 Tage und einen
siebenten als Ruhetag. Um es mit den Vatikanbriidern immerhin
nicht zu verderben, meinte jedoch Pater Chardin, daB die Ent-
wicklung der Erde und somit auch die 7-Tage-Woche Jehovas ja
immer noch weiter dauere, also noch gar nicht beendet sei, was
wir ja ebenfalls aus gegenwirtigen Katastrophen, den fortwihren-
den Kriegsgreueln und atomaren Versuchen etc. gut zu erkennen
vermogen.

51



	Nochmals einmal der leidige " Nihilismus"

