
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 47 (1964)

Heft: 7

Artikel: Der Posaunenengel des Jüngsten Gerichts in Zürich

Autor: Brauchlin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
ONATSSCHRII^DERFREIGEIST^^
iu, Juli 1964 Nr. 7 47. Jahrgang

Der Posaunenengel des Jüngsten Gerichts in Zürich

Sie trauen wohl Ihren Augen nicht recht, wenn Sie diese
Ueberschrift lesen. Sie denken sich dabei vielleicht, im Zeitalter

der Raumschiffabrt sei vieles möglich, oder ein Schalk
von Zeitungsschreiber habe sich da einen losen Scherz auf
Kosten der Gläubigen erlaubt.

Aber die Sache liegt anders. Es handelt sich um eine ernsthafte

Angelegenheit, sogar um die Verwirklichung einer sehr
guten und begrüßenswerten Idee, abgesehen von dem oben
genannten Boten aus traumhaften Sphären.

Vor mir liegt ein Prospekt des ßestattungs- und Friediwfamtes

der Stadt Zürich. Wie man daraus erfährt, haben die
zuständigen städtischen Aemter ein würdiges Gemeinschaftsgrab

geschaffen, das nicht nur die Aschenurnen Einsamer und
Alleinstehender aufnehmen soll, sondern auch Urnen Verstorbener,

die zu Lebzeiten ihre Vorliebe für einen schönen
gemeinsamen Ruheplatz, unter Verzicht auf ein Einzelgrab,
geäußert haben.

Ende 1963 wurde dieses Gemeinschaftsgrab im Friedhof
Manegg seiner Bestimmung übergeben. Es besteht aus einer
weiträumigen Wiese mit niedriger Umfriedung, teils umrahmt
von einem prachtvollen Baumbestand, über dem sich westwärts
die Konturen des Uetlibergs erheben. In dieser Wiese werden
die Urnen der Verstorbenen beigesetzt, ohne daß eine hier
störende Lokalisation an der Oberfläche der einzelnen Ruhestelle

stattfindet. Die Namen der Dahingegangenen werden aber
auf schlichten, längs der niedrigen Umfassungsmauer des Haines

angebrachten Sandsteinplatten, von denen jede an die
dreißig Namen wird aufnehmen können, eingehauen. Jedes
Gefühl der Enge und Raumknappheit weicht hier einer be-

cj
rC

N o
•H -H
4) r-Jh
O fi« w

• Tj
C 0
A CQ I

ß I

u

Inhalt

Der Posaunenengel des Jüngsten Gerichts
in Zürich

Noch einmal der leidige «Nihilismus»

Rund um die Calvinfeiern
Auf alten Spuren im Lande Jehovas

Veni, creator spiritus!
Wir sind stolz auf ihn!
Buchbesprechungen
Die Literaturstelle empfiehlt
Schlaglichter

I

freienden Weite und einer Ruhe, die nicht wie beim schmalen
Einzelgrab öfters durch eine allzu persönliche Gestaltung
gestört wird.

Wir haben diesen schönen, verständnisvollen Worten des

Bestattungsamtes nichts beizufügen. Wir sind auch durchaus
damit einverstanden, daß dem Gemeinschaftsgrab ein
künstlerischer Schmuck gegeben wurde.

Hier aber erhebt sich die Frage: «Was für einer?» — Und
hierin weicht unser Weg von dem der bestimmenden Instanz
entschieden ab. Zwar freuen wir uns darüber, daß eine menschliche

Figur gewählt wurde, nicht einige aufeinandergeschich-
tete Beton- oder Granitklötze, was heutzutage ja weitherum als
Kunstwerk gilt. Aber daß es ausgerechnet der Posaunenengel
des Jüngsten Gerichts sein mußte, das können wir mit dem
besten WiUen nicht verstehen. Darauf heße sich entgegnen,
man brauche ihn ja gar nicht so aufzufassen, man könne ihm
eine andere Deutung geben. Gut, wir wären bereit dazu; es

könnte unseretwegen eine Menschengestalt mit Flügeln sein;
wir würden sie als künstlerisch erschautes Symbol des Friedens,
der über den Toten waltet, auffassen. Aber da ist uns die
Posaune im Wege, die nun einmal die Posaune des Jüngsten
Gerichtes ist, wie man auf unzähligen Gemälden sehen kann, und
außerdem könnte man uns die entrüstete Frage an den Kopf
werfen, ob wir denn blind gewesen seien, als wir den Prospekt
des Bestattungs- und Friedhofamtes lasen.

Darin wird nämlich das Kunstwerk des Bildhauers Alfred
Huber eingeführt als mächtiger Engel, der die Posaune des

Jüngsten Gerichts und der Auferstehung hält.
Bei dieser Auferstehung handelt es sich um die Auferstehung

des Fleisches, das heißt um die Auferstehung der Toten, die
beim Posaunenschall ihre irdischen Ueberreste sammeln (die
verbrannten oder verwesten) und wieder zum Leihe zusammenfügen,

um vor dem Jüngsten Gericht erscheinen zu können.
Damit Sie richtig im Bilde sind und nicht glauben, ein

Freidenker habe da etwas zusammenphantasiert, lassen wir folgen,
was der Jesuitenpater F. X. Brors in seinem Apologetischen
Taschenlexikon, herausgegeben 1921 in 2. Auflage, versehen
mit der Genehmigung der geistlichen Obrigkeit, darüber
schreibt :

Auferstehung des Fleisches

Frage: Wie soll ich mir das vorstellen?
Antwort: Die Hauptsache ist nicht «das Sichvorstellen»,

sondern das «Glauben». Als katholischer Christ werden Sie und
müssen Sie gerne glauben an die «Auferstehung des Fleisches».
(Hier folgen zwei Zitate aus der Bibel. E. Br.) Sie möchten
trotzdem gerne eine Antwort auf Ihre Frage: Wie soll ich mir
das vorstellen? — Am Jüngsten Tage wird Gott durch seine

49



Allmacht die im Tode vom Leibe getrennte Seele wieder mit
dem Leibe vereinigen; dann steht der Gestorbene von den Toten

auf, um auch für den Leib zu empfangen Gutes oder Böses

je nach seinen Werken.
Einwand: Aber die Teile meines Leibes können ja nach dem

Tode in alle Welt zerstieben!

Antwort: Was soll das denn? Bei Gott ist kein Ding unmöglich!

Uebrigens, damit derselbe Leib auferstehe, ist es nicht
nötig, daß er dieselben Bestandteile habe wie früher. Sie haben
noch denselben Leib wie vor 20 Jahren, und doch sind die
Atome nicht mehr bis ins Einzelne die gleichen wie damals. —
Wir glauben an eine Auferstehung des Fleisches. Das «Wie»
der Auferstehung wollen wir Gott dem Herrn überlassen.

Wer über seinem Grabe einen Posaunenengel aufstellen oder
seine Asche zu dessen Füßen beisetzen läßt, bekundet damit
also, daß er noch in den mittelalterlichen phantastischen
Anschauungen befangen ist und demnach hofft oder fürchtet, die

paar Knöchelchen, die von ihm übriggeblieben sind, werden
sich eines Tages wieder ergänzen und zum Leibe zusammenfügen,

damit dieser «empfange Gutes oder Böses je nach seinen
Werken».

Diesem Geiste wird sich mancher Einwohner Zürichs, der
die Idee des Gemeinschaftsgrabes begrüßt hatte, nicht
unterziehen und auf einen Platz in diesem verzichten, das Versagen
der zuständigen Instanzen bedauernd, die doch hätten
einsehen sollen, daß ein Gemeinschaftsgrab religiös durchaus neutral

gehalten werden muß, sonst ist es kein Gemeinschaftsgrab.
Zu ändern wird da nicht mehr viel sein, der Posaunenengel

steht da, der die mächtige Stimme des Himmels hinab zu den
sterblichen Menschen leitet, wie es im frommen Prospekt so

rührend heißt.
Aber wir mußten trotzdem unsere Stimme gegen diese Ver-

irrung erheben. Denn die maßgebenden Instanzen können sich
hi absehbarer Zeit wieder vor eine ähnhche Entscheidung
gestellt sehen, und wir erwarten und fordern für dannzumal zwei
Ueberlegungen von ihnen:

erstens, daß Zürich eine Großstadt mit Bewohnern aus der

ganzen Welt und aus den verschiedensten weltanschaulichen
Lagern ist,

und zweitens, daß sich dieses Zürich in einem Staat mit Glaubens-

und Gewissensfreiheit befindet (was sich auch in den für
die Oeffentlichkeit berechneten Kunstwerken nicht verleugnen
sollte), und nicht in einer spanischen Provinz.

Ernst Brauchlin

Noch einmal der leidige «Nihilismus»

Papst Paul VI., sonst sicher ein besonnener Mann, der seine
Worte wohl abzuwägen weiß, hat uns wieder einmal Nihilisten

genannt; gewiß nicht mehr in der Form harter Schelte
oder gar dogmatischer Verdammung — oh nein! ¦— aber in
der Form einer innigen Bitte, doch in uns zu gehen und uns
von den Verkehrtheiten des Nihilismus zu überzeugen und
dann auch zu befreien. Der Papst erklärte in seiner Botschaft,
die er nach der Ostermesse verlas, der Mensch brauche eine
feste und sichere Lebensauffassung; der Mensch müsse die
Weisheit, den Mut und auch die Freude haben, Gott dafür zu
danken, daß er im Osterfest Christi die Finsternis, in der sich
die Menschen und die Welt befunden hätten, mit seinem Lichte
der Vorsehung erhellt habe. Der Papst bat jene, «die keine
Religion liaben oder der Religion gegenüber sogar feindliche
Gefühle liegen», sich nicht selbst zur Last unvernünftiger
Dogmen, zu den Widersprüchen des Zweifels ohne Frieden und
zum ausweglosen Widersinn, zur Verzweiflung und zum Nichts

zu verdammen. Sich zum Nichts verdammen — da haben wir
ihn also wieder einmal, den blanken Nihilismus! Wo man so

sehr um unser Seelenheil besorgt ist und so freundlich mit
uns redet, da wollen auch wir freundlich antworten :

Wie steht es denn mit diesem Nihilismus, mit diesem Nichts,
vor dem uns der Papst so väterlich, so dringlich warnt? Nun,
es ist ja das Charakteristikum des mündig gewordenen
Diesseitsmenschen, daß er seinen wissenschaftlich und philosophisch

unterbauten Diesseitsglauben gerade auf der Realität,
auf der Reahtät in ihrer ganzen Tiefen- und Breitendimension
aufbaut. Diese konkrete kosmisch-diesseitige Realität ist das

akkurate Gegenstück zum Nichts, ist der denkbar schärfste
Gegensatz zu allem Nihilismus. Alles, was Wissenschaft und
realistische Philosophie von dieser Realität her an uns herantragen,
ist trotz der Relativität ihrer Gültigkeit zuverlässiger und sicherer

als die christlich-biblischen und, im Anspruch wenigstens,
immer absolut gemeinten Heilsbotschaften.

Drohend und gefährlich steht dagegen dieses Nichts, steht

dieser Nihilismus heute hinter den Grundlehren des
Christenglaubens. Gott und die Gotteswelt, an die der Christenglaube
sich anklammert — gerade diese beiden erweisen sich immer
deuthcher als hohle Phantasien, als leeres Wunschdenken, als

ein Bereich, hinter dem just kein reales Sein, keine Reahtät
und keine Wirklichkeit stehen. Wenn denn vom Nichts und

vom Nihilismus geredet werden muß, so sind sie dort drüben
im Jenseitsglauben und just nicht im realistischen Diesseitsglauben

anzutreffen. So wundern wir uns denn auch nicht
darüber, daß die christlich-dogmatische Aussage von Tag zu Tag

unsicherer, unklarer wird — stehen doch hinter dieser Aussage

nur das Leere und das Nichts.
Nun aber rasch noch ein Wort zu einigen Einzelheiten der

päpstlichen Bitte an uns:
«Der Mensch braucht eine feste und sichere Lebensauffassung»

— da hat der Papst recht, und wir freuen uns unserer
Uebereuistimmung mit ihm. Fraglich ist nur, wo sie heute zu

finden ist, diese feste und sichere Lebensauffassung. Der Papst
meint natürhch damit seinen eigenen Glauben, den Glauben
der Romkirche oder doch des Christentums — und just da

können wir Festigkeit und Sicherheit nicht mehr finden. Da ist

heute alles in Bewegung, im Gleiten und bietet keinen sicheren
Halt mehr.

Eben in diesen Tagen tauchen wieder einmal innerhalb der

christlichen Theologie und Kirche Schriften auf, die einfach
alles in Frage steUen, so daß wir Draußenstellenden ob so viel

Selbstzerstörungswut nur staunen können. Uebertreiben wir?

Nun, so geben wir das Wort dem evangelischen Bischof Lilje.
Er bespricht in seinem «Sonntagsblatt» Nr. 9/1964 zwei der

gegenwärtigen destruktiven Schriften und schreibt nachher:
«Manchmal wirkt die neuere evangelische Theologie wie eine

Abbruchfirma. Da wird mit vielen wenn nicht lieben, so doch

gewolmten Vorstellungen aufgeräumt. Man hält nichts mehr

von der Jungfrauengeburt, der leiblichen Himmelfahrt Christi,
der Auferstehung des Fleisches Man zerstört das Bild von

Jesus als einem auf der Erde wandelnden Himmelswesen ; Himmel

imd Erde werden beseitigt oder wenigstens nicht mehr

buchstäblich genommen. Ja, sogar die Vokabel ,Gott' hält man

für fragwürdig und einer gründlichen Neuinterpretation für

bedürftig Was bleibt überhaupt noch übrig vom
christlichen Glauben?»

Rüstig und umsichtig tragen zwei weitere Theologen sogar
den Zentralbegriff der christlichen Dogmatik, den Gottesbegriff
nämlich, bis auf die Fundamente ab: Der anglikanische
Bischof Robinson in seinem Buch «Honest to god» — es erlebt

momentan phantastische Auflagen — und dann Prof. Dr.
Herbert Braun, Ordinarius für Neutestamentliche Theologie an

der Universität Mainz, in seinen «Gesammelten Studien zum

Neuen Testament». Diese beiden Theologen lehnen nicht nur
die Götter, sondern auch den Theismus ganz allgemein als

50


	Der Posaunenengel des Jüngsten Gerichts in Zürich

