Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 46 (1963)

Heft: 6

Artikel: Gedampfte Tone!

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

serer Freiheitsrechte durch einen neuen Zensurbiittel deutlich
reagiert, und die tapfere Basler Stadttheaterdirektion hat ihrer-
seits erklirt, sie lasse sich durch derartige Mangver nicht ein-
schiichtern. Unseren Freunden und Lesern in Basel sei dies
nachdriicklich gesagt, auf daB sie auf dem Posten sind, wenn
der Druck gegen die Theaterdirektion verstirkt wird. Das wird
aweifellos kommen, und wir werden eine neue gute Gelegen-
heit erhalten, die Geistesfreiheit in der Schweiz gegen Zensur-
geliiste religioser Zirkel zu verteidigen. Wir diirfen in diesem
Kampf nicht beiseite stehen. Das Buch Hochhuths wird inzwi-
schen auch in der Schweiz fraglos von vielen geistig Lebendi-
gen gelesen werden, und die Wahrheiten, welche es ausspricht
und zu denen es hinfiihrt, werden in diesem Kampf uns wert-

volle Bundesgenossen sein. Walter GyBling

Gedimpfte Tone!

Folgende zwei Tatsachen und Ueberzeugungen diirfen bei
unserem Leser als bekannt vorausgesetzt werden:

1. Die «Wahrheit», auf welche der Christenglaube Anspruch
erhebt und die er auf ein jenseitiges Gottesreich und auf des-
sen Offenbarung in Raum und Zeit aufbaut, diese immer ab-
solut gemeinte « Wahrheit» steht im schiirfsten inhaltlichen und
formalen Gegensatz zu der Wahrheit, die sich der Mensch
selbst auf dem Fundament der real-diesseitigen Welt in der
Wissenschaft und in der Philosophie aufbaut.

2. Der christliche Glaube verfiigt heute nicht mehr iiber die
Macht, seinen Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit seiner Jen-
seitskonzeption durchzusetzen. Die Entwicklung lduft heute in
anderer Richtung; die Diesseitswahrheit des modernen Men-
schen bricht an allen Ecken und Enden in das christliche Lehr-
gebiiude ein, macht es im Grundbestand seiner Lehren un-
sicher, hohlt es von innen her langsam aus. Um iiberhaupt
noch bestehen zu kénnen, pafit sich der Christenglaube immer
deutlicher der von auBen eindringenden Diesseitswahrheit an.

Fiir derartige Anpassungen haben wir in fritheren Arbeiten
schon iiberzeugende Belege vorgelegt. Wir sind heute in der
Lage, diese Belege zu ergiinzen. Und wer liefert uns diese
neuen Belege? Ausgerechnet das Organ der schweizerischen
Jesuitenprovinz, die «Orientierung». Da st6Bt die aufmerksame
Lektiire der letzten Nummern des Jahrganges 1962 auf einige
iiberraschende und erstaunliche Anpassungen. Wir halten da-
fiir, da} wir sie unserem Leser nicht vorenthalten diirfen.

L Der gefihrdete Glaube: Am deutschen Katholikentag in
Hannover 1962 sprach Prof. Dr. Karl Rahner, wie sein Bruder
Hugo Rahner Mitglied der SJ und Dozent in Innsbruck, zu
dem Thema: «Der Glaube des Priesters — heute!» Es ging
ihm dabei just um den personlichen Glauben des heutigen
katholischen Priesters und nicht um den nach auBen hin in
Amt und Wiirde betiitigten Glauben. Ueberraschend sind schon
dic Kapiteliiberschriften; Prof. Rahner spricht nicht mehr von
einem seiner Sache absolut sicheren, von einem stolzen, sieg-
reichen und triumphierenden Glauben, wie ihn friihere Jahr-
hunderte gelehrt haben; Prof. Rahner spricht heute von einem
briiderlichen, von einem demiitigen, glaubenswiirdigen, niich-
ternen, bescheidenen und schliellich von einem gefihrdeten
Glauben. Und nun — was weil uns der beriihmte Jesuiten-
pater aus Innsbruck vom gefihrdeten Glauben zu sagen?

Die Gefihrdetheit ist heute geradezu ein Wesensmoment
des christlichen Glaubens, und der Gliubige muB sich mutig
dieser Gefiihrdetheit aussetzen. Die Dogmatik redet zwar von
Sicherheit und Festigkeit des Glaubens, aber immer zugleich
auch von der Méglichkeit, den Glauben zu bezweifeln oder so-
gar zu verlieren. Der Glaube steht heute in einer unheimlichen
Situation; wir miissen uns diese Gefihrdetheit ruhig eingeste-
hen, auf keinen Fall sie verbergen. Die alte traditionelle Me-

thode gab den Rat, einer solchen Gefihrdung durch Lektiire
oder Umgang mit Mitmenschen behutsam aus dem Wege zu
gehen. Demgegeniiber gilt heute: «Die Frage ist ja zunichst
einfach die, wie weit uns im Ernst eine solche Flucht noch
moglich ist, oder ob doch zur Bewahrung des Glaubens weit-
gehend eine andere Taktik geboten ist.» Das geistige Klima
einer homogenen Geistigkeit und Glaubenssicherheit steht
heute einfach nicht mehr zu Gebote. Das mutige Eingestind-
nis, das Hochkommenlassen dieser Gefihrdung gehoren zur
Gestalt des heutigen Glaubens. Wir miissen eingestehen: Der
einzelne Priester und Theologe ist bei der heutigen Kompli-
ziertheit der wissenschaftlichen philosophischen Situation gar
nicht mehr in der Lage, fiir sich allein den Erweis der Glau-
benswiirdigkeit und Glaubenspflicht fiir die christliche Offen-
barung zu erbringen. Nicht einzelne Glaubenssitze sind in Ge-
fahr, sondern der Glaube iiberhaupt, das Glaubensvermogen,
die Fihigkeit, eine eindeutige, geschlossene Ueberzeugung
Macht gewinnen zu lassen. Die metaphysische Miidigkeit, die
Ohnmacht des Geistes gegeniiber den Michten des Fleisches;
die scheinbar sinnlose Grausamkeit der Geschichte; die Bru-
talitit der sogenannten Wirklichkeit gegeniiber dem zarten
Glaubensgebilde; die unmittelbare Erfahrung eines jeden von
dem uniiberwindlichen, widerspriichlichen Pluralismus der
Weltanschauungen; die Tatsache, die man heute ehrlich ein-
fach zugeben mufB, daB die Gestalt der Glaubensformel aus
einer Zeit stammt, die nicht mehr die unsere ist — solches und
Aehnliches bedroht den Glauben als Ganzes!

IL. Die Transzendenz Gottes: Weiter horen wir die Mah-
nungen Prof. Rahners: Wir miissen die Transzendenz Gottes
ernster nehmen. Wir miissen Gott immer weiter hinausriicken
iiber alles hinaus, was aufler ihm ist oder gedacht werden
kann. Gott ist unendlich erhaben, und es besteht keine Aehn-
lichkeit zwischen ihm und der Kreatur, die nicht durch eine
noch gréflere Undhnlichkeit durchkreuzt wiirde. Fiir diejeni-
gen, die vor Fremdwortern keine Angst haben — Gott ist die
absolute Transzendenz, die absolute Inkommensurabilitit und
die absolute Asymptote zum Diesseits. Gott ist das absolute
Geheimnis auBerhalb der Welt, der Gott innerhalb der Welt
1dBt sich nicht mehr halten. Der heutige Mensch weil3 das; er
ist nur deswegen Atheist geworden, weil er einen Gott als Kon-
tingenz, als oberstes Teil und Schluflstiick der irdischen Reali-
tidt nicht mehr ertragen und nicht mehr glauben kann.

Was sagen wir zu dieser eigenartigen, im Grunde genommen
recht unkatholischen Transzendenzlehre des beriihmten Jesui-
tenpaters? Dal} er Gott, auch den Gott des katholischen Glau-
bens, in die Finsternis der totalen Unerkennbarkeit hinaus-
riickt, das mag als apologetische MaBBnahme noch verstindlich
sein; denn ein transzendenter Gott, zu dem wir iiberhaupt
keine Beziehungen mehr haben, kann von der Erkenntnis auch
nicht mehr angegriffen werden; mit der Transzendenz ver-
fliichtigen sich alle Angriffsméglichkeiten. Aber — dieser so
ingstlich verborgene Gott kann auch nicht mehr Grund und
Boden eines Kirchenglaubens, einer Religion, eines Kultes,
einer christlichen Ethik sein. Werden alle Beziehungen zu Gott
durchgerissen, so hat uns ein solcher Gott iiberhaupt nichts
mehr zu sagen. Mit seiner extravaganten Transzendenzlehre
entfernt sich Prof. Rahner in bedenklicher Weise von der spe-
zifisch katholischen Lehre der Analogie, er entfernt sich von
der spezifisch christlichen Lehre von der Offenbarung Gottes
in Raum und Zeit; dafiir nihert er sich in ebenso bedenklicher
Weise einer streng philosophisch konzipierten, nun aber nicht
mehr christlichen Transzendenz, wie sie von Plotin iiber den
Kusaner und iiber alle negative Theologie bis in Jaspers streng
philosophische Transzendenz hinein vertreten wird. Diese phi-
losophische Transzendenz hat aber mit der christlichen, mit
der katholisch-kirchlichen Gottesauffassung rein nichts mehr
zu schaffen. Blaise Pascal weil} genau, warum er sich in seiner

43



erschiitternden Bekenntnisnacht an den «dieu d’Abraham
d’Isaac et de Jacob» wendet, den «dieu des savants et des phi-
losophes» dagegen ausdriicklich ablehnt.

IOI. Der briiderliche Glaube: Wir héren immer noch Prof.
Rahner: Christenglaube ist ein briiderlicher Glaube. Jeder
Mensch ist Bruder des glidubigen Christen, auch der Mensch,
der meint, nicht mehr zu glauben, und auch der, der tatsich-
lich nicht mehr glaubt. Diese briiderliche Verbundenheit ge-
hort zum Wesen des christlichen Glaubens.

So gern wir uns iiber dieses briiderliche Angebot freuen
moéchten — eine reine Freude kann nicht aufkommen. Die
Weltgeschichte wei3 und berichtet zu viel von blutigen Verfol-
gungen der Ungldubigen gerade durch einige Orden der katho-
lischen Kirche. Die Kirche kann das Geschehene nicht mehr
ungeschehen machen, und wir kénnen es weder iibersehen noch
vergessen. Nicht ohne Sorgen fragen wir uns: Ist vielleicht das
heutige briiderliche Angebot auch nur eine der vielen vor-
iibergehenden Anpassungen? Diirften wir uns auf dieses Ange-
bot auch dann verlassen, wenn ungliickselige Umwiilzungen
den Kirchen wieder den absoluten Primat auch iiber den mo-
dernen Staat in die Hinde spielten? Wiirden sie in einem sol-
chen Fall nicht sofort die heute angekiindigte Bruderliebe als
einen zeitgebundenen Irrtum wieder beiseite legen? Wiirden
sie nicht sofort sich daran erinnern, daf} ihr Glaubensgebot
auf einer «absolut giiltigen» und allem Menschlichen hoch
iiberlegenen «Jenseitswahrheit> griinde? Wiirde sie nicht so-
fort mit dem heiligen Augustinus rufen «Coge intrare!» =
«Zwinge sie, in die Kirche einzutreten!»? Wiirden sie sich
nicht sofort berufen auf Worte ihres Meisters Jesus Christus,
der eben neben allerhand Nichstenliebe doch auch den HaB,
den unverséhnlichen Haf3 gegen die Ungldubigen predigte (Lu-
cas 14, 26) und der auch vor der brutalen Gewalt nicht zu-
riickschreckte, wenn es um den Glauben an ihn ging? Hat
nicht dieser sonst um seiner Sanftmut willen so gepriesene
Jesus auch die schrecklichen Worte auf dem Gewissen: «Doch
jene meine Feinde, die nicht wollten, daB ich iiber sie herr-
schen sollte, bringet her und erwiirget sie vor mir!»? (Lucas
19, 27.)

Nicht nur Prof. Rahner, auch der Jesuitenorden als solcher
miissen es verstehen, wenn die heute ungldubig, aber miindig
gewordene Menschheit das Gerede vom «briiderlichen Chri-
stenglauben» nur mit den stiirksten Vorbehalten sich anhéren
kann.

IV. In Nr. 21/1962 der «Orientierung» findet sich aus dem
Kreis der katholischen Universitit Léwen ein Aufsatz «Zeit
und Raum des vorgeschichtlichen Menschen». Da werden —
auch eine Anpassung an unsere Zeit und an unsere Wahrheit
— alle die Zwischenglieder und Verbindungsstiicke in der Kon.
tinuitdt der Entwicklung des Tieres zum Menschen hin ganz
offen vorgelegt; da wird aufgezeigt, wie in den letzten Jahr
zehnten die wissenschaftliche Vorgeschichte des Menschen mit
immer tiefer reichenden Vorzeiten und mit immer weiter hin-
ausgreifenden geographischen Riumen rechnet. In den Schluf-
partien finden wir dann den vollauf berechtigten StoBseufzer:
«All das zeigt, wie schwierig eine Vorstellung des menschlichen
Ursprungs — besonders des Ursprungs aus einem adamitischen
Menschenpaar — fiir die moderne Mentalitiit geworden ist.»

Das ist nun wirklich eine der stiirksten Anpassungen-an un-
sere Zeit und Wahrheit. Mit diesen Worten spielt die SJ mit
der Méoglichkeit, den adamitischen Ursprung des Menschen-
geschlechts iiberhaupt preiszugeben. Diese Preisgabe ist fast
nicht zu fassen, wenn man bedenkt, wie frither die Kirchen
iiber jeden hergefahren sind, der Zweifel an diesem adamiti-
schen Ursprung vorzubringen wagte, und wie unbarmherzig sie
ihn gezaust haben; sie wuften warum; mit dem adamitischen
Ursprung zusammen fillt eben noch manch anderes weg, z. B.
der Siindenfall im Paradies und die Lehre von der Erbsiinde.

Nun wissen aber die Herren Patres in Lowen so gut wie wir,
dal die ganze Genesis-Erzihlung einen altbabylonischen My-
thus und nicht eine Wahrheit im heutigen Sinne des Wortes
darstellt. Mochten doch die Herren Patres in Lowen, nun sie
sich schon einmal so weit auf die Aeste hinaus gewagt haben, den
Mut finden, diesen babylonischen Mythus radikal zu verabschie-
den zu Gunsten der durch die Menschen geschaffenen und auf
der Realitit aufruhenden Wahrheit von der Entwicklung des
Menschengeschlechts aus dem Reich der Organismen. Sie ste-
hen ja heute unmittelbar vor dieser Wahrheit — es braucht
wirklich nur noch einen Schritt.

V. Der Ertrag der ersten Konzilsphase in Rom — dariiber
kann man in guten Treuen geteilter Meinung sein. Offiziell
wird aus begreiflichen Griinden tapfer in Optimismus gemacht.
Der Papst, trotz seinem hohen Alter immer noch eine recht
impulsive Natur — das Konzil wird ja auch ganz offen auf
einen spontanen Einfall des Papstes zuriickgefithrt — nun
also, der Papst als Initiator muf3 an einem Erfolg «seines»

Buchbesprechungen

Alexander Puschkin: Poetische Werke. Aufbau-Verlag, Berlin.
1962. 522 Seiten. DM 10.—.

Mit Alexander Puschkin beginnt der Realismus der russischen
Literatur, der im 19. Jahrhundert zu einer in der Weltliteratur
einzig dastehenden Bliite gelangte. Der grofle Dichter, vor allem
beriihmt durch seinen Versroman «Eugen Onegin», sein Drama
«Boris Godunow», seine Erzihlungen, Mirchen und Gedichte, ist
uns nicht nur teuer wegen seiner bedeutenden Dichtungen, sondern
auch — und vor allem — wegen seiner freiheitlichen Gesinnung,
die er mit vielen jungen Adeligen seiner Epoche teilte. Puschkins
Leben (1799—1837) fillt in die Zeit des Anfangs der revolutioni-
ren Aera in RuBland; schon um 1825 versuchten junge Offiziere,
emport durch das niedertrichtige Regime Nikolais I. und erschiit-
tert durch das Elend des versklavten Volkes, die absolutistische
Herrschaft zu stiirzen und ein freiheitlich-republikanisches System
einzufiihren: viele der hochgesinnten Idealisten muBten ihre Frei-
heitsliebe mit dem Leben oder mit der Verbannung nach Sibirien
bezahlen. Puschkin war mit den Revolutioniren seiner Epoche viel-
filtig verbunden; er selber schuf in seinen Gedichten und Erzih-
lungen lebensnahe Darstellungen des Volkes, die von den Zeitge-
nossen mit Recht als Anklage gegen die vorherrschenden Mifstinde

4

empfunden wurden. Der tragische Tod des noch jugendlichen Dich-
ters — er starb an den Folgen eines Duells — hat seiner schopfe-
rischen Titigkeit ein allzujihes Ende gesetzt; aber Puschkin lebt
im Herzen des russischen Volkes weiter, bleibt unvergiinglich in
den Gefiihlen jener, die gleich ihm Freiheit und Gerechtigkeit lie-
ben. Als Probe aus dem schonen Band, welchen der Aufbau-Verlag
vorlegt, geben wir nur wenige Zeilen wieder, die fiir Puschkins
Dichtung charakteristisch sind. Indem er sich an Tschaadajew,
einen seiner Gesinnungsfreunde, wendet, sagt er:

Wir harren nur der Siegeskunde,

DaB uns der Freiheit Friihrot lacht —

So harrt ein Jiingling, liebentfacht,

Der siilen Wiedersehensstunde.

Uns lockt der Ehre Himmelsschein,

Der Freiheitsdrang reiflt uns von hinnen —
LaB uns dem Vaterlande weihn

All unser Streben, unser Sinnen!

Freund, sei getrost: bald wirst Du sehn
Des Gliickes Friihlingssonne schimmern!
Das Volk erwacht beim Lenzeswehn,

Und auf des Thrones morschen Triimmern
Wird unser Name leuchtend stehn!

Polybios



Konzils unter allen Umsténden festhalten. Auf einem Empfang
des romischen Adels gibt er darum auch der Ueberzeugung
Ausdruck, die Hoffnungen, die auf das zweite Vatikanische
Konzil gesetzt wurden, seien weit iibertroffen worden. Die gu-
ten Ergebnisse der ersten Sitzungsperiode berechtigten zu der
Zuversicht, daB3 das Konzil in Zukunft noch die kiihnsten Er-
wartungen iibertreffen werde.

Etwas vorsichtiger lautet ein Urteil in der «Orientierung».
Da schreibt ein Pater Mario v. Galli SJ in den letzten Num-
mern des Jahres 1962 einige «Briefe aus Romy. Sie sind durch-
siuert von einer eigenartig wirkenden und klugen Niichtern-
heit, die sich deutlich abhebt von dem prunkvollen Gepringe
und von all dem offiziell zur Schau getragenen Optimismus. Und
in der Nummer 22, Seite 254, lesen wir Worte, die in ihrer
skeptischen Zuriickhaltung der Wahrheit wohl niher kommen
als die kiihnen Prophezeiungen des Papstes. Pater v. Galli wun-
dert sich dariiber, da3 man so leichten Herzens alle die Bi-
schofe von ihren Residenzen und von ihrer dringlichen Resi-
denzarbeit nach Rom weggerufen habe, da doch das Konzil zu
Trient den Bischofen gerade die Residenzpflicht ausdriicklich
und bestimmt auferlegt habe. In diesem Zusammenhang
schreibt unser Jesuiten-Reporter aus Rom: «Und jetzt zieht
man sie weg, wo es iiberall ,brennt’. Ist das nicht unverant-
wortlich? Und wenn dann vielleicht nicht einmal viel Greif-
bares herausschaut, das Ergebnis beschimend mager sein wird,
kann sich dann das Konzil nicht in eine schreckliche Anklage
verwandeln?»

Das sind einige der «geddmpften T6ne» aus der «Orientie-
rung», auf die wir unsere Leser aufmerksam machen wollten.
Ist es auch nicht die ecclesia pressa, die hier spricht, sicher
sind es auch nicht mehr die Téne der ecclesia militans oder
gar triumphans. Es sind vielmehr die Téne der klugen Anpas-
sung an eine langsam iibermichtig werdende Wahrheit, die
nun aber nicht mehr die frither mit so enormer Lautstiirke ver-
kiindete Wahrheit der Kirche ist.

Offenbar sind die Bemiihungen der miindig gewordenen
Diesseitswelt um Kldrung und Verkiindigung einer verlidBlichen
Diesseitswahrheit doch nicht ganz ungehort, doch nicht ganz
wirkungslos geblieben. Mit dieser bescheidenen, aber doch er-
mutigenden Genugtuung nehmen wir fiir heute vorerst einmal
Abschied von den «gedimpften Ténen» aus dem Bereich der

schweizerischen Jesuitenprovinz. Omikron

Der Fluch der kompakten Majoritiit

Wer von uns Freidenkern hat nicht schon aus eigener Erfah-
rung, durch Zeitungsberichte oder durch Erlebnisse seiner Be-
kannten von den unheilvollen Auswiichsen einer auf welt-
anschaulichem Boden erwachsenen «Solidaritits Kenntnis er-
halten? In den verschiedenen Gremien, Kommissionen oder
Riiten, wo Vertreter unserer Geistesrichtung meist nur spirlich
zu finden sind, zeigt es sich bei Beratungen und Abstimmun-
gen, vor allem in Personalfragen, aber auch in kulturellen,
wissenschaftlichen und wirtschaftlichen Belangen, wenn eine
gerechte Entscheidung nur im Sinne des Antrages des freigei-
stigen Vertreters gefunden werden kénnte, daB3 die klerikal
oder nationalistisch gesinnte Mehrheit schon aus Prinzip ge-
schlossen gegen den Antrag des als «Freigeist» bekannten Mit-
glieds auftritt. Die gefiithlsmiBlige, sachlich nicht begriindete
Solidaritit der Mehrheit setzt ihren Willen durch, und der
Anschein der Legalitit ist gesichert. Wir wissen — aber auch
die nicht freigeistig Gesinnten konnen es nicht leugnen, daf3
der Antrag ihres freigeistigen Kollegen sachlich gerechtfertigt
war; aber die ungeschriebenen Satzungen der kompakten Ma-
joritdt verbieten es geradezu, einer Ansicht beizupflichten, die
ein anders Gesinnter oder gar ein weltanschaulicher Gegner
ausgesprochen hat.

Die sich dadurch ergebenden Ungerechtigkeiten und Ueber-
griffe wiegen verhiltnismidBig gering gegeniiber jenen Fillen,
wo durch eine von allerlei Leidenschaften aufgewiihlte Atmo-
sphire edle Menschen in ihrem Kampf ums Recht zugrunde
gerichtet, zu Mirtyrern ihrer Ueberzeugung gemacht werden,
die den Glauben an eine irdische Gerechtigkeit — eine andere
gibt es ja nicht — verlieren.

Das klassische Beispiel, wohin die Auswiichse der kompak-
ten Majoritit fithren und welche Tragik sie im Leben eines
rechtschaffenen Menschen heraufbeschworen konnen, hat uns
der norwegische Dichter Henrik Ibsen in seinem Drama «Ein
Volksfeind» gezeigt. Darin zieht sich der Badearzt Dr. Stock-
mann den Hal3 der Bevolkerung zu, weil er seinem Gewissen
als Mensch und Arzt entsprechend offentlich auf den Bakte-
riengehalt der Heilquellen des Kurortes hingewiesen hat.
Durch das Ausbleiben der Heilung suchenden Kurgiste be-
fiirchten die Hoteliers, Zimmervermieter, Kaufleute usw. eine
Einbufle an ihrem Einkommen. Von allen fritheren Freunden
und Bekannten boykottiert, mufl Dr. Stockmann mit seiner

Karlheinz Deschner: Abermals krihte der Hahn. Eine kritische
Kirchengeschichte. 720 S., 1962. Verlag Hans E. Giinther, Stuttgart.
Fr.43.—.

Wir hatten schon bei fritheren Anlissen Gelegenheit, auf Desch-
ner als einen der mutigsten und kritischsten Autoren der deutschen
Gegenwartsliteratur hinzuweisen. Seine beriihmte Literaturkritik
«Kunst, Konvention und Kitsch» (List-Taschenbuch) war uns
ein erquickendes Erlebnis, und sein Sammelbindchen «Was halten
Sie vom Christentum» vereinigte zwanzig religiose und freigeistige
Autoren, die mit groBer Priignanz ihren Standpunkt zu erkliren
versuchten (ebenfalls List-Taschenbuch). Nun ldt unser kdmpfe-
rischer Autor einen geradezu monumentalen Band erscheinen, in
dem er die Geschichte des Christentums von den Anfingen bis zur
Gegenwart mit enzyklopidischer Vollstindigkeit bearbeitet. Der
Titel «Abermals kriihte der Hahn» spielt wohl auf die Petrus-
Geschichte an, wonach der Apostel und «Fels der Kirche» seinen
Heiland dreimal verriet ehe der Hahn kriihte: nach Deschner wurde
der Verrat in den folgenden Jahrhunderten kontinuierlich fort-
gesetzt. Man findet im vorliegenden Band zahllose Dokumentationen,
die der Autor in miihevollster Kleinarbeit zusammengesucht hat: es
zeigt sich hierbei, daB die Geschichte der christlichen Kirchen eine
Kette von Barbareien, Unmenschlichkeiten, von Fanatismus, Into-
leranz und zwiespiltigster «Humanitit» ist. Besonders verdienst-
voll ist es, daB Deschner die Rolle der Kirche in der politischen

Problematik unseres Jahrhunderts eingehend beleuchtet. Im Ersten
Weltkrieg haben bekanntlich die Kirchen in allen Lindern die
Kriegspropaganda mitgemacht und haben Gott «auf beiden Seiten»
fiir ihre imperialistisch-militaristischen Ziele bemiiht: der Unfug
des Waffensegnens war durchaus gebriuchlich. Auch im Zweiten
Weltkrieg hat die Geistlichkeit «den Hahn abermals krihen lassen».
So ist iiberliefert, daB z. B. die Mannschaft, welche die Atombombe
nach Hiroshima flog, zuvor von einem Geistlichen den Segen
erhielt, wobei der fromme Mann den himmlischen Schutz fiir die
Minner herbeiflehte, die «aufopferungsvoll ihrem Vaterland die-
nen». Die Verhaltensweise des Vatikans hinsichtlich des Faschis-
mus und Nationalsozialismus ist ebenfalls ein Phinomen, das trotz
aller Bemintelungsversuche in der jiingsten Vergangenheit nicht
nur diese Diktaturen unterstiitzte, sondern auch indirekt geradezu
die Auslosung des Zweiten Weltkrieges ermoglichte. — Vor dem
Leser des Deschnerschen Buches entrollt sich ein Panorama
menschlicher Erbiirmlichkeit, das der Autor jedoch nicht im Sinne
einer polemischen Kritik verstanden wissen will. Er méchte viel-
mehr die Freiheitsliebe und das unabhiingige Denken in seinem
Lesepublikum wecken, indem er die verhingnisvolle Rolle des Dog-
matismus und des blinden Glaubens in der Menschheitsgeschichte
aufzeigt. — Ein unentbehrliches Buch fiir jeden Freidenker, zu-
gleich ein Arsenal von Argumenten und Fakten, welche die Diskus-
sion religioser Fragen bereichert. Polybios

45



	Gedämpfte Töne!

