
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 6

Artikel: Debatte um den "Stellvertreter" : zu Rolf Hochhuths Schauspiel über die
Rolle Pius' XII

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
[ONÄTSSCrmffTDERFm
au, Juni 1963 Nr. 6 46. Jahrgang

Debatte um den «Stellvertreter
Zu Rolf Hochhuths Schauspiel über die Rolle Pius' XII.

»

In Westberlin wird seit einigen Wochen Abend für Abend
vor vollen Häusern ein Theaterstück gespielt, das wie kein
anderes in den letzten Jahren die Gemüter erregt und in ganz
Deutschland, ja auch schon in der Schweiz zu leidenschaftliehen

Diskussionen Anlaß gegeben hat. Es handelt sich um
ein Werk eines jungen, bis dahin noch völlig unbekannten
deutschen Autors, Rolf Hochhuth, der in seinem Schauspiel
«Der Stellvertreter» eines der erregendsten Probleme der jüngsten

Vergangenheit aufgegriffen hat. Nämlich die Frage, ob
Papst Pius XII. niclit verpflichtet gewesen wäre, gegen die
bestialischen Massenmorde der Nationalsozialisten an Juden,
Polen, Russen usw., gegen die Tötungsfabriken von Auschwitz
und Maidanek, die Gaskammern der Vernichtungslager mannhaft

und kräftig Protest zu erheben, nachdem er für sich in
Anspruch genommen hat, als Stellvertreter Christi auf Erden
zu gelten. Das allein und nichts anderes ist die Kernfrage, die
in der öffentlichen Debatte um das Stück oft absichtlich,
zuweilen auch mißverständlich beiseite geschoben wird. Durfte
der «Stellvertreter Christi» angesichts der unmenschlichen
Verbrechen und Massenmorde Diplomatie treiben, sich mit
weinerlichen Klagen und Gebeten, mit peripheren Hilfsaktionen
begnügen oder hat er mit seiner vorsichtigen Leisetreterei
gegenüber dem Naziregime und seinem Mordwerk die Idee
verraten, die er selbst zu vertreten vorgegeben hat? Darum geht
es und um nichts anderes. Den Priestern beider christlicher
Hauptkonfessionen gegenüber ist Hochhuths Werk durchaus
gerecht. Es werden schwarze und weiße Schafe in allen Lagern
gezeigt, zwei Hauptpersonen des Dramas bilden ein Jesuit, der
sich selbst den Judenstern anheftet und in Auschwitz zu
Grunde geht, und ein protestantischer Anhänger der Bekennt-

Inhalt
Debatte um den «Stellvertreter»
Gedämpfte Töne!
Der Fluch der kompakten Majorität
Buchbesprechungen
Woran liegt es, daß Gläubige kein

geschlossenes Weltbild haben?

Splitter und Späne
Totentafel
Aus der Bewegung
Die Literaturstelle empfiehlt

o

'1 O

<> M

[i (1
CJ

o

niskirche, der sich abenteuerlich in die Reihen der SS-Führung

hineinzudrängen versteht und das Mordwerk von innen
heraus zu sabotieren sucht. Beide Figuren sind historischen
Gestalten nachgebildet. Neben ihnen stehen die Halblauen und
schließlich als Lauester eben Pius XII., der um Auschwitz und
seine Schrecken gewußt und trotzdem geschwiegen hat. Auch
das ist historisch belegt. Hochhuth erspart uns sogar die
Begegnung mit den eigentlichen Faschistenfreunden unter den
Kardinälen, mit katholischen Würdenträgern vom Schlage des
französischen Kardinals Baudrillart, der in einem Interview
mit dem Hetzblättchen des Faschisten Doriot den ehemaligen
Anstreicher Adolf Hitler mit dem Erzengel Michael verglich,
dem Oesterreicher Innitzer, der devot einen Unterwerfungsbrief

an die Nazis mit «Heil Hitler» unterschrieb, dem Kölner
Erzbischof Frings und dem Freiburger Erzbischof Gröber, die
beide 1933 Hitlers Machtergreifung mit pompösen Tiraden
feierten. Ebenso hütet sich Hochhuth auch davor, in der
Haltung der Kirche ein Alibi für die Untaten der Nazis zu
präsentieren, sie selbst sind in ihrer ganzen Scheußlichkeit ebenso

treffsicher porträtiert wie ihre Helfershelfer, die an dem
schauerlichen Mordwerk klotzig verdienenden Großindustriellen

von Krupp, IG Farben und andern deutschen Großkonzernen,

die gewissenlosen Professoren, die sich dem blutigen
Rassenwahn unterwarfen, die großen und kleinen Opportunisten

und die Masse derer, die, fast möchte man sagen,
unschuldig all diese Greuel mittaten oder duldeten, weil sie eben

von der Obrigkeit verordnet waren oder weil ihnen sei es der
Verstand oder jegliches moralisches Verantwortungsbewußtsein

überhaupt abging. All das ist da, Hochhuth, der nicht aus
einer spontanen Emotion, sondern nach jahrelangen historischen

Studien ans Werk gegangen ist, hat nichts vergessen.
Wir liaben die Berliner Aufführung nicht gesehen und können

daher niclit beurteilen, was der große, aber meist
eigenwillige Meisterregisseur Erwin Piscator aus dem Stück gemacht
hat. Der Text, den wir aus der Rowohlt'schen Paperback-Ausgabe

kennen, die von Woche zu Woche steigende Auflagen
erlebt und den Buchhändlern im ganzen deutschen Sprachgebiet
aus der Hand gerissen wird, ist allerdings so umfangreich, daß
Straffungen und Kürzungen unvermeidlich waren. Auch ist ein
großer Teil dessen, was zur Charakterisierung der Situation
entscheidend beiträgt, in die auf der Bühne nicht gesprochenen

sehr ausführlichen szenischen Anweisungen und
Regiebemerkungen verlegt. Unser Urteil stützt sich daher auf die
Buchausgabe. Und da müssen wir dem Autor bescheinigen, daß
er mit der Gestalt Pius' XII. selbst noch recht milde
umgegangen ist, obwohl er den Eindruck entstehen läßt, daß dieser
Sprößling einer verhältnismäßig jungen Familie der römi-

41



sehen Hocharistokratie mit seiner menschenfernen Kälte,
seiner Reinlichkeitsneurose — er wusch sich ja dauernd die
Hände, hatte vielleicht einen Pontius-Pilatus-Komplex — der
gekünstelten Manier seines Auftretens, seinen unleugbaren
schauspielerischen Fähigkeiten, seiner Geschicklichkeit in den
ihm bekanntlich sehr am Herzen liegenden Finanzdingen alles
eher als der große Papst war, als den ihn eine interessierte
Propaganda hinzustellen versucht. Hochhuths Drama ist in
seiner Gesamtanlage weder antichristlich, noch antikatholisch,
nicht einmal antipäpstlich, aber es ist eindeutig ein Anti-Pa-
celli-Stück, zerstört rücksichtslos die um Pius XII. gewobene
Legende. Dabei konzentriert er den dramatischen Konflikt auf
das Versagen Pius' XII. in der Tragödie der Massenmorde an
den Juden. Daß der gleiche Pius XII. schon vor seinem Ponti-
fikat als Diplomat der Kurie und als Kardinalstaatssekretär
Faschismus und Nationalsozialismus systematisch begünstigt
hat, davon ist nur in dem dokumentarischen Begleittext die
Rede. Insofern kommt Pius XII. eigentlich in diesem Stück
noch recht gut weg. Denn die Maßgebenden wußten schon
lange vor Kriegsausbruch, was sie von dem Monsignore Pacelli
zu halten hatten. Wir erinnern uns noch gut jenes 2. März 1939,
als ihn das Konklave zum Papst wählte. Wir erfuhren davon
in Paris, während einer Pressekonferenz im Außenministerium,

in dem sich damals unter der Aegide Georges Bonnets
die Agenten der V. Kolonne breit machen konnten. Einer von
ihnen kam in jene Pressekonferenz hereingelaufen, unterbrach
die Verhandlungen und teilte die erfolgte Wahl Pacellis zum
Papst mit, wobei er und seine Gesinnungsgenossen einen wahren

Freudentanz aufführten. 14 Tage später drangen die
deutschen Panzer in Prag ein. Hitler wußte schon damals, daß der
Vatikan zu dieser Gewalttat und zu diesem Rechtsbruch
schweigen werde, wie er auch später geschwiegen hat. Immerhin:

das zentrale Problem ist in diesem Stück klar herausgearbeitet,

und wenn wir den Presseberichten über die Aufführung

folgen, scheint sie darin dem Text voll gerecht zu werden.

Der König von Dänemark hat es zuwege gebracht, daß die
Juden in Dänemark den sogenannten Judenstern nicht tragen
mußten, indem er drohte, daß er und seine ganze Familie ilm
dann auch anlegen würden. Pius XII. ist Hitler mit keiner
gleichen Drohung gegenübergetreten, er hat später Kommunisten,

ja Arbeiterpriester mit kirchlichen Sanktionen bis zur
Exkommunikation bedroht, zu den Massenmorden von
Auschwitz hat er, der «Stellvertreter Christi», geschwiegen und
sich so zum Mitschuldigen an den furchtbaren Greueln gemacht.
Hochhuth bringt genügend Belege dafür, daß ein energischer
Protest des Papstes Hunderttausende hätte retten können. Der
«Stellvertreter» hat also versagt, versagt gemessen an der
Aufgabe, die er selbst für sich in Anspruch nahm, er hat die
Grundgebote des Christentums mit seinem Schweigen verraten
und hat es vorgezogen, sich um Börsengeschäfte mit ungarischen

Eisenbahnpapieren zu bekümmern. Er hat auch jene
Katholiken, Priester oder Laien verraten, die ehrlich aus ihrer
christlichen Weltanschauung heraus den Kampf gegen die
nationalsozialistischen Monstren, gegen die Unterdrückung der
Völker, die systematische Ausrottung der Juden, Polen, Zigeuner

führten und im stillen wie jener Pater Riccardo des Iloch-
hutlischen Dramas auf ein päpstliches Machtwort, den Bannstrahl

gegen Mörder und Mordanstifter hofften. Noch mehr,
er hat mit diesem Verrat alle jene ermutigt, die wie der Prälat
Tiso von Brattislava und der später von Pius XII. mit einem
Kardinalshut belohnte Erzbischof Stepinac von Zagreb, wie
der bayrische Abt Alban Schachleitner offen mit den Nazis
zusammenarbeiteten, wie die kroatischen Franziskanerfratres, die
in der Hitlerzeit mit Dolch und Maschinenpistole
Zwangsbekehrungen vornahmen, um nur auf einige, beileibe nicht alle
Fälle direkter Unterstützung des nationalsozialistischen
Mörderregimes durch katholische Geistliche zu verweisen. In dem
Hochhuth von all dem kaum am Rande spricht und die er-

\
Denket an den Pressefonds!
Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto VHI 4 88 53.

V J
dachte, aber an echte historische Vorbilder angelehnte Figur
des Paters Riccardo dem Papst gegenüberstellt, schont er die

Kirche mehr, als sie nach unserer Meinung verdient.
Dafür geht er im letzten Akt des Schauspiels noch weiter,

lotet noch tiefer und konfrontiert Auschwitz nicht nur mit
dem «Stellvertreter», sondern mit der ganzen gottgebundenen
Weltordnung der Gläubigen. Der fünfte Akt des Schauspiels
führt den Untertitel «Auschwitz oder die Frage nach Gott». Er
wird durch Monologe eingeleitet, in denen Opfer der Nazi
zuerst die Frage nach der Verantwortung Gottes aufwerfen.
Ob die Henker von ihm ermächtigt seien? Ob er auch dabei
zusehe? Ob er auch hier seine Hände im Spiel habe? Ob der

Mensch ein solcher Abgrund von Ruchlosigkeit sei, weil Gott
ilm nach seinem Bilde geschaffen habe? Und noch mehr: als

Antreiber des grausen Spiels, als Herr über Tod und Leben
steht da dem Pater Riccardo eine fast mythische, aber auch
der Wirklichkeit entnommene, bewußt anonym gehaltene
Figur gegenüber, der «Nazidoktor», ein Scheusal, bei dem
Goethes Mephistopheles so gut Pate gestanden hat wie die
entmenschtesten der Typen, die sich in den Romanen des Marquis
de Sade finden. Und dieser «Doktor» hält dem Priester nicht
nur vor, daß die Kirche kein Recht zum Protest habe, nachdem

sie zu Zeiten der Inquisition ja selbst Hunderttausende
auf den Scheiterhaufen «zur Höheren Ehre Gottes»
verbrennen ließ, nachdem er ihm vorher gesagt hatte: «Ich tat
den Schwur, den alten Herrn so maßlos, so völlig ohne Maß zu

provozieren, daß er Antwort geben mußte. Sei es auch die
negative, die allein ihn noch entschuldigen kann, daß er niclit
existiert... Hören Sie die Antwort: kein Seufzer kam vom

Himmel, kein Seufzer seit fünfzehn Monaten, seit ich hier
Touristen auf Himmelfahrt verschicke Schöpfer, Schöpfung

und Geschöpf sind widerlegt durch Auschwitz Was

berechtigt Priester, auf die SS herabzusehen? Wir sind die

Dominikaner des technischen Zeitalters Erst Ihre Kirche
hat gezeigt, daß man Menschen verheizen kann wie Koks.

Allein in Spanien habt ihr ohne Krematorien dreihundert-
fünfzigtausend Menschen eingeäschert, fast alle lebendig: dazu

braucht man den Beistand Christi.»
Es ist vielleicht gar nicht so sehr der Angriff auf Pius XII.,

der kirchliche Kreise beider christlicher Konfessionen in

Alarmstimmung gegen Hochhuths Stück gebracht hat, als
gerade jene Partien des fünften Aktes, aus denen wir diese Sätze

als Beleg zitiert haben. Sie wittern die Gefahr, daß denkende
Leser und Theaterbesucher die Frage weiter spinnen und sowenig

wie der Autor beim «Stellvertreter» stehen bleiben. Um so

mehr als die geschichtliche Wahrheit der von der Inquisition
geübten Mordbrennerei sich ja nicht ableugnen läßt. Die
Debatte ist entfacht, und sie wird erfreulicherweise so schnell

niclit wieder aufhören.
Auch in der Schweiz kündigt sie sich schon an. Ein paar

übereifrige Luzerner, um einen Rechtsanwalt und Verleger
geschart und sich «Oekumenischer Laienkreis» nennend, liaben

bereits beim Bundesrat beantragt, eine Aufführung des Stückes

in der Schweiz zu verbieten. Das Basler Stadttheater hat nämlich

die Aufführungsrechte erworben und will das Stück
Hochhuths in der Spielzeit 1964/65 in Szene gehen lassen. Die

Schweizerische Depeschenagentur wußte nichts Besseres zu tun,

als dieser Wichtigmacherei der Luzerner Zensurfreunde ein

breites Echo zu verschaffen. Erfreulicherweise haben mehrere

namhafte Zeitungen gegen diesen Versuch einer Einengung un-

42



serer Freiheitsrechte durch einen neuen Zensurbüttel deutlich
reagiert, und die tapfere Basler Stadttheaterdirektion hat ihrerseits

erklärt, sie lasse sich durch derartige Manöver nicht
einschüchtern. Unseren Freunden und Lesern in Basel sei dies
nachdrücklich gesagt, auf daß sie auf dem Posten sind, wenn
der Druck gegen die Theaterdirektion verstärkt wird. Das wird
zweifellos kommen, und wir werden eine neue gute Gelegenheit

erhalten, die Geistesfreiheit in der Schweiz gegen Zensurgelüste

religiöser Zirkel zu verteidigen. Wir dürfen in diesem
Kampf niclit beiseite stehen. Das Buch Hochhuths wird inzwischen

auch in der Schweiz fraglos von vielen geistig Lebendigen

gelesen werden, und die Wahrheiten, welche es ausspricht
und zu denen es hinführt, werden in diesem Kampf uns wertvolle

Bundesgenossen sein. Walter Gyßling

Gedämpfte Töne!
Folgende zwei Tatsachen und Ueberzeugungen dürfen bei

unserem Leser als bekannt vorausgesetzt werden :

1. Die «Wahrheit», auf welche der Christenglaube Anspruch
erhebt und die er auf ein jenseitiges Gottesreich und auf dessen

Offenbarung in Raum und Zeit aufbaut, diese immer
absolut gemeinte «Wahrheit» steht im schärfsten inhaltlichen und
formalen Gegensatz zu der Wahrheit, ' die sich der Mensch
selbst auf dem Fundament der real-diesseitigen Welt in der
Wissenschaft und in der Philosophie aufbaut.

2. Der christliche Glaube verfügt heute nicht mehr über die
Macht, seinen Anspruch auf Allgemeingültigkeit seiner
Jenseitskonzeption durchzusetzen. Die Entwicklung läuft heute in
anderer Richtung; die Diesseitswahrheit des modernen Menschen

bricht an allen Ecken und Enden in das christliche
Lehrgebäude ein, macht es im Grundbestand seiner Lehren
unsicher, höhlt es von innen her langsam aus. Um überhaupt
noch bestehen zu können, paßt sich der Christenglaube immer
deutlicher der von außen eindringenden Diesseitswahrheit an.

Für derartige Anpassungen liaben wir in früheren Arbeiten
schon überzeugende Belege vorgelegt. Wir sind heute in der
Lage, diese Belege zu ergänzen. Und wer liefert uns diese
neuen Belege? Ausgerechnet das Organ der schweizerischen
Jesuitenprovinz, die «Orientierung». Da stößt die aufmerksame
Lektüre der letzten Nummern des Jahrganges 1962 auf einige
überraschende und erstaunliche Anpassungen. Wir halten
dafür, daß wir sie unserem Leser nicht vorenthalten dürfen.

I. Der gefährdete Glaube: Am deutschen Katholikentag in
Hannover 1962 sprach Prof. Dr. Karl Rahner, wie sein Bruder
Hugo Rahner Mitglied der SJ und Dozent in Innsbruck, zu
dem Thema: «Der Glaube des Priesters — heute!» Es ging
ihm dabei just um den persönlichen Glauben des heutigen
katholischen Priesters und nicht imi den nach außen hin in
Amt und Würde betätigten Glauben. Ueberraschend smd schon
die Kapitelüberschriften; Prof. Rahner spricht nicht mehr von
einem seiner Sache absolut sicheren, von einem stolzen,
siegreichen und triumphierenden Glauben, wie ihn frühere
Jahrhunderte gelehrt haben; Prof. Rahner spricht heute von einem
brüderlichen, von einem demütigen, glaubenswürdigen,
nüchternen, bescheidenen und schließlich von einem gefährdeten
Glauben. Und nun — was weiß uns der berühmte Jesuitenpater

aus Innsbruck vom gefährdeten Glauben zu sagen?
Die Gcfährdetheit ist heute geradezu ein Wesensmoment

des christlichen Glaubens, und der Gläubige muß sich mutig
dieser Gcfährdetheit aussetzen. Die Dogmatik redet zwar von
Sicherheit und Festigkeit des Glaubens, aber inuner zugleich
auch von der Möglichkeit, den Glauben zu bezweifeln oder sogar

zu verlieren. Der Glaube steht heute in einer unheimlichen
Situation; wir müssen uns diese Gefährdetheit ruhig eingestehen,

auf keinen Fall sie verbergen. Die alte traditionelle Me¬

thode gab den Rat, einer solchen Gefährdung durch Lektüre
oder Umgang mit Mitmenschen behutsam aus dem Wege zu
gehen. Demgegenüber gilt heute: «Die Frage ist ja zunächst
einfach die, wie weit uns im Ernst eine solche Flucht noch
möglich ist, oder ob doch zur Bewahrung des Glaubens
weitgehend eine andere Taktik geboten ist.» Das geistige Klima
einer homogenen Geistigkeit und Glaubenssicherheit steht
heute einfach nicht mehr zu Gebote. Das mutige Eingeständnis,

das Hochkommenlassen dieser Gefährdung gehören zur
Gestalt des heutigen Glaubens. Wir müssen eingestehen: Der
einzelne Priester und Theologe ist bei der heutigen
Kompliziertheit der wissenschaftlichen philosophischen Situation gar
niclit mehr in der Lage, für sich allein den Erweis der
Glaubenswürdigkeit und Glaubenspflicht für die christliche
Offenbarung zu erbringen. Nicht einzelne Glaubenssätze sind in
Gefahr, sondern der Glaube überhaupt, das Glaubensvermögen,
die Fälligkeit, eine eindeutige, geschlossene Ueberzeugung
Macht gewinnen zu lassen. Die metaphysische Müdigkeit, die
Ohnmacht des Geistes gegenüber den Mächten des Fleisches;
die scheinbar sinnlose Grausamkeit der Geschichte; die
Brutalität der sogenannten Wirklichkeit gegenüber dem zarten
Glaubensgebilde; die unmitteUiare Erfahrung eines jeden von
dem unüberwindlichen, widersprüchlichen Pluralismus der
Weltanschauungen; die Tatsache, die man heute ehrlich
einfach zugeben muß, daß die Gestalt der Glaubensformel aus
einer Zeit stammt, die nicht mehr die unsere ist •— solches und
Aehnliches bedroht den Glauben als Ganzes

II. Die Transzendenz Gottes: Weiter hören wir die
Mahnungen Prof. Rahners: Wir müssen die Transzendenz Gottes
ernster nehmen. Wir müssen Gott inuner weiter hinausrücken
über aUes hinaus, was außer ihm ist oder gedacht werden
kann. Gott ist unendlich erhaben, und es besteht keine Aehn-
lichkeit zwischen ihm und der Kreatur, die nicht durch eine
noch größere Unähnlichkeit durchkreuzt würde. Für diejenigen,

die vor Fremdwörtern keine Angst haben — Gott ist die
absolute Transzendenz, die absolute Inkommensurabilität und
die absolute Asymptote zum Diesseits. Gott ist das absolute
Geheimnis außerhalb der Welt, der Gott innerhalb der Welt
läßt sich nicht mehr halten. Der heutige Mensch weiß das; er
ist nur deswegen Atheist geworden, weil er einen Gott als
Kontingenz, als oberstes Teil und Schlußstück der irdischen Realität

nicht mehr ertragen und nicht mehr glauben kann.
Was sagen wir zu dieser eigenartigen, im Grunde genommen

recht unkatholischen Trauszendeiizlehre des berühmten
Jesuitenpaters? Daß er Gott, auch den Gott des katholischen Glaubens,

in die Finsternis der totalen Unerkennbarkeit hinaus-
rückt, das mag als apologetische Maßnahme noch verständlich
sein; denn ein transzendenter Gott, zu dem wir überhaupt
keine Beziehungen mehr haben, kann von der Erkenntnis auch
nicht mehr angegriffen werden; mit der Transzendenz
verflüchtigen sich alle Angriffsmöglichkeiten. Aber — dieser so

ängstlich verborgene Gott kami auch niclit mehr Grund und
Boden eines Kirchenglaubens, einer Religion, eines Kultes,
einer christlichen Ethik sein. Werden alle Beziehungen zu Gott
durchgerissen, so hat uns ein solcher Gott überhaupt nichts
mehr zu sagen. Mit seiner extravaganten Transzendenzlehre
entfernt sich Prof. Rahner in bedenklicher Weise von der
spezifisch katholischen Lehre der Analogie, er entfernt sich von
der spezifisch christlichen Lehre von der Offenbarung Gottes

in Raum und Zeit; dafür nähert er sich in ebenso bedenklicher
Weise einer streng philosophisch konzipierten, nun aber niclit
mehr christlichen Transzendenz, wie sie von Plotin über den
Kusaner und über alle negative Theologie bis in Jaspers streng
philosophische Transzendenz hinein vertreten wird. Diese
philosophische Transzendenz hat aber mit der christlichen, mit
der katholisch-kirchlichen Gottesauffassung rein nichts mehr
zu schaffen. Blaise Pascal weiß genau, warum er sich in seiner

43


	Debatte um den "Stellvertreter" : zu Rolf Hochhuths Schauspiel über die Rolle Pius' XII

