
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 4

Artikel: Wohin steuert der christliche Absolutismus?

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


an verschiedenen Stelle des Neuen Testaments geradezu «das
Lamm (Gottes)» genannt wird, besonders in der Apokalypse
(Offb. Joh., nach Jesaia 53, 7). Und tatsächlich kommt diese

Bezugnahme auch in einigen der ältesten Schriften des Neuen
Testaments vor; Paulus schreibt 1. Kor. 5, 7: «Wir liaben ein
Passah-Lamm, das ist Christus, für uns geopfert.» Das Passah-
Lamm wurde jedoch niclit eigentlich geopfert, sondern
geschlachtet und im Familienkreis gegessen. Was schwebt also

Paulus, der als jüdischer Theolog doch die Riten genau
kannte, hier vor? Vermutlich doch wohl das «Abendmahl», die
Eucharistie, deren Einsetzung ja mit dem Passahmahle verbunden

war, wenn auch sein Bericht davon (1. Korr. 11, 23 ff.)
nicht zum Urtext des Briefes gehört, sondern eine spätere
Interpolation ist. Sollte also ursprünglich das Essen des «Leibes»
Christi sich nicht auf das Brot bezogen haben, sondern, viel
näher liegen, auf das Passah-Lamm? oder, noch ursprünglicher,

auf den wirklichen Leichnam Jesu — und so würde
sich unsere Frage: «Wo ist der Leichnam Jesu geblieben?»
sehr merkwürdig beantworten. Immerhin soll hier niclit
unerwähnt bleiben, daß der christlichen Urgemeinde geheime
«Thyestäische Mahlzeiten» vorgeworfen wurden. (Der Tyestes
der antiken Sage bekam seine geschlachteten eigenen Kinder
zu essen.)

Wenn man die von uns herangezogene so abstoßende und
anstößige Stelle des vierten Evangeliums (6, 53 ff.) für bare
Münze nehmen könnte, dies wiederholte angebliche Wort Jesu,
daß man, um gerettet zu werden, seinen Leib essen, sein Blut
trinken müsse, wäre diese Antwort, so entsetzlich und unglaublich

sie uns vorkommen mag, kaum zu umgehen. Aber ganz
abgesehen davon, daß das vierte Evangelium keinerlei
biographisch-geschichtlichen Wert hat, sondern Theologie ist — mau
kann in diesem Fall das Zustandekommen jener Jesu
zugeschriebenen unqualifizierbaren Worte gerade im umgekehrten
Sinn verstehen, nämlich als Ablehnung einer kursierenden kan-
nibalistischen Deutung des eucharistischen Ritus. Das fatale
imd anscheinend unbestrittene Wort: «Esset, dies ist mein
Leib» wäre eben geistig und symbolisch umgedeutet, und die
kirchliche Benutzung dieser dunklen Worte beruhte auf einem
Mißverständnis. Man muß sich aber fragen, was in aller Welt
den Verfasser des vierten Evangeliums dazu bewogen hat, die-

nur die Zusammenhänge feststellen, bei denen die Erfahrungen auf
einen Gesamtplan hinweisen könnten.

Bei der Beurteilung des Phänomens des Bewußtseins und des

Geistigen im Menschen überhaupt weist Heitier auf den Gedanken
von N. Bohr hin, daß der als Ganzes zu betrachtende Mensch sich
gewissermaßen komplementär je nach der Betrachtungsweise einmal
als körperlich, einmal als geistig zeige. Der freie Wille des Menschen

dürfe aber nicht mit dem Indeterminimus der modernen
Physik in Verbindung gebracht werden.

Bei der Beurteilung des Kosmos, also der astronomischen
Erkenntnisse, weist er auf die Schwierigkeiten hin, die schließlich zur
Trennung von Glauben und Wissen geführt hätten. Die ursprünglich

theologisch bedingte Auffasung von der Erde als Zentrum
mußte den wissenschaftlichen Erkenntnissen weichen. Die Grenze
yon Glauben und Wissen müsse schärfer gezogen werden, der Glauben

dürfe nicht in das Wissen eindringen. Es seien zwei verschiedene

Aspekte der Weltbetrachtung.
Zum Schluß faßt Hehler zusammen. Die Wissenschaft sei lebensfremd

geworden, weil sie sich auf das Quantitative beschränke. Die
Welt, das Universum sei nicht materialistisch-mechanistisch, sondern

mehr. Eine teleologische Betrachtungsweise sei nicht zu
vermeiden. Er gibt zu, hiermit noch viel, wenn nicht alles im unklaren
su lassen. Er will nur ein Tor aufstoßen.

So weit Heitier selbst. Was haben wir dazu zu sagen? Falsch wäre
es, die Gedanken Heitiers einfach beiseite zu schieben und zu
sagen, sie seien metaphysische Spekulationen, vielleicht Verbeugungen

vor den Kirchen. Hcitler spricht als Physiker und hat als
solcher erkannt, daß die Physik, die Naturwissenschaft, nicht in der

ses so bedenkliche und herausfordernde, im Zusammenhang
seiner Erzählung völlig unmotivierte Paradoxon Jesu in den
Mund zu legen. Vermutlich eben die vulgäre und ihn
anwidernde realistische Auffassung der Ueberlieferung vom
Abendmahl? Ob sie ursprünglich niclit zu den Erscheinungen
des Auferstandenen gehört hat — (vgl. Luc. 24, 41—43) und
später vordatiert worden ist — vielleicht aus theologischen
Gründen, nämlich um andere dunkle Gerüchte über eine
geheime und unheimliche «letzte» Mahlzeit zu korrigieren?

Wir werden uns mit einem Non liquet begnügen müssen,
aber dies Non liquet gilt für die gesamte überlieferte
Jesusgeschichte. So gewiß sie mindestens zur Hälfte reme Erdichtung

ist, deren Quellen meist im Alten Testament zu suchen
sind, so ungewiß bleibt es, was wir von dem Rest als geschichtlich

in Anspruch nehmen dürfen, d. h. was auf alte, echte
Tradition zurückgeht. Ganz und gar aber fehlt es an einer
Kenntnis des Milieus, in dem sich die kurze Jesusgeschichte
abgespielt haben soll. Unsere Evangelien sind Tedenzschriften,
die die Problematik der Ueberlieferung oberflächlich, aber für
die Gemeinde ausreichend verhüllen und glätten. Wie es um
die Persönlichkeit und das Auftreten Jesu wirklich bestellt
war, werden wir nie mit einiger Sicherheit ermitteln können.

Gustav Wyneken

Wohin steuert
der christliche Absolutismus?

Das innerste Wesen des Absolutismus erfassen wir, wenn wir
diesen Begriff rein sprachlich auf seine verbale Grundform
zurückführen, auf das lateinische Verb absolvere lösen,
ablösen, abtrennen.

I. Der politische Absolutismus einer Monarchie oder einer
Diktatur löst sich aus allen Verantwortlichkeiten gegenüber
einem Parlament, gegenüber irgendwelchen vom Volk gewählten

Instanzen, gegenüber seinen Mitmenschen überhaupt heraus.

Mit dem legendären «L'etat — c'est moi!» bringt der junge
Louis XIV. die Grundintention des politischen Absolutismus
am klarsten zum Ausdruck.

Lage sei, dem Menschen ein vollständiges Bild der Welt zu geben.
Dies ist, wenn man sich selbst und die Umwelt, so wie sie sich uns
gibt, ansieht, durchaus richtig. Die Idee, die Welt rational all Ganzes

aufzufassen, ist überholt, ebenso der Gedanke, daß auch
geistigseelische Erscheinungen einmal physikalisch-chemisch erklärt werden

könnten. Dies nun auch aus dem Munde eines Physikers zu
hören, ist besonders beachtlich. Die Physik beschreibt nur Gesetze
zwischen quantitativ verschiedenen Größen, erst in der Biologie
muß man auch qualitative Betrachtungen anstellen, welche
mathematisch nicht beschrieben werden können, denn Mathematik ist nur
die Lehre der Zusammenhänge von Größen. Im Geistig-Seelischen
geht es noch mehr um qualitative Zusammenhänge und Erlebnisse.
Wohl spielt die Quantität überall auch beim Geistigen hinein, Ueber-
all ist auch Physik, und das Quantitative wegzulassen ist sicherlich

genau so falsch wie das Qualitative nicht zu berücksichtigen. Die
Welt ist aber mehr als nur Physik.

Aber wie steht es mit den geistigen Prinzipien, von denen Heitier
in der Atomtheorie und in der Biologie spricht? Man mag zugeben,
daß sich an dem toten anorganischen Gegenstand, was wir gemeinhin

Materie nennen, bei äußerst verwickelten Strukturen, auch
Lebens- und weiter geistig-seelische Erscheinungen zeigen können,
und daß eben diese Möglichkeit als geistiges Prinzip bezeichnet
werden kann. Es könnte Geistiges schon in ihm als Möglichkeit
stecken, oder noch besser gesagt, alles, was uns erscheint, kann sich
als körperlich oder geistig-seelisch zeigen. Was das ist, an dem sich
das zeigt, darüber darf man eigentlich nach den Erkenntnissen der
modernen Physik nichts mehr aussagen. Auch der Begriff «Materie»
ist bereits eine Interpretation. Aber ein Prinzip ist das Geistige

29



Wie aber steht es mit dem christhch verstandenen Absolutismus?

Nun, er will nicht mehr und niclit weniger als seinen Gott
aus allen irgendwie denkbaren Belangen und Bindungen
herauslösen. Er will Gott hinausstellen in einen Bereich, der dem
menschlichen Planen und Wollen, dem menschlichen Erkennen

und Bitten nicht mehr zugänglich ist. Jahwe, der Gott des

Alten Testaments, war noch der Typus eines absolut regierenden

menschlichen Souveräns. Er war Lokalgott und als solcher
gebunden an einen bestimmten geographischen Bezirk, an den
Berg Horeb, an die Bundeslade, an den Tempel in Jerusalem.
Darüber hinaus bestand er eifersüchtig und unerbittlich auf
den ihm zukommenden Rechten eines absolut regierenden
Dämons. «Du sollst keine anderen Götter neben mir haben » Mit
grausamer Rücksichtslosigkeit bestrafte er jede Unsicherheit,
jeden Zweifel an seiner Absolutheit, jeden Abfall zu anderen
Göttern.

Die spätere christliche Theologie hat diese Absolutheit Gottes
begeistert übernommen, hat sie auf ihren christlich verstandenen

Gott übertragen; sie hat in unendlicher theologischer
Bemühung diesen Gedanken der göttlichen Absolutheit bis in
seine äußersten und letztmöglichen Konsequenzen hin
ausgebaut. Es ist geradezu erstaunlich und oft erheiternd zu
verfolgen, mit welcher Sorgfalt die heutige Theologie alle, aber
auch die zartesten Fäden und Bindungen noch aufspürt und
durchreißt, um ihren Gott ja aus allen, auch aus den feinsten
Bindungen-noch herauszulösen. Gott ist wohl da und dort noch
letzte Instanz für den Menschen, er steht aber zugleich auch
außerhalb aller menschlichen Instanzmöglichkeiten. Dieser
Gott ist nicht das Omega irgendeiner alphabetischen
Kontinuität, wie noch Teilhard de Chardin lehrte; Gott steht außerhalb

und weit über allen solch menschlichen Reihenbildungen.
Darum wird auch heute der Jesuit Teilhard de Chardin in
einem Monitum des kirchlichen Lehramtes zurechtgewiesen
und getadelt dafür, daß er den Gedanken der christlichen
Transzendenz nicht ernst genug genommen hat.

Die protestantisch-dialektische Theologie wird bis in unsere
Tage hinein nicht müde, zu verkünden, daß alles menschliche
Planen und Sinnen das Letzte, nämlich Gott, weder hinter-
fragen, noch überholen, noch hinterschreiten kann. Nicht ein¬

mal die analoge Stellung des Menschen zu Gott, wie wir sie

von der Romkirche her kennen, wird hier anerkannt; diese

Analogie des Menschen zu Gott, der Menschenwahrheit zur
Gotteswahrheit wird hier als eine aufdringliche Annäherung
des Menschen an Gott empfunden und abgelehnt. Das menschliche

Gebet, das Gott zur Hilfeleistung veranlassen, ja zwingen
will, erreicht Gott überhaupt niclit; möglich ist hier nur das

Gebet, in dem sich der Mensch der Uebermacht Gottes
vorbehaltlos unterwirft.

Auch heute noch ist die Theologie geradezu versessen darauf,
einige bisher übersehene Bindungen nachträglich noch
abzureißen und so die Absolutheit Gottes noch stärker herauszuheben

und bis ins Letzte auszubauen. Selbstverständlich gelten
Offenbarung und alle Satzungen, die von Gott ausgehen, mit
absolut zwingender Wirksamkeit. Rechthaberische Diskussionen,

Zweifel oder Ungehorsam sind innerlich uimiöglich. Und
selbstverständlich ist die Wahrheit, die von Gott ausströmt, die

Gotteswahrheit, absolut verbindlich. Jede von den Menschen

geschaffene Wahrheit gilt als bloß relativ gültig und hat sich

grundsätzlich der absoluten Gotteswahrheit zu miterstellen. Alle
großen Gedanken, auch wenn sie vor dem Beginn oder außerhalb

des Christentums gedacht und ausgesprochen worden sind,
die sind natürlich auch schon von Gott her gewollt und geschaffen

worden ¦— auch da, wo die menschlichen Schöpfer dieser

Gedanken keine Ahnung davon hatten, daß sie im Dienst des

christlichen Gottes stehen. Alles Schöne, Gute und Wahre, das

vor und außerhalb des Christentums geschaffen und ausgesprochen

worden ist, ist Schöpfung des christlichen Gottes.
Bonhoeffer vertritt die überraschende Lehre, daß die gegenwärtige
Menschheit auch da überall, wo sie als mündige Menschheit
ohne jeden Gottesglauben lebt oder Gott sogar ausdrücklich
ablehnt, trotzdem mit allen ihren Leistungen unbewußt und

ungewollt nichts anderes vollzieht als die Gebote des
christlichen Gottes.

Abschluß und Gipfel erreicht der christliche Absolutismus
mit der Behauptung: Der Christenglaube ist keine Religion!
Er läßt sich niemals in die Reihe und Ebene der anderen
Religionen einordnen; er ist daher auch niemals durch irgend eine

nivellierende Religionswissenschaft zu erfassen. In den großen

deswegen noch lange nicht, wenigstens in der Atomtheorie. Es

steckt gar nichts Geistiges hinter den Dingen, sondern die Dinge
haben in sich die Möglichkeit, neben dem Körperlichen auch als

Geistiges zu erscheinen. Das ist alles. Heitier findet das geistige
Prinzip der Physik darin, daß die Dinge mathematischen Gesetzen

folgen. Mathematik ist aus menschlichem Denken entstanden und
paßt merkwürdigerweise auch auf die Natur, scheinbar nur
materieller Dinge. Das wundert ihn — wie übrigens schon Kant. Aber
der Mensch gehört auch zur Welt, mit seinem Denken. Das logische
Denken, das nicht frei ist, sondern logischen Gesetzen folgen muß,
ist Erzeugnis des «Dinges» Mensch. Heute wissen wir, daß gerade
dieses Denken maschinell nachgeahmt werden kann, ohne daß dabei
Bewußtsein in den Maschinen auftritt. Denken können also auch
Maschinen, die zwar von Menschen gebaut worden sind, aber
demnach nur Maschinen sind und doch logische Zusammenhänge
darstellen und ableiten können. Das Denken läßt sich physiologisch
aus kausalen Verknüpfungen ableiten, es ist daher keineswegs
wunderbar, daß umgekehrt die kausalen Verhältnisse aus dem Denken

ermittelt werden können. Dazu braucht man kein geistiges
Prinzip, man muß nur die Einheit der Welt richtig verstehen lernen.

Auch im Biologischen kommt Heitier zu einem geistigen Prinzip.
Aber dies ist nicht das gleiche wie in der Atomphysik. Hier macht
sich Heitier einer Begriffsverschiebung schuldig. Hier ist ein Planer,
dort war es die Mathematik. Hier ist es nicht nur Denken, sondern
auch Wollen. Denn, wer plant, ivill auch. Geplant werde die
Evolution, die Entwicklung der Lebewesen, da diese aus dem Zufall
nicht erklärbar sei. Es sei zugegeben, daß die Verhältnisse tatsächlich

schwieriger liegen, als die Biologen gemeinhin glauben, aber

unmöglich ist es eben doch nicht. Die Annahme eines Planers ist

immer noch viel unwahrscheinlicher als die Erklärung nach dem

Zufall oder einem biologischen Naturgesetz. Die Entwicklung der

Arten nach einem Naturgesetz erfolgen zu lassen, ist nicht sonderbarer

als die Fallgesetze oder Bewegungsgesetze in der Physik.
Auch hier gibt es ein Naturgesetz, das der Wissenschaftler feststellt;
die Frage, wo das Gesetz herkommt, bleibt überall offen; hier gibt

es nur entweder einen Gesetzgeber, auch bei kausaler Entstehung
der Arten! — oder den Zufall. Genau wie in der Mikrophysik die

Wahrscheinlichkeitszustände die Grundlage kausaler Zusammenhänge

sind, kann dies auch in der Biologie der Fall sein. Also auch

hier kein geistiges Prinzip, wohl aber geistige Erscheinungen in

Einheit mit den materiellen Erscheinungen!
Obwohl Heitier sich nicht ganz der Spekulation enthalten zu

können glaubt, ist sein Buch interessant und lesenswert. Es gibt

einen Ueberblick über die wichtigsten Grundfragen der Physik, der

Biologie und Astronomie und versucht die Beziehungen zum
Menschen zu vertiefen. Er kritisiert die bisherige, dem 19. Jahrhundert
verbundene Ueberschätzung des Rationalen und Materiellen und

versucht das Geistige wieder in helleres Licht zu setzen. Wenn auch

der Versuch einer Lösung noch unvollkommen ist, so ist der
Grundgedanke sicherlich beachtenswert. Er will ja nur eine Tür aufstoßen,

und dies hat er gewiß getan. Die Lektüre des Buches regt an zu

prüfen, ob wir nicht vielleicht schon in einer allzu erstarrten
Meinung festgefahren sind. Wir wollen auch das lesen, was uns anfänglich

vielleicht nicht so annehmbar erscheinen mag. Ein kritischer
Geist soll offen und frei für jeden neuen Gedanken sein. In diesem

Sinne hat uns auch Heitier viel zu sagen und auch für uns ein Tor

aufgeschlagen — oder ist dieses Tor für uns nicht schon längst
geöffnet?

30



Weltreligionen gibt es gewiß ein ergreifendes Sueben und Fragen

nach Gott ; aber diesem Suchen und Fragen wird von Gott
her keine Antwort erteilt. Die Antwort Gottes geschieht allein
und ausschließlich in der christlichen Offenbarung, in der
Heilsbotschaft der Bibel. Der Christenglauben allein wird einer
göttlich-direkten Antwort in der Offenbarung würdig befunden.

H. So also tönt das Hohelied des christlichen Absolutismus:
«So sollst du jetzt erkennen und dir zu Herzen nehmen, daß
der Herr allein Gott ist, im Himmel droben und auf der Erde
drunten, und keiner sonst, und sollst seine Satzungen und
Gebote halten» (5. Moses 4, 39). Oder: «Im Namen Jesu Christi
von Nazareth es ist in keinem anderen das Heil zu finden
und ist auch kein anderer Name unter dem Himmel den Menschen

gegeben, durch den wir könnten gerettet werden» (Apg.
4, 10). Solche und ähnliche biblische Worte mögen den Christen

in seinem Glauben stärken, sie mögen ihn erheben und
berauschen — sie schaffen doch die Tatsache nicht aus der
Welt, daß dieser Absolutismus gerade für den Christenglauben
auch seine großen Gefahren mit sich bringt. Wird Gott so
unendlich weit aus allen menschlichen und irdischen Möglichkeiten

daraus in die Absolutheit hinaus gerückt — was hat er
dem bedrängten Menschen noch zu sagen? Hat er ihm
überhaupt noch irgend etwas zu sagen? Kann er dem Gläubigen in
Not und Todesgefahr beistehen? Kann er, der Ferne und in der
Ferne sich Verlierende, überhaupt noch Satzungen und Gebote
erlassen, an denen die Menschheit sich festhalten könnte?
Kann auf einem so fernen Gott, der den Menschen fremd wird
und entschwindet, überhaupt noch eine Glaubenslehre, ein
Kult aufgebaut werden?

Beide Kirchen erkennnen die gefährliche Lage. Die Gefahr
ist kleiner in der Romkirche; lehrt sie doch die Analogia entis
und meint, damit den absoluten Gott in einem erträglichen
Verhältnis zu seiner Schöpfung und zum Menschen irgendwie
festhalten zu können. Karl Barth lehnt gerade diese Analogie
als eine ungehörige Annäherung des Menschen an Gott
entschieden ab. Zugleich aber erkennt die protestantische Kirche
die Gefahr eines derart kompromißlos ausgebauten Absolutismus.

Sie kämpft gegen diese Gefahr an, so weit es ihr möglich
ist.

Worin besteht die Abwehr?
HI. Die Romkirche hat Abwehrmittel genug. Außer der Analogia

entis stehen ihr noch ganze Heere von dienstbaren
Geistern imd Figuren zur Verfügung, die sich willig in die Lücke
zwischen Gott und Welt hineinstellen und über den Abgrund
hinweg Brücken schlagen. Da sind einmal die Heere der Seligen
und auch der Heiligen, che als Nothelfer aus Nöten aller Art
heraushelfen. Da sind alle die Kirchenväter, da sind die Apostel
und die Engel, welche wie ein dienender Hofstaat die göttliche
Trinität umlagern. Das Kuppelgemälde in der Domkirche Sankt
Gallen zeigt uns, wie wir uns diesen himmlischen Hofstaat
ungefähr vorzustellen haben. Und da ist vor allem ja Maria, die
himmlische Gottesmutter. Von ihrer Bedeutung als Fürbitterin
zeugen außer Lourdes nun auch Fatima und unendlich viele
Kapellen landauf und landab. Dieser Maria-Verehrung hat die
Kirche klugerweise immer Rechnung getragen, so ja auch kürzlich

mit ihrem Dogma von der leiblichen Himmelfahrt der
Maria. Nun ist sie längst über die Stellung einer bloßen
Fürbitterin hinausgewachsen; sie steht vor ihrer Ernennung zur
Miterlöscrin, zur Mater Corredemptrix, und drängt sich eben
m diesen Tagen hartnäckig in das Altarsakrament hinein. Auf
der Traktandenliste für das II. Vatikanische Konzil finden wir
bezeichnenderweise auch die Mariologie.

Da ist die protestantische Kirche entschieden schlimmer
daran. Ihr stehen alle diese dienstbaren Dämonen, Geister und
Figuren nicht zur Verfügung. Da ist ja wohl die Offenbarimg,
über ihr Gefälle geht nur in der Richtung von Gott weg zum
Menschen hin— nicht umgekehrt Da ist wohl Christus als der
Mittler; als Mittler sollte er wohl in der Mitte zwischen Gott

und den Menschen stehen ; aber wo und wie soll man wohl eine
Mitte ausfindig machen, wenn der eine der beiden Grenzpunkte,
wenn Gott in der dämmernden Ferne der Absolutheit sich
verliert?

Und da ist ja auch Karl Barths «Kirchliche Dogmatik» Was
Barth in seinem berühmt gewordenen Römerbrief-Kommentar
gewaltsam auseinanderreißt — «Gott ist Gott, und Welt ist
Welt!» — das versucht seine Dogmatik behutsam wieder
umzubiegen und einander anzunähern. Aber wie soll ein Riesenwerk

mit über 10 000 Druckseiten in lebendigen Glauben des

Kirchenvolkes umgegossen werden? Da ist das neue Werk des

Marburger Theologen Wolfgang Philipp «Die Absolution des

Christentums und die Summe der Anthropologie» (1959). Der
Verfasser will dem christlichen Absolutismus einen neuen Sinn
geben ; er will die Absolutheit, auf die der Christenglaube nicht
verzichten kann, einem sittlichen Gebot und Wert, dem Gebot
der Hilfeleistung oder Diakonie, unterstellen. Er tritt ein für
eine diakonisch-christliche Absolutheit. Das aber ist ein
vollendeter innerer Widerspruch. Was absolut ist, will sich von
allen Bindimgen lösen, besonders von allen menschlichen
Bindungen. Auf gar keinen Fall darf sich irgend eine Absolutheit,
auch nicht eine christliche Absolutheit, einem von Menschen
geschaffenen Wert wie der Hilfeleistung oder der Diakonie
unterstellen. Eine solche Unterstellung bricht jeder Absolutheit
das Rückgrat.

IV. Wohin steuert der christliche Absolutismus? — so haben
wir gefragt. Ganz offensichtlich steuert er in eine böse

Sackgasse; er steuert nämlich in das folgende unaufhebbare
Dilemma :

1. Unentwegt hält der Christenglaube an seinem Absolutismus
fest; damit aber rückt der Gott, Jenseits und Himmel immer
weiter von der Menschheit, von der irdischen Reahtät weg in
ein unerreichbares und unverwertbares Dunkel hinein.

2. Der Christenglaube erkennt diese Gefahr; um sie zu
vermeiden, korrigiert er an der Absolutheit herum; er will Gott
wieder näher an die hilfsbedürftige Menschheit heranrücken.
Die Absolutheit aber verträgt nicht die geringste Korrektur,
nicht den geringsten Abstrich. Jede Korrektur verneint Grund
und Wesen der Absolutheit, sie stellt Gott und Christenglaube
in den Breich menschlichen Ermessens und menschlicher
Relativität hinein.

Beide Wege führen den Christenglauben in tödliche
Schwierigkeiten hinein. Omikron

Einheitsreklame — das Gebot der Stunde

Im Kanton Bern haben sich die drei bernischen Landeskirchen
zusammengetan, um in einer Gemeinschaftswerbung alle Straßen-
benützer — seien es Touristen oder Leute, die ihrem Berufe
nachgehen — in jeder Ortschaft auf den nächsten Gottesdienst
hinzuweisen. An jedem Dorfeingang wird also künftig eine rote Tafel
stehen, die als Signet ein auf einem Kreis stehendes Kreuz zeigt nebst
den wechselnden Zeitangaben. Die Aktion wird 400 Tafeln erfordern.

Zu hoffen ist nur, daß daneben noch die Tafeln mit Verkehrszeichen

die notwendige Beachtung finden. Heiri Bünzli, Täflikon

Modernisierung der Bibel

Wie die «Neue deutsche Literatur» Nr. 1/1963 aus Stockholm
berichtet hat der schwedische Pfarrer Eric Groenlund das neue Testament

«abgebraucht, langweilig und unverständlich» gefunden. Er
machte sich deshalb daran, es neu zu bearbeiten, das Markus-Evangelium

liege bereits vor. Erneuert wurde vor allem der Wortschatz.
So sage zum Beispiel König Herodes in Kapitel 6, als er seiner
tanzenden Stieftochter ansichtig wird: «Was für eine tolle Biene, welche

Kurven!» Und Jesus werden Ausrufe wie «Halts Maul!» und
«Zieh Leine!» in den Mund gelegt.

31


	Wohin steuert der christliche Absolutismus?

