Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 4

Artikel: Das leere Grab : eine Osterbetrachtung
Autor: Wyneken, Gustav

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

darf und wann nicht. Die Philosophie klirt voraus, gemeinsam
immer mit der Naturwissenschaft, die Seins- und Realitiits-
frage, damit aber auch schon die Wahrheitsfrage. Was wollte
denn die Naturwissenschaft ohne diese Sicherung in der Wahr-
heitsfrage itherhaupt anfangen?)

Wir sehen: Was uns das Hauptreferat an der Jahresversamm-
lung der Schweizerischen Naturwissenschaftlichen Gesellschaft
vorlegt, ist alles andere als ein Bekenntnis zu den Grundge-
halten des christlichen Glaubens. Wohl aber ist es ein Bekennt-
nis zu der Eigenstindigkeit und Eigengesetzlichkeit der natur-
wissenschaftlichen Erkenntnisbemiihung. Es liegt darin eine
Ermutigung fiir uns und unser grofles weltanschauliches An-
liegen, in keiner Weise aber eine Ermutigung fiir die christ-
lichen Walrheitsanspriiche. Wir danken Herrn Prof. Hans
Fischer fiir diese vorbildliche und mutige Haltung.

Omikron

Das leere Grab
Eine Osterbetrachtung

L

Es wird berichtet, nachdem Jesus am Kreuz gestorben sei,
habe sich ein anscheinend reicher, ihm anhiinglicher Jude, Josef
von Arimathia, seinen Leichnam von Pilatus schenken lassen
und ihn, in Anbetracht des bevorstehenden Sabbaths, vorliu-
fig, in einem ihm gehorigen Felsengrab beigesetzt. Als nach
zwei Tagen Frauen die Leiche dort aufsuchten, um sie einzu-
balsamieren, war sie verschwunden; das Felsengrab war leer.
Es wurde sogleich Verdacht laut, seine Jiinger hitten die Lei-
che gestohlen (Matth. 27.64). Wo aber ist sie tatsdichlich ge-
blieben? Die Evangelien beantworten diese Frage bekanntlich
mit der Erzihlung von Jesu «Auferstehung» und berichten
von mehreren «Erscheinungen» des «Auferstandenen», die sei-
nen Jiingern zuteil wurden. Erscheinungen! Nicht in seinem
bisherigen, wieder lebendig gewordenen Korper erscheint er;
vielmehr wird immer wieder erzihlt, daB man ihn zunichst
iiberhaupt nicht erkennt, d. h. also, er kam als revenant, als
Gespenst, und nicht in seinem friiheren, menschlichen Leib,
Er «erscheint», geht durch verschlossene Tiiren, kommt und

verschwindet — wo aber ist sein Kérper, sein Leichnam ge-
blieben? Diese Frage bleibt unbeantwortet, ja sogar unge-
fragt. Auch irgend eine Ueberlieferung von seinem Verbleib
hat sich offenbar nicht gebildet, die, Jahrzehnte spiiter, von
den Verfassern der Evangelien hitte verwertet werden kénnen.
Aus dieser Verlegenheit hilft auch nicht die theologische Er-
findung eines «verklirten» Leibes heraus. Diese Bezeichnung
stammt aus der sogenannten «Verkldrungs-Geschichte» (Mare.
9.2.): Jesus «verklirte» sich vor seinen Jiingern. Aber das ist
eine falsche und voreingenommene Uebersetzung Luthers; tat-
sichlich wird dort nur gesagt: er verwandelte sich (nahm eine
andere Gestalt an). Diese berithmte Anekdote diirfen wir hier
wohl auf sich beruhen lassen; interessant an ihr ist nur die
Vorstellung, da3 Mose und Elia Jesus besuchen, also offenbar
ldngst «im Himmel» leben, obwohl sie, dogmatisch betrachtet,
noch gar nicht richtig «erlést» sind. Ob nun der hier «verwan-
delte» Jesus in derselben Neugestalt vorgestellt wird wie spiter
der auferstandene, wird nicht gesagt. Aber was auch immer
mit dieser voriitbergehenden Verwandlung (transfiguratio) ge-
meint sein mag, sie bleibt ein bloBes Wort, bei dem man sich
nichts Bestimmtes denken kann. Wir wissen, was der mensch-
liche (und tierische) Kérper ist, woraus er besteht und wie er
funktioniert. Verwandeln — tut er sich in jeder Sekunde, aber
wohlgemerkt, gerade nicht seine optische Erscheinung.

Die neue korperliche Erscheinung des wieder lebendig ge-
wordenen Jesus, anscheinend als verinderte gedacht, aber nicht
bis zur Unkenntlichkeit, ist nicht die wiederhergestellte frii-
here Leiblichkeit und gibt keine Antwort auf die Frage, auf
die er eine Antwort geben soll: wo ist der wirkliche Leichnam
Jesu geblieben? Selbst fiir den Gldubigen nicht, sofern er ein
Fragender zu sein wagt.

IL

Gehen wir also in unserer Suche nach ihm ein wenig in die
Geschichte zuriick, nur einen Tag. Es wird uns erzihlt, daf}
Jesus mit seinen Jiingern anldBlich des Passahfestes seine letzte
Mabhlzeit feierte. Aber diese Erzihlung des Neuen Testaments
haben wir in zwei vo6llig unvereinbaren Berichten. Die drei
ilteren Evangelien, die sogenannten Synoptiker, geben wie-

Verfolgen wir kurz den Gedankengang Heitlers! Er geht von der
Zeitsituation, von dem ungeheuren Durchbruch der Technik mit
ihren Vorziigen und ihren Gefahren aus. Beherrscht der Mensch
noch die Technik, oder beherrscht nicht vielmehr diese ihn? Das
ist die Frage, die sich Heitler stellt. Kann man geschichtliche Vor-
ginge mit physikalischen Methoden messen? Beispielsweise kann
der Krieg nach dem «Gesetz des Zufalles» wie in der modernen
Physik bemessen werden? Dann miifite von Zeit zu Zeit ein Krieg
ausbrechen, um den statistischen Gesetzen zu folgen. Dieser Ge-
danke sei eine Gefahr, meint er mit Recht. Denn dann wire die so
wiinschenswerte Beseitigung des Krieges nicht moglich. Kriege seien
vielmehr, so meint Heitler weiter, immer durch menschliche Motive,
durch freie Willensentscheidungen entstanden und liegen eben auf
einem anderen nichtphysikalischen Gebiete. Die exakten Wissen-
schaften hiitten einen «ungeheuren Drang zur Ausbreitung» auch
auf die Gebiete des Lebens. Daher sei es erforderlich, die natur-
wissenschaftliche Methode zu untersuchen und ihr Verhiltnis zum
Menschen und zum Weltbild zu bestimmen.

Heitler gibt dann einen kurzen geschichtlichen Ueberblick iiber
die Entwicklung der Physik. Am Beginn war, wie beispielsweise bei
Kepler, der metaphysische Gedanke noch stark mitbestimmend
fiir die wissenschaftliche Forschung. Kepler versucht die Gesetze
der Planetenbahnen (Keplersche Gesetze) im Zusammenhang mit
den Platonischen regelmiBigen Kérpern und der Sphirenhar-
monie des Pythagoras zu sehen. Dies war sein Leitgedanke, nicht
die Forschung selbst. Die Gesetze sind so, «damit die Sphirenhar-
monie erklingen konne». Der Zweck ist noch mitbestimmend fiir
ihn, nicht wie spiiter, insbesondere bei Newton, die Ursache. Bei

Kepler waren noch stark menschliche Wiinsche und Gedanken mit
den Naturgesetzen verbunden. Er war ja auch noch iiberzeugter
Astrologe.

Bei Newton ging die Trennung der Forschung vom Menschen
weiter. Er erklirte alles kausal, er stellte die GesetzmiBigkeiten
zwischen den physikalischen Erscheinungen auf. Er machte keine
unbegriindeten Hypothesen mehr. Seit Newton herrschte die «Kau-
salidee», sie zeigte ein determiniertes Bild der AuBenwelt. Diese
Idee griff dann iiber auf andere Gebiete. Darwin fiihrte die kausale
Begriindung in die Biologie ein, Marx versuchte sie sogar auf die
Geschichte auszudehnen. Die Kausalidee fiihrte sicherlich bei den
exakten Wissenschaften zu groBartigen Erfolgen. Teleologische Ge-
danken wurden unangemessen. Nicht das Ziel, sondern der Grund
wurde bestimmend. Nicht ist der Frosch griin, damit er im Gras
nicht gesehen wird, sondern weil der griine Frosch im Gras nicht
gesehen wird, hat er sich besser erhalten als ein andersfarbiger
Frosch.

Heitler fiigt hier eine kleine Betrachtung iiber Teleologie, also
Zweckdenken und Kausalitit, also das Denken von den Griinden
her ein. Er findet, daf auch in der Physik beide Auffassungen bei
denselben Erscheinungen méglich sind. Ein Lichtstrahl lduft so, dafl
er, um zu einem Ziel zu gelangen, immer die kiirzeste Zeit braucht.
Dies ist eine teleologische Auffassung. Man kann aber auch sagen:
ein Lichtstrahl folgt dem Brechungsgesetz und pflanzt sich in ho-
mogenen Medien gradlinig fort; dies fiihrt zum gleichen Ergebnis,
faBt aber die Erscheinung kausal auf!. Kausalitit kann also mit

1 Hierauf hat iibrigens schon Leibniz hingewiesen.

27



der, im wesentlichen iibereinstimmend, offenbar nach einem
schon vorhandenen Wortlaut, was wir die Einsetzung des heili-
gen Abendmahls oder Herrenmahls zu nennen pflegen. Aber
der vierte Evangelist («Johannes»), der wesentlich spiiter,
wohl erst um 150 n. Chr., sein Evangelium als Erginzung der
synoptischen geschrieben hat, und auch zu deren Berichtigung,
weill von dieser Einsetzung eines heiligen Mahles nichts, statt
dessen bringt er eine Erzihlung vor, die hinwiederum in den
ilteren drei Evangelien nicht vorkommt, jene bekannte und
schone Dichtung, nach der Jesus bei diesem letzten Zusammen-
sein den Jiingern die Fiile gewaschen habe — als Vorbild und
Symbol der Demut und Bruderliebe. Es kann nicht bezweifelt
werden, daf3 hier eine geradezu offene Polemik gegen den
Abendmahlsbericht der Synoptiker vorliegt. Und der Verfasser
begniigt sich nicht mit dieser zwar unausgesprochenen, aber
doch unverkennbaren Kritik, sondern erdichtet eine andere
Anekdote, deren Sinn und Pointe ebenfalls nicht zu verkennen
ist, wenn sie auch vorsichtigerweise nicht im Zusammenhang
mit dem «Abendmahl» vorgebracht wird (Joh. 6. 51, 63). Man
lese diese verwunderliche und anst68ige Stelle nach: sechsmal
sagt Jesus, die Bedingung des ewigen Lebens sei, dal man sein,
Jesu, «Fleisch esse und Blut trinke». Und diese ihm zuge-
schriebene, herausfordernde und widerwirtig-kannibalistisch an-
mutende Aeuflerung tritt in dem johanneischen Jesus-Roman
v6llig abrupt und zusammenhanglos auf, aber worauf sie zielt,
das ist nicht zu verkennen: sie soll die kursierende Abend-
mahlssymbolik ersetzen und dem Abendmahl seinen angeb-
lich wahren und gemeinten Sinn geben: das Essen des Flei-
sches Jesu sei geistig gemeint als die gliubige Aneigung seiner
Lehre: «Der Geist ist’s, der lebendig macht, das Fleisch ist
nichts niitze.» Aber wozu dann diese ganze paradoxe und wi-
derwirtige Bildlichkeit, unmittelbar an uralten Opfer-Kanni-
balismus streifend? Eben, um diese (kultische) Reminiszenz
unschidlich zu machen oder zu beseitigen. Vielleicht bedeutet
diese Berichtigung ein Eingreifen in eine damals akute Ausein-
andersetzung betreffs des Sinnes des «Abendmahles». Sehr
merkwiirdig stimmt damit iiberein das Verhalten jener erst
1883 wiederentdeckten Gottesdienstordnung des Urchristen-
tums, der «Apostellehre» (Didaché), etwa aus derselben Zeit
wie das vierte Evangelium stammend, aber wohl mit diesem

nicht bekannt: in seiner Behandlung der «Eucharisties, also
des sogenannten Abendmahls, kommt eine Beziehung des Bro-
tes und Weines auf den Leib und das Blut Jesu iiberhaupt
nicht vor. Ob also auch die Didaché auf indirekte Weise in
einen damaligen Abendmahlsstreit eingreifen will? Sie war
zu ihrer Zeit weit verbreitet und viel benutzt und wire bei-
nahe in den Kanon des Neuen Testaments aufgenommen wor-
den.

II1.

Es scheint also in der Urkirche zwei Auffassungen vom leta-
ten Mahl Jesu gegeben zu haben, eine iltere realistische und
eine spitere spirituelle. Die erste, realistische hat sich schlie8-
lich durchgesetzt, aber jener frithe Gegensatz wacht dann noch
einmal auf in der Reformationszeit, in der Zwingli und Calvin
die rein spirituelle vertreten gegen Luther, der eigensinnig auf
dem Wortlaut: «Dies ist mein Leib», besteht. Er kann freilich
den Realismus der katholischen Kirche nicht ganz iiberneh-
men, weil er dessen Fundamentalbegriff des Priesters als eines
magisch zum Magier verwandelten Menschen nicht brauchen
kann, dem die Kraft der Verwandlung vom Brot in den rea-
len Leib Christi verliehen ist; aber was er dann selbst, ver-
meintlich im Sinn des Evangeliums, lehrt: nicht durch den
Priester, sondern durch das gesprochene Bibelwort iindere dies
Brot zwar nicht seine Substanz, wohl aber seinen Charakter,
so daB3 man (Gldubige und Ungldubige) mit dem Brot zugleich
den unsichtbaren Leib Christi empfange, ist eine Ausflucht in
Worte, bei denen sich niemand etwas Denkbares denken kann,
weder der Austeilende noch der Empfangende: alles bleibt
Gebidrde und besten (d.h. schlimmsten) Falles Selbstbetrug.
Dies beildufig.

Es ist unverkennbar, dafl die Geschichte vom letzten Mahl
Jesu konzipiert worden ist als schon iiberschattet von seinem
bevorstehenden Tod. Wenn man die Deutung des Erzihlers
gelten 1dfBt, sollen Wein und Brot die Jiinger erinnern an sein
vergossenes Blut und an seinen getéteten Korper (so lautet der
Text, nicht, wie Luther iibersetzt: «Leib»). Der (rote) Wein
das Blut bedeutend — das liegt vielleicht nahe. Aber das Brot
seinen Korper? Dies um so weniger, als man ja gerade beim
Verzehren des gebratenen Passah-Lammes ist! Zumal Jesus

Finalitdt identisch sein. In der Technik erginze nach Heitler die
Teleologie die Kausalitit, da der Konstrukteur einen bestimmten
Zweck dadurch erreichen will, daB er eine Maschine baut, deren
kausale Gesetze er berechnet.

Die kausale Auffassung verdringe nun das Menschliche dadurch,
daB iiberall, wo es angewendet wird, ein Determinismus eingefiihrt
wird. Das freie Fiihlen, Denken und Wollen des Menschen finde
dann keinen Platz mehr. Dies sei aber eine groe Gefahr. Das kau-
sale Denken habe seinen Platz in den exakten Wissenschaften, diirfe
aber nicht auf das menschliche Gebiet iibertragen werden. Sogar in
der Physik selbst gelten die Gesetze nur annihernd, weil die An-
fangsbedingungen in keinem Fall genau bekannt seien. Es gibt
immer Ungenauigkeiten. Schon aus der klassischen Physik ergebe
sich also, dafl die Physik nicht das Ganze der Welt erfassen konne.

Er kommt dann auf die Betrachtungsweisen Goethes und New-
tons zu sprechen. Hierbei hilt er Goethes Auffassung fiir die quali-
tative Deutung, die vom Erlebnis des Menschen ausgeht, wihrend
die Auffassung Newtons nur quantitativ sei. Er stellt sich dabei dic
Frage, ob die nur quantitative Deutung der Welt nicht doch ein-
seitig und eingeschrinkt sei. Die qualitative Seite fehle hierbei.
Daher sei die physikalisch gedeutete Welt nur ein Teil, und man
diirfe iiberhaupt nicht von einem physikalischen Weltbild sprechen.
Das Bild der Physik sei nur eine «Projektion auf eine kausal quan-
titative Ebene», es unterdriicke dabei das Menschlich-Qualitative,
das eben auch zur Welt gehore. Beides seien nur bestimmte Aspekte,
um die Welt zu betrachten.

Heitler kommt dann auf die Atomphysik zu sprechen. Dort seien
nun die Verhiltnisse im Gegensatz zur klassischen Makrophysik

28

nicht vollig determiniert. Alle Feststellungen im Atomgeschehen
sind von der Art der Messung und der Absicht des Experimentators
beeinfluB3t, und zwar in einer nicht berechenbaren Weise. Die Kennt-
nis einer Grofle hat die Unkenntnis einer zugehorigen Grofle zur
Folge. Nur wenn keine Messung gemacht wird, herrsche ein aller-
dings von Raum und Zeit unabhéngiger Determinismus. Die geistige
Fihigkeit des Menschen und die Umwelt seien eben untrennbar.
Sie seien voneinander abhiingig. Dann miisse aber auch die Umwelt
ein «geistiges Prinzip» besitzen, das mit den komplizierten mathe-
matischen Gesetzen zusammenhiingt. Heitler meint, ein Planet
konne nicht wissen, «was eine geoditische Linie der Riemannschen
Geometrie ist... Wieso kommt es also, dal er sich nach derartig
komplizierten mathematischen Gesetzen bewegt?» Er findet, hier
also die Notwendigkeit auch im Materiellen der Physik ein geistiges
Prinzip anzunehmen, das die Ideen zu den Gesetzen besitze.
Heitler geht dann auf die Biologie iiber. Er steht fest auf dem
Boden der Entwicklungslehre, nur hilt er die Erkliarung der Evolu-
tion aus dem Zufall fiir nicht méglich. Die Wahrscheinlichkeit, daf
aus einem Urmolekiil ein Mensch entstehe, sei so gering, da selbst
in Milliarden Jahren dieser Fall nicht zu erwarten sei. Auch hier
miisse ein geistiges Prinzip vorhanden sein, daB nach einem Plan
die Arten entstehen liaBt. DaB ein Plan nun auch einen Planer, also
ein planendes Wesen erforderlich mache, gibt Heitler zu. Aber er
ist sehr vorsichtig. Er deutet nur an, daB8 er sich hier auf das Ge-
biet der Metaphysik begebe, genau wie bei der Beurteilung der
Kausalitit. Er 1iBt die Frage unbeantwortet, deutet nur darauf hin,
daB Philosophen schon lingst das Geistige iiber die Erscheinungs
welt gestellt hitten. Der Wissenschaftler kinne allerdings hierbei



an verschiedenen Stelle des Neuen Testaments geradezu «das
Lamm (Gottes)» genannt wird, besonders in der Apokalypse
(Offb. Joh., nach Jesaia 53, 7). Und tatsichlich kommt diese
Bezugnahme auch in einigen der éltesten Schriften des Neuen
Testaments vor; Paulus schreibt 1. Kor. 5, 7: «Wir haben ein
Passah-Lamm, das ist Christus, fiir uns geopfert.» Das Passah-
Lamm wurde jedoch nicht eigentlich geopfert, sondern ge-
schlachtet und im Familienkreis gegessen. Was schwebt also
Paulus, der als jiidischer Theolog doch die Riten genau
kannte, hier vor? Vermutlich doch wohl das «Abendmahl», die
Eucharistie, deren Einsetzung ja mit dem Passahmahle verbun-
den war, wenn auch sein Bericht davon (1. Korr. 11, 23 ff.)
nicht zum Urtext des Briefes gehort, sondern eine spitere In-
terpolation ist. Sollte also urspriinglich das Essen des «Leibes»
Christi sich nicht auf das Brot bezogen haben, sondern, viel
niher liegen, auf das Passah-Lamm? oder, noch urspriing-
licher, auf den wirklichen Leichnam Jesu — und so wiirde
sich unsere Frage: «Wo ist der Leichnam Jesu geblieben?»
sehr merkwiirdig beantworten. Immerhin soll hier nicht uner-
wihnt bleiben, daBl der christlichen Urgemeinde geheime
«Thyestiische Mahlzeiten» vorgeworfen wurden. (Der Tyestes
der antiken Sage bekam seine geschlachteten eigenen Kinder
Zu essen.)

Wenn man die von uns herangezogene so abstoflende und
anstoBige Stelle des vierten Evangeliums (6, 53 ff.) fiir bare
Miinze nehmen konnte, dies wiederholte angebliche Wort Jesu,
daB man, um gerettet zu werden, seinen Leib essen, sein Blut
trinken miisse, wiire diese Antwort, so entsetzlich und unglaub-
lich sie uns vorkommen mag, kaum zu umgehen. Aber ganz
abgesehen davon, daf} das vierte Evangelium keinerlei biogra-
phisch-geschichtlichen Wert hat, sondern Theologie ist — man
kann in diesem Fall das Zustandekommen jener Jesu zuge-
schriebenen unqualifizierbaren Worte gerade im umgekehrten
Sinn verstehen, niimlich als Ablehnung einer kursierenden kan-
nibalistischen Deutung des eucharistischen Ritus. Das fatale
und anscheinend unbestrittene Wort: «Esset, dies ist mein
Leib» wiire eben geistig und symbolisch umgedeutet, und die
kirchliche Benutzung dieser dunklen Worte beruhte auf einem
MiBlverstiindnis. Man muf} sich aber fragen, was in aller Welt
den Verfasser des vierten Evangeliums dazu bewogen hat, die-

ses so bedenkliche und herausfordernde, im Zusammenhang
seiner Erzihlung véllig unmotivierte Paradoxon Jesu in den
Mund zu legen. Vermutlich eben die vulgire und ihn an-
widernde realistische Auffassung der Ueberlieferung vom
Abendmahl? Ob sie urspriinglich nicht zu den Erscheinungen
des Auferstandenen gehort hat — (vgl. Luc. 24, 41-—43) und
spiter vordatiert worden ist — vielleicht aus theologischen
Griinden, ndmlich um andere dunkle Geriichte iiber eine ge-
heime und unheimliche «letzte» Mahlzeit zu korrigieren?

Wir werden uns mit einem Non liquet begniigen miissen,
aber dies Non liquet gilt fiir die gesamte iiberlieferte Jesus-
geschichte. So gewifl sie mindestens zur Hilfte reine Erdich-
tung ist, deren Quellen meist im Alten Testament zu suchen
sind, so ungewil3 bleibt es, was wir von dem Rest als geschicht-
lich in Anspruch nehmen diirfen, d.h. was auf alte, echte
Tradition zuriickgeht. Ganz und gar aber fehlt es an einer
Kenntnis des Milieus, in dem sich die kurze Jesusgeschichte
abgespielt haben soll. Unsere Evangelien sind Tedenzschriften,
die die Problematik der Ueberlieferung oberfldchlich, aber fiir
die Gemeinde ausreichend verhiillen und glitten. Wie es um
die Personlichkeit und das Auftreten Jesu wirklich bestellt
war, werden wir nie mit einiger Sicherheit ermitteln koénnen.

Gustav Wyneken

Wohin steuert
der christliche Absolutismus ?

Das innerste Wesen des Absolutismus erfassen wir, wenn wir
diesen Begriff rein sprachlich auf seine verbale Grundform
zuriickfithren, auf das lateinische Verb absolvere = lésen, ab-
16sen, abtrennen.

I. Der politische Absolutismus einer Monarchie oder einer
Diktatur 18st sich aus allen Verantwortlichkeiten gegeniiber
einem Parlament, gegeniiber irgendwelchen vom Volk gewiihl-
ten Instanzen, gegeniiber seinen Mitmenschen iiberhaupt heraus.
Mit dem legendiren «L’état — c’est moi!» bringt der junge
Louis XIV. die Grundintention des politischen Absolutismus
am klarsten zum Ausdruck.

nur die Zusammenhiinge feststellen, bei denen die Erfahrungen auf
einen Gesamtplan hinweisen konnten.

Bei der Beurteilung des Phinomens des BewuBtseins und des
Geistigen im Menschen iiberhaupt weist Heitler auf den Gedanken
von N. Bohr hin, daB der als Ganzes zu betrachtende Mensch sich ge-
wissermaBBen komplementir je nach der Betrachtungsweise einmal
als korperlich, einmal als geistig zeige. Der freie Wille des Men-
schen diirfe aber nicht mit dem Indeterminimus der modernen
Physik in Verbindung gebracht werden.

Bei der Beurteilung des Kosmos, also der astronomischen Er-
kenntnisse, weist er auf die Schwierigkeiten hin, die schlieBlich zur
Trennung von Glauben und Wissen gefiihrt hitten. Die urspriing-
lich theologisch bedingte Auffasung von der Erde als Zentrum
mufite den wissenschaftlichen Erkenntnissen weichen. Die Grenze
von Glauben und Wissen miisse schiirfer gezogen werden, der Glau-
ben diirfe nicht in das Wissen eindringen. Es seien zwei verschie-
dene Aspekte der Weltbetrachtung.

Zum SchluB faBt Heitler zusammen. Die Wissenschaft sei lebens-
fremd geworden, weil sie sich auf das Quantitative beschriinke. Die
Welt, das Universum sei nicht materialistisch-mechanistisch, son-
dern mehr. Eine teleologische Betrachtungsweise sei nicht zu ver-
meiden. Er gibt zu, hiermit noch viel, wenn nicht alles im unklaren
2u lassen. Er will nur ein Tor aufstoBlen.

So weit Heitler selbst. Was haben wir dazu zu sagen? Falsch wire
es, die Gedanken Heitlers einfach beiseite zu schieben und zu
sagen, sie seien metaphysische Spekulationen, vielleicht Verbeugun-
gen vor den Kirchen. Heitler spricht als Physiker und hat als sol-
cher erkannt, daB die Physik, die Naturwissenschaft, nicht in der

Lage sei, dem Menschen ein vollstindiges Bild der Welt zu geben.
Dies ist, wenn man sich selbst und die Umwelt, so wie sie sich uns
gibt, ansieht, durchaus richtig. Die Idee, die Welt rational all Gan-
zes aufzufassen, ist iiberholt, ebenso der Gedanke, daf} auch geistig-
seelische Erscheinungen einmal physikalisch-chemisch erklirt wer-
den konnten. Dies nun auch aus dem Munde eines Physikers zu
héren, ist besonders beachtlich. Die Physik beschreibt nur Gesetze
zwischen quantitativ verschiedenen GroBen, erst in der Biologie
muf} man auch qualitative Betrachtungen anstellen, welche mathe-
matisch nicht beschrieben werden konnen, denn Mathematik ist nur
die Lehre der Zusammenhinge von GroBen. Im Geistig-Seelischen
geht es noch mehr um qualitative Zusammenhinge und Erlebnisse.
Wohl spielt die Quantitiit iiberall auch beim Geistigen hinein, Ueber-
all ist auch Physik, und das Quantitative wegzulassen ist sicherlich
genau so falsch wie das Qualitative nicht zu beriicksichtigen. Die
Welt ist aber mehr als nur Physik.

Aber wie steht es mit den geistigen Prinzipien, von denen Heitler
in der Atomtheorie und in der Biologie spricht? Man mag zugeben,
daB sich an dem toten anorganischen Gegenstand, was wir gemein-
hin Materie nennen, bei duBerst verwickelten Strukturen, auch Le-
bens- und weiter geistig-seelische Erscheinungen zeigen konnen,
und daB eben diese Moglichkeit als geistiges Prinzip bezeichnet
werden kann. Es konnte Geistiges schon in ihm als Mdglichkeit
stecken, oder noch besser gesagt, alles, was uns erscheint, kann sich
als korperlich oder geistig-seelisch zeigen. Was das ist, an dem sich
das zeigt, dariiber darf man eigentlich nach den Erkenntnissen der
modernen Physik nichts mehr aussagen. Auch der Begriff «Materie»
ist bereits eine Interpretation. Aber ein Prinzip ist das Geistige

29



	Das leere Grab : eine Osterbetrachtung

