Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 46 (1963)

Heft: 3

Artikel: Strandgut des Krieges

Autor: Stebler, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411156

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gionsgeschifte und dachten dabei wohl auch mehr an die
Philosophie, lebten in der Welt der Gedanken, als in der Wirk-
lichkeit ihrer Gesellschaft, in ihrem Volk. Marx aber stellt mit
seinen beiden Sitzen die Religion in das Gesamtbild der gesell-
schaftlichen Zusammenhinge, wertet sie in genialer Kiirze so-
wohl philosophisch, wie historisch, psychologisch wie soziolo-
gisch. Was er, ohne es zu sagen, ihr vollig abstreitet, das ist der
Charakter einer Offenbarung, einer Quelle der Erkenntnis, der
Wahrheit. Als «Seufzer der gequilten Kreatur» hat sie ihm den
Erkenntniswert, der dem Jammern eines mit Zahnschmerz Be-
hafteten gleichkommt. Soll die Kreatur seufzen, wenn sie das
erleichtert, soll uns der schmerzende Zahn einen Wehschrei
entlocken, wenn es uns gut tut, aber, bitte, daraus liBt sich
doch keine Weltanschauung und keine Lebensregel ableiten.
Ein Seufzer reflektiert den Schmerz, aber erkldrt nicht einmal
dessen Ursache noch sonst etwas. Und so steht es auch mit der
Religion.

Sie ist «Gemiit einer herzlosen Welt», nicht nur einer herz-
losen Gesellschaft, in der die einen oben sind und die anderen
gefilligst unten bleiben sollen, in der Menschen ungestraft an-
dere Menschen ausbeuten, in der heute noch — lest nur bei
Braten und Rosti die Berichte der UNO, nach denen heute
noch die Mehrheit aller Menschen an Hunger und Unterernih-
rung leidet — das Gesetz des Dschungels herrscht, sondern
einer herzlosen Welt, jener Natur, die Carl Spitteler eine «son-
nenscheingeschminkte Leichenhélle» nannte und in der ohne
jeglichen fiir uns erkennbaren Sinn unter dem Firnis von Blii-
tenbdumen und vergoldendem Abendrot der Kampf aller gegen
alle tobt und die sich die Menschen dadurch ertriglich zu
machen suchten, dal3 sie sie mit einer idealen und harmoni-
schen Phantasiewelt, den Paradiesen aller Religionen ver-
kniipften, um sich mittels solch schwachen und fragwiirdigen
Hoffnungsfadens durchs Leben zu ranken. In der Wirklichkeit
dieser Welt werden Blumen von Schafen gefressen, den Schrek-
ken der permanenten Vernichtung deckt der Mensch «gemiit-
voll» mit den Lémmlein-Bliimlein-Illusionen der Religion zu.
Wenigstens dort, wo er nicht anders kann, wenn ihm die Kraft
des Geistes und der Mut zum Denken mangeln. Denn die Reli-
gion ist ja auch der «Geist geistloser Zustindes, sie ist dort zu
Hause, wo der Geist fehlt. Auf Stufen seiner Entwicklung, auf
denen das Denken der Menschen noch nicht zu tieferer Ein-
sicht gefiihrt hat, sondern sich auf die Erfassung und Anwen-
dung der Spielregeln im Daseinskampf beschrinkt, da schafft
er sich, weil er die Wirklichkeit der Dinge noch nicht erkennen
kann, manchmal auch, weil ihm der Mut dazu fehlt, ein Phan-
tasiebild von ihnen als Erkldrungsersatz, einen giitigen oder
zornigen, bebarteten oder bartlosen Weltenschopfer, der Dank
verdient, wenn die Ernte gut geraten ist, der durch Opfer und
Magie gniidig gestimmt werden muf3, wenn Not und Gefahren
drohen, dessen vorgebliche Gesetze zu befolgen sind, auch wenn
sie so sinnlos und unlogisch erscheinen, daf selbst seine Prie-
ster nur von seinem «unerforschlichen Ratschluf3» murmeln
konnen. Wo aber der Menschengeist sich entwickelt hat, wo
ihm aus dem Born der Wissenschaft Erkenntnis und Einsicht
aufgestiegen sind, da verblassen diese religiosen Phantasiebil-
der wie das des Osterhasen und anderer auf den noch unent-
wickelten Kinderverstand zugeschnittener Mirlein. Allerdings,
wir wissen es nur zu gut, es gibt auch unter uns genug Men-
schen, die zeitlebens Kinder bleiben, in ihrer Infantilitit ver-
harren, denen der geistige und seelische Mut mangelt, der Wirk-
lichkeit offen ins Auge zu sehen und dann den Weg zu gehen,
den uns Goethe wie Marx gezeigt haben, der eine als er den
«Kerl, der spekuliert> mit einem Gaul auf einer diirren Heide
verglich, als er bekannte, daf3 «die Aussicht nach oben» uns
verbannt ist und riet, sich auf dieser Welt, die dem Tiichtigen
nicht stumm bleibe, umzusehen, der andere, als er die Philoso-
phie zu den letzten SchluB fiihrte, da3 es nicht mehr ihre Auf-

18

gabe sei, die Welt zu erkliren, sondern zu verindern. Wem Mut
und Kraft dazu fehlen, die Verantwortung fiir die Gesellschaft,
die Welt, die Zukunft auf sich zu nehmen, Hand anzulegen an
dem gewaltigen Riesenwerk, sie nach Regeln der Vernunft zu
dndern, damit Sinn und Logik an Stelle unerforschlicher Gét-
terratschliisse trete, der freilich fliichtet, wenn er das Elend
der Welt erkannt hat oder im kleinen am eigenen Leibe ver-
spiirt, gern in Traum, Vergessen, Rausch, ins Opium religidser
Illusionen. Solche Traum- und Ausweichhaltungen hat die mo-
derne Psychologie lingst untersucht, ihre Wurzeln aufgezeigt
und in vielen Fillen den Weg zur Heilung gewiesen. Freilich,
nicht alle Psychologen haben dies getan. Manche bedienen sich
des Opiums der Religion nur zu gerne, suchen das eine Uebel
mit dem anderen auszutreiben, Kokain und Schnaps, Pillen-
sucht und die Massenrdusche des hysterischen Nationalismus
und des FuB3ballwahns mit den einschlifernden Trostspriichen
der Religionen. Vielleicht, weil sie mit den gesellschaftlichen
Trigern des Religionsbetriebs, den Priesterkasten aller Linder
nicht anzubinden wagen. Vielleicht auch, weil sie das Volk lie-
ber in seinem Opiumschlaf verharren sehen, als zu erleben, daB
es frei und logisch iiber seine Lage nachdenke und sich ans
Werk mache, die Welt zu verindern und zuerst einmal dabei
mit den Mil3stinden in unserer Gesellschaft aufriume. Wie sehr
das sogenannte religidse Bediirfnis des Menschen nicht nur in
den allgemeinen Néten des Lebens wurzelt und aus etwaiger
Geistlosigkeit seiner Zustinde Nahrung zieht, sondern auch die
unbefriedigenden gesellschaftlichen Zustinde, unter denen die
Menschen leben, zur schier unversieglichen Quelle hat, sagt
Marx in diesem Aufsatz «Zur Kritik der Rechtsphilosophie
Hegels» nicht. Um so mehr und um so deutlicher aber in sei-
nem gesamten Lebenswerk, das Gott und die Religion entthront
zugunsten des wissenden und denkenden Menschen, der die
Verantwortung auf sich nimmt, die Welt zu verindern. Das
ganze Denken von Marx ist ja letztlich dem Menschen gewid-
met und weil es ihm und seinem Wohl gilt, ist es zu tiefst hu-
manistisch. Wie auch alles echte Freidenkertum, das sich heute
des groBen Denkers und unentwegten Mitstreiters und Vor-
kidmpfers auf manchem Gebiet dankbar erinnert.

Walter GyBling

Strandgut des Krieges

Sie alle haben schon die herkémmlichen, berithmten Schlach-
tenbilder gesehen: da ist der beriihmte Feldherr hoch zu Ro8,
mit geziicktem Degen, mit dem er feindwiirts weist; sein flam-
menspeiender Blick zuriick im Zorn feuert das FuBvolk hinter
ihm an, mit seinem Gaul Schritt zu halten, ansonsten er allein
den Feind vernichten miiflte. Dann ist noch einer an des Heer-
fithrers Seite: ein Soldat, ein kleiner Trommler, ein Fihnrich;
er schaut verziickt zu dem Grof3en Manitou auf, er ist verwun-
det, trigt eine makellos weile Binde um die Stirn, und an
dieser Binde hat es einen duflerst eindrucksvollen, dekorativ
wirkenden Blutfleck.

Kurz, der iibliche Quatsch.

Das ist der Krieg, wie ihn sich der kleine Moritz vorstellt.
Die Leute kriegen ndmlich entweder einen Schuf3 mitten ins
Herz und sind gleich mausetot, ober aber sie fiihren einen
malerischen Streifschuf3 an der Stirn spazieren.

Nun, in Wirklichkeit sehen die Verwundeten etwas anders
aus. Man frage bloB einen Lazarettarzt. Aufgerissene Biuche,
aus denen die Eingeweide herausquellen, abgeschossene Glied-
maBen, zerfetzte Gesichter, Dreck, Eiter, Entsetzen, Grauen. Die
Leute, die von diesem Inferno noch einigermaflen lebend aus-
gespien werden, laufen nachher mit Arm- und Beinprothesen
in der Weltgeschichte herum. Millionen auf der ganzen Welt
laufen so herum.

Werden indessen nur Arme und Beine abgeschossen? Werden
nicht auch Gesichter, Menschengesichter verstiimmelt? Aber



die zeigt man nicht. Und weil man sie nicht zu sehen bekommt,
weifl man nichts von ihnen, das heif3t, weil3 die Oeffentlichkeit
nichts von ihnen. Aus guten Griinden stellt man sie nicht zur
Schau.

Die Mordmaschinen fragen nicht, was sie vernichten. Und so
sind denn die Prothesenleute direkt niedlich anzusehen gemes-
sen am Anblick, den die Gesichtsverstiimmelten bieten. Diese,
ich wiederhole es eindriicklich, stellt man nicht zur Schau.
Man versteckt sie in Heimen, in denen sie von der AuBenwelt
hermetisch abgeschlossen sind und in denen ihr Anblick keinen
braven Biirger in seiner Seelenruhe und Gedankentrigheit
stort. Diese Heime stecken hinter Mauern, durch deren Tiiren
kein Unberufener ein und aus geht.

In diesen Heimen pippelt man die Gesichtsverstiimmelten
auf, legt sie in Watte, nachdem man sie vorher zerfetzt hat, und
pflegt sie, bis sie von selbst sterben. Ihr Dasein abkiirzen darf
man nicht, auch wenn sie noch so eindringlich darum flehen;
das ist gesetzlich verboten. Das Gesetz erlaubt nur, junge,
gesunde Menschen umzubringen, und auch das nur, wenn
gerade Krieg ist; dann gebietet es die Pflicht. In Friedenszeiten
gehort es zu den Verbrechen. So kompliziert ist das Gesetz. Die
meisten Insassen dieser Heime mochten wohl tot sein, weil ihr
Zustand mit Leben nichts mehr zu tun hat; sie schreien nach
der erlosenden Spritze, die ihnen niemand geben darf, weil
bekanntlich das Leben heilig ist, sie toben und rennen sich die
Kopfe an den Winden ein, ihre Kopfe ohne Gesichter, mit
Lochern ohne Augen drin, mit weggeschossenen Kinnladen, mit
verbrannter Haut, ihre Képfe, die aus lauter zusammengenih-
ten Fleischfetzen hestehen.

Nein, von diesen ScheuBlichkeiten ahnt der brave Biirger
nichts; er konnte sonst schlecht schlafen, und der Besitz von
Aktien der Riistungsindustrie lige ihm schwer auf dem Magen.

Bitte, Adressen solcher Hiuser stehen zur Verfiigung. Da gibt
es zum Beispiel eines in der Nihe von Galluzzo bei Florenz, da
gibt es oder gab es eines in der Nihe von Starnberg in' Ober-
bayern. Gab es, denn gewisse Anzeichen deuten darauf hin,
daf im Dritten Reich mit ihm tabula rasa gemacht wurde.

Das sind zwei von unzihligen in aller Welt.

Sie beherbergen oder beherbergten Opfer des Ersten Welt-
krieges, und als deren Zahl durch natiirlichen Abgang zusam-
menschmolz, fiillte man die Bestinde mit dem Strandgut des
Zweiten Weltkrieges auf.

Nach einem dritten Weltkrieg wird man diese Heime aus
naheliegenden Griinden nicht mehr benétigen. Und gerade von

einem solchen Krieg schwatzt man heute wieder verantwor-
tungsloser daher, als ob es sich um eine bessere Kirchweih-
rauferei handle.

Das ist der nackte Tatbestand. Zum Tatbestand hinzu kommt
noch etwas anderes:

Die menschlichen Leichname, die man in diesen Hiusern
daran hindert, sich selbst den Tod zu geben, weil das vom
Gesetz zwar nicht ausdriicklich verboten ist, aber ins Kapitel
der sogenannten Siinde gehdrt, werden offiziell als vermift
erklirt. Thre Angehérigen wissen von nichts. Sie bemiihen sich
jahrelang, etwas iiber den Kriegsvermiflten zu erfahren, und
wenn alles vergeblich ist, finden sie sich damit ab: er liegt
irgendwo in einem Massengrab. Auf den Gedanken, er kénnte
lebend versenkt worden sein, weil sein Gesicht nur noch ein
unférmiger Fleischklumpen oder eine Fratze ist, kommt eigent-
lich niemand.

Warum kommt niemand darauf? Weil das alles totgeschwie-
gen wird. Und weil man der Gedankentrigheit wegen nicht
selber iiberlegt, der Krieg konnte andere Ruinen hinterlassen
als abgeschossene Beine und Arme. Es muf3 zur Hauptsache
beim Mausetot oder beim dekorativen Streifschufl an der Stirn
bleiben.

Und warum wird es totgeschwiegen? Des Ritsels Losung ist
sehr einfach: Wenn man die Gesichtsverstiimmelten frei her-
umlaufen lieBe, wiirde niemand ihren Anblick ertragen. Der
brave Biirger und Aktiondr der Riistungsindustrie fiele von
einer Ohnmacht in die andere. Mit einem Wort und sarkastisch
gesagt: unser Gefiihl fiir Aesthetik wiirde beleidigt. Das diirfte
man ihm nicht zumuten.

Auflerdem:

Kein Mensch wiirde sich mehr in einen Krieg hetzen lassen.
Es wire griindlich voriiber mit der Vorstellung vom Stahlbad,
vom siiflen Heldentod fiir Gott, Konig und Vaterland; ange-
sichts dieser fiirchterlichen Zeugen der Wirklichkeit griffe kein
Mensch mehr zu einer Waffe, weil er sich sagte: so konnte auch
ich vielleicht einmal aussehen.

Das muf} natiirlich verhiitet werden. Deshalb bemiihen sich
simtliche Pentagéner der Welt, die schlieflich von Kriegs-
drohungen leben, und gar nicht schlecht leben, iiber diese Seite
ihres priasumtiven Wirkens den Mantel des Nichtwissens zu
breiten.

Und weil der groBe Teil der Menschheit nur das denkt oder
zu denken glaubt, was ihr vorgekaut verabreicht wird, kann
es nichts schaden, den Denkenden die fiirchterlichste Begleit-
erscheinung eines Krieges bewuf3t werden zu lassen. J. Stebler

Der lila Blitz

Jaroslav Hasek

Der lila Blitz war im Jahre 1596 auf dem Kardinalskonzil in
Rom. Auf diesem Konzil beschloB man, daB die Listerer durch
einen Blitz getotet werden sollten.

Da es sich also um eine Standesfrage handelte, erschien der lila
Blitz, wie schon erwiihnt, auf dem Konzil, und zwar wie aus heite-
rem Himmel.

Als er wieder nach Hause zuriickgekehrt war, jammerte er, dafl
er irgendwie zu heftig zwischen die Herren Kardinile gefahren sei
und daB zwei von ihnen begraben werden wiirden. Er #uBlerte sich
auch, daB er gern an dem Begriibnis teilnehmen wiirde, daB3 es sehr
feierlich sein werde. Es dauerte lange, bis ihn der heilige Peter
iberzeugte, daBB es nicht gut aussihe, wenn sich beim Begriibnis
noch irgendein Ungliick ereignete. Ja, wenn man so irgendeinen
heimlichen Ketzer begriibe, dann wire es seine Pflicht, dreinzu-
fahren.

Der lila Blitz blickte also aus dem Himmel herunter und ein ge-
wisser Stolz erfiillte ihn. Herablassend spuckte er auf die kleinen
Blitze, die unter ihm spielten und herumtollten. Diese kleinen

Nichtsnutze waren nicht auf dem Kardinalskonzil in Rom gewesen!
Dann wurde er zum lieben Gott gerufen. Von dort kehrte er ganz
verstort zuriick: er hatte sechs Wochen Hausarrest bekommen, weil
er in die Kardiniile auf dem romischen Konzil eingeschlagen hatte —
und das gerade wihrend der Saison der Sommergewitter. Vergeb-
lich redete er sich darauf heraus, daB man auf dem Konzil be-
schlossen habe, die Listerer durch einen Blitz toten zu lassen, daB
es also um seine Interessen und um Standesfragen gegangen sei
und er deshalb nicht gleichgiiltig habe abseits stehen konnen.

Als dann der Erzengel Gabriel mit dem lila Blitz sprach, sagte er:
«Sie haben groBes Pech gehabt. Wissen Sie, dal Sie den Dicksten
von ihnen, den, der den Gliubigen am meisten imponiert hat, er-
schlagen haben? Eine schone Eselei war das!»

Von da an achtete der lila Blitz sehr darauf, nicht wieder irgend
eine Eselei zu begehen. Irgendein Heiliger, den er nur vom Sehen
und nicht mit Namen kannte, legte sich einmal neben ihn auf eine
Wolke und unterhielt sich mit ihm. Er erzihlte ihm, wie er bei
lebendigem Leibe in Oel gebraten worden sei und wie er gerochen
habe.

Das verdarb dem lila Blitz die Laune und er sagte: «Entschuldi-
gen Sie, aber mich langweilt das allmihlich. Heute morgen bin ich
schon mindestens fiinf Mirtyrern begegnet, und alle haben mir er-
zihlt, was man mit ihnen gemacht hat, bevor sie hier angekommen

19



	Strandgut des Krieges

