
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 3

Artikel: "Das Opium des Volks" : zum 80. Todestag von Karl Marx am 14. März
1963

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REIDENKER
ONÄTSSCHRIFTDERFREIGEISTI^^
au, März 1963 Nr. 3 46. J ahrgang

«Das Opium des Volks»
Zum 80. Todestag von Karl Marx am 14. März 1963

Dieses Jahr ist reich an Gedenktagen, denen eine Stunde der
Besinnung zu widmen, gerade uns Freidenkern wohl ansteht.
Vor 30 Jahren, am 30. Januar 1933 stieg der Ungeist in Person
auf den deutschen Reichskanzlerstuhl und die Nacht
nationalsozialistischer Barbarei begann sich mit Judenverfolgungen und
Bücherverbrennungen über Europa zu senken. Und genau zehn
Jahre später zogen die gestiefelten Mordbanditen, die damals
«Wenn ich das Wort Kultur höre, entsichere ich meinen
Revolver» gebrüllt hatten, als trostlose J ammergestalten aus der
Niederlage von Stalingrad in die Gefangenschaft. Und mit
ihnen Zehntausende, die sie in Not und Elend mit hineingerissen

hatten. Zehn Jahre hatte Europa gebangt und gezittert,
hatte verzweifelt gegen den Unrat des Faschismus angekämpft
oder sich ihm teilweise auch feige gebeugt, vor zwanzig Jahren
aber ging mit der Wintersonne an den Ufern der Wolga, auch
die Hoffnung auf das baldige Ende des blutigen Nazispuks, die
Hoffnung auf Befreiung aus der geisttötenden Despotie des
Faschismus wieder auf.

Und nun jährt sich in Bälde zum achtzigsten Mal der Todestag

von Karl Marx, dem heute kein Ernsthafter mehr abstreiten
kann, daß er zu den größten Denkern des vergangenen
Jahrhunderts gehört. Mit ehernem Griffel hat Klio seinen Namen
in das Buch der menschlichen Geistesgeschichte eingegraben;
wenn einst niemand mehr genau wissen wird, wer die Adenauer,
de Gaulle, Macmillan, Chruschtschew eigentlich waren, wird
sein Name noch durch die Jahrhunderte leuchten. Auch
diejenigen, welche seine Lehren und sein Wirken ablehnen, die
wütendsten Anthnarxisten alter und imserer Tage anerkennen

seine Größe. Aus unserer Zeit sind Marx und derMarxismus

Inhalt
«Das Opium des Volks»
Strandgut des Krieges
Der lila Blitz
War Buddha schizophren?
Die Reform der Zürcher Kirchengesetze
Buchbesprechungen
Splitter und Späne

3 Aus der Bewegung

tl "J? Literaturstelle

O rH

U
f >

• ' I

so wenig mehr wegzudenken wie Darwin und die Entwicklungslehre,

wie Sigmund Freud und die Psychoanalyse, wie Einstem
und die Relativitätstheorie. Doch wir Freidenker wollen hier
nicht des Politikers Marx gedenken, auch nicht des scharfsinnigen

Analysators der Wirtschaft und Gesellschaft, nicht des

unermüdlichen Agitators, noch des kühnen soziologischen
Denkers, ja nicht einmal des Philosophen, der die Hegeische
Dialektik «auf den Kopf gestellt» und mit semer materialistischen
Dialektik eines der weitestwirkenden Denk- und
Welterklärungssysteme geschaffen hat, sondern des Mannes, der mit alles
übertreffender Deutlichkeit und weltweiter, einprägsamer
Wirkung Wesen und gesellschaftliche Funktion der Religion
gekennzeichnet hat. Von Karl Marx stammt das vielumkämpfte
Wort: »Div. Religion ist das Opium des Volks.» Auch dieser
Satz feiert heuer sozusagen ein Jubiläum, denn er wird in
diesem Jahre 120 Jahre alt. Marx schrieb ihn im Jahre 1843 im
Rahmen eines Aufsatzes «Zur Kritik der Rechtsphilosophie
Hegels», der dann ein Jahr später in dem ersten und einzig
gebliebenen Band der von Marx und Rüge in Paris herausgegebenen

«Deutsch-Französischen Jahrbücher» veröffentlicht
worden ist. Die ganze, für uns so bedeutsame Stelle lautet : «Die
Religion ist der Seufzer der bedrängten Kreatur, das Gemüt
einer herzlosen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustände ist.
Sie ist das Opium des Volks.»

Wir bemerken sofort, daß der Satz bei Marx anders lautet als

in der Form, die ihm nicht nur eine von tieferem Verständnis
wenig geleitete Alltagsagitation, sondern vor allem auch die
religionsgebundenen und anderen Polemisten des Antimarxis-
mus oft unterschieben, wenn sie Karl Marx oft fälschlich zitieren:

«Religion ist Opium fürs Volk.» Der Unterschied beider
Formehl ist gewichtig. Der Alltagsslogan hat einen Unterton
des Hochmütig-Hämischen, ja Zynischen, der dem korrekt
wiedergegebenen Ausspruch von Karl Marx um so weniger
eignet, wenn man ihn im Gesamtbild der oben zitierten
Absatzstelle betrachtet. Marx hat mit seiner lapidaren Feststellung
die Religion als solche, jede Religion imd niclit nur eine unter
ihnen, das Christentum, den Islam oder eine ihrer Konfessionen

getroffen. Er hat sich mit seiner massenwirksamen
Formulierung, die so bildhaft ist, also weit über das hinausgewagt,
was die großen Denker der Aufklärung im 18. Jahrhundert, die
Lessing, Lichtenberg, Voltaire verkündet hatten. Seihst mit
ihrer schärfsten Kritik am kirchlichen, vorab christlichen
Religionsbetrieb blieben sie doch stets auf dem Boden einer
religiösen Grundempfindung, kritisierten sozusagen von der
Religion her, von oft sehr undeutlichen, philosophisch
angehauchten Religionsvorstellungen aus, die priesterlichen Reli-

17



gionsgeschäfte und dachten dabei wohl auch mehr an die
Philosophie, lebten in der Welt der Gedanken, als in der
Wirklichkeit ihrer Gesellschaft, in ihrem Volk. Marx aber stellt mit
seinen beiden Sätzen die Religion in das Gesamtbild der
gesellschaftlichen Zusammenhänge, wertet sie in genialer Kürze
sowohl philosophisch, wie historisch, psychologisch wie soziologisch.

Was er, ohne es zu sagen, ihr völlig abstreitet, das ist der
Charakter einer Offenbarung, ebner Quelle der Erkenntnis, der
Wahrheit. Als «Seufzer der gequälten Kreatur» hat sie ihm den
Erkenntniswert, der dem Jammern eines mit Zahnschmerz
Behafteten gleichkommt. Soll die Kreatur seufzen, wenn sie das

erleichtert, soll uns der schmerzende Zahn einen Wehschrei
entlocken, wenn es uns gut tut, aber, bitte, daraus läßt sich
doch keine Weltanschauung und keine Lebensregel ableiten.
Ein Seufzer reflektiert den Schmerz, aber erklärt nicht einmal
dessen Ursache noch sonst etwas. Und so steht es auch mit der
Religion.

Sie ist «Gemüt einer herzlosen Welt», nicht nur einer
herzlosen Gesellschaft, in der die einen oben sind und die anderen
gefälligst unten bleiben sollen, in der Menschen ungestraft
andere Menschen ausbeuten, in der heute noch —¦ lest nur bei
Braten und Rösti die Berichte der UNO, nach denen heute
noch die Mehrheit aller Menschen an Hunger und Unterernährung

leidet — das Gesetz des Dschungels herrscht, sondern
einer herzlosen Welt, jener Natur, die Carl Spitteier eine «son-
nenscheingeschminkte Leichenhölle» nannte und in der ohne
jeglichen für uns erkennbaren Sinn unter dem Firnis von
Blütenbäumen und vergoldendem Abendrot der Kampf aller gegen
alle tobt und die sich die Menschen dadurch erträglich zu
machen suchten, daß sie sie mit einer idealen und harmonischen

Phantasiewelt, den Paradiesen aller Religionen
verknüpften, um sich mittels solch schwachen und fragwürdigen
Hoffnungsfadens durchs Leben zu ranken. In der Wirklichkeit
dieser Welt werden Blumen von Schafen gefressen, den Schrek-
ken der permanenten Vernichtung deckt der Mensch «gemütvoll»

mit den Lämmlein-Blümlein-Illusionen der Religion zu.
Wenigstens dort, wo er nicht anders kann, wenn ihm die Kraft
des Geistes und der Mut zum Denken mangeln. Denn die Religion

ist ja auch der «Geist geistloser Zustände», sie ist dort zu
Hause, wo der Geist fehlt. Auf Stufen seiner Entwicklung, auf
denen das Denken der Menschen noch nicht zu tieferer
Einsicht geführt hat, sondern sich auf die Erfassung und Anwendung

der Spielregeln im Daseinskampf beschränkt, da schafft
er sich, weil er die Wirklichkeit der Dinge noch nicht erkennen
kann, manchmal auch, weil ihm der Mut dazu fehlt, ein
Phantasiebild von ihnen als Erklärungsersatz, einen gütigen oder
zornigen, bebarteten oder bartlosen Weltenschöpfer, der Dank
verdient, wenn die Ernte gut geraten ist, der durch Opfer und
Magie gnädig gestimmt werden muß, wenn Not und Gefahren
drohen, dessen vorgebliche Gesetze zu befolgen sind, auch wenn
sie so sinnlos und unlogisch erscheinen, daß sehest seine Priester

nur von seinem «unerforschlichen Ratschluß» murmeln
köimen. Wo aber der Menschengeist sich entwickelt hat, wo
ihm aus dem Born der Wissenschaft Erkenntnis und Einsicht
aufgestiegen sind, da verblassen diese religiösen Phantasiebilder

wie das des Osterhasen und anderer auf den noch
unentwickelten Kinderverstand zugeschnittener Märlein. Allerdings,
wir wissen es nur zu gut, es gibt auch unter uns genug
Menschen, die zeitlebens Kinder bleiben, in ihrer Infantilität
verharren, denen der geistige und seelische Mutmangelt, der
Wirklichkeit offen ins Auge zu sehen und dann den Weg zu gehen,
den uns Goethe wie Marx gezeigt haben, der eine als er den

«Kerl, der spekuliert» mit einem Gaul auf einer dürren Heide
verglich, als er bekannte, daß «die Aussicht nach oben» uns
verbannt ist und riet, sich auf dieser Welt, die dem Tüchtigen
nicht stumm bleibe, umzusehen, der andere, als er die Philosophie

zu den letzten Schluß führte, daß es nicht mehr ihre Auf¬

gabe sei, die Welt zu erklären, sondern zu verändern. Wem Mut
und Kraft dazu fehlen, die Verantwortung für die Gesellschaft,
die Welt, die Zukunft auf sich zu nehmen, Hand anzulegen an
dem gewaltigen Riesenwerk, sie nach Regeln der Vernunft zu
ändern, damit Sinn und Logik an Stelle unerforschlicher
Götterratschlüsse trete, der freilich flüchtet, wenn er das Elend
der Welt erkannt hat oder im kleinen am eigenen Leibe
verspürt, gern in Traum, Vergessen, Rausch, ins Opium religiöser
Illusionen. Solche Traum- und Ausweichhaltungen hat die
moderne Psychologie längst untersucht, ihre Wurzeln aufgezeigt
und in vielen Fällen den Weg zur Heilung gewiesen. Freilich,
nicht alle Psychologen haben dies getan. Manche bedienen sich
des Opiums der Religion nur zu gerne, suchen das eine Uebel
mit dem anderen auszutreiben, Kokain und Schnaps, Pillen-
sucht und die Massenräusche des hysterischen Nationalismus
und des Fußballwahns mit den einschläfernden Trostsprüchen
der Religionen. Vielleicht, weil sie mit den gesellschaftlichen
Trägern des Religionsbetriebs, den Priesterkasten aller Länder
nicht anzubinden wagen. Vielleicht auch, weil sie das Volk
lieber in seinem Opiumschlaf verharren sehen, als zu erleben, daß

es frei und logisch über seine Lage nachdenke und sich ans
Werk mache, die Welt zu verändern und zuerst einmal dabei
mit den Mißständen in unserer Gesellschaft aufräume. Wie sehr
das sogenannte religiöse Bedürfnis des Menschen nicht nur in
den allgemeinen Nöten des Lebens wurzelt und aus etwaiger
Geistlosigkeit seiner Zustände Nahrung zieht, sondern auch die

unbefriedigenden gesellschaftlichen Zustände, unter denen die
Menschen leben, zur schier unversieglichen Quelle hat, sagt
Marx in diesem Aufsatz «Zur Kritik der Rechtsphilosophie
Hegels» nicht. Um so mehr und inn so deutlicher aber in
seinem gesamten Lebenswerk, das Gott und die Religion entthront
zugunsten des wissenden und denkenden Menschen, der die

Verantwortung auf sich nimmt, die Welt zu verändern. Das

ganze Denken von Marx ist ja letztlich dem Menschen gewidmet

und weil es ihm und seinem Wohl gilt, ist es zu tiefst
humanistisch. Wie auch alles echte Freidenkertum, das sich heute
des großen Denkers imd unentwegten Mitstreiters und
Vorkämpfers auf manchem Gebiet dankbar erinnert.

Walter Gyßling

Strandgut des Krieges
Sie alle liaben schon die herkömmlichen, berühmten Schlach-

tenbilder gesehen: da ist der berühmte Feldherr hoch zu Roß,
mit gezücktem Degen, mit dem er feindwärts weist; sein flam-
menspeiender Blick zurück im Zorn feuert das Fußvolk hinter
ihm an, mit seinem Gaul Schritt zu halten, ansonsten er allein
den Feind vernichten müßte. Dann ist noch einer an des
Heerführers Seite: ein Soldat, ein kleiner Trommler, ein Fähnrich;
er schaut verzückt zu dem Großen Manitou auf, er ist verwundet,

trägt eine makellos weiße Binde um die Stirn, und an

dieser Binde hat es einen äußerst eindrucksvollen, dekorativ
wirkenden Blutfleck.

Kurz, der übliche Quatsch.
Das ist der Krieg, wie ihn sich der kleine Moritz vorstellt.

Die Leute kriegen nämlich entweder einen Schuß mitten ins

Herz und sind gleich mausetot, ober aber sie führen einen

malerischen Streifschuß an der Stirn spazieren.
Nun, in Wirklichkeit sehen die Verwundeten etwas anders

aus. Man frage bloß einen Lazarettarzt. Aufgerissene Bäuche,

aus denen die Eingeweide herausquellen, abgeschossene
Gliedmaßen, zerfetzte Gesichter, Dreck, Eiter, Entsetzen, Grauen. Die

Leute, die von diesem Inferno noch einigermaßen lebend
ausgespien werden, laufen nachher mit Arm- und Beinprothesen
in der Weltgeschichte herum. Millionen auf der ganzen Welt

laufen so herum.
Werden indessen nur Arme und Beine abgeschossen? Werden

nicht auch Gesichter, Menschengesichter verstümmelt? Aber

18


	"Das Opium des Volks" : zum 80. Todestag von Karl Marx am 14. März 1963

