Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 2

Artikel: Worauf sogar Universitatsprofessoren der Theologie nicht antworten
kénnen

Autor: Radkau, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411154

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Worauf sogar Universitiitsprofessoren der
Theologie nicht antworten kénnen:

Einer Theologenfamilie entsprossen, interessierten mich als
Naturwissenschaftler bzw. Techniker die Unterschiede zwischen
Glauben, der alle Widerspriiche zuldfit oder gar heiligt, und
dem Wissen, das auf Widerspruchslosigkeit beruht. Daher
fragte ich verschiedene Universititsprofessoren, wie Heim in
Tiibingen, Althaus in Erlangen, Muckermann in Berlin, Thie-
licke in Hamburg und viele andere Theologieprofessoren von
evangelischen wie katholischen Akademien, hieriiber brieflich
aus.

Aber alle meine Kritik an Glauben, Bibel, Theologie, Kirche
und Christentum wurde summarisch damit abgetan, daf3 ich
glauben miiflte und die Logik hieér iiberwunden wire, da Wis-
sen bzw. Vernunft und andererseits Glauben zwei vollig dis-
parate Gebiete wiren, die man ebensowenig vermengen diirfe
wie Naturwissenschaft und Theologie.

Mit solch dogmatischer Apodiktik nicht zufrieden, bohrte
ich weiter: Wenn man glauben soll, muf} doch wenigstens die
Basis des Glaubens gesichert sein, da man ja sonst auch jedem
Nero oder Tiberius glauben mufl. Also miissen wenigstens die
2000 Jahre alten Testamente iiber allen Zweifel erhaben sein.
Das ist aber nicht der Fall, wie die vielen Radierungen und
nachtriglichen Ueberschreibungen der alten Pergamente und
Papyri beweisen. Diese werden seit Jahrzehnten im Kloster
Beuron auf ihren Ursprung hin untersucht: In zirka 200 Jah-
ren soll die Arbeit vollendet sein. Ist man aber mit dem Urtext
wirklich den Worten Jesu nahe gekommen? Dieser hat doch
nichts Schriftliches hinterlassen! Sind sich die Theologen si-
cher, daB die Jiinger die Siitze ihres Meisters richtig wiederge-
geben haben? Diese sprachen einen althebriischen Dialekt,
der heute kaum noch bekannt ist. Wo sind diese aramiischen
Originale? Wiirde man sie, wenn man sie hiitte, richtig iiber-
setzen konnen? Das ist doch bei der damals iiblichen Sym-
bolik #uBerst schwierig! Wie soll man mit den zahllosen Wi-
derspriichen der Evangelien fertig werden, in denen Jesus mal
die Liebe und mal den Mord fordert? (zum Beispiel Mt. 18,
V. 6, oder Joh. 15, V. 6).

Alle diese Fragen werden von den Theologen, soweit sie
iiberhaupt noch Kopien (sic!) der damaligen Schriften haben,
die lange nach Jesu Tode niedergelegt wurden (friihestens
etwa 70 n. Chr.), mit groBer Gewissenhaftigkeit zu erforschen
versucht: Also wollen die Gottesgelehrten noch nicht mal sel-
ber blind glauben, wie sie es von anderen verlangen, sondern
sie wollen wissen, wie es angesichts der vielen Unsicherheiten
wahres Gewissen und echtes Verantwortungsgefiihl auch ver-
langen!

Es fragt sich also, wo und wieweit und was und wem und
wann diirfen wir unter solch zweifelhaften Umstinden glau-
ben? Darf auch die Politik dieselbe Glaubensbereitschaft for-
dern wie die Religion, denn nach dem Rémerbrief von Paulus
ist «jede Obrigkeit von Gott»> — also auch Hitler, Stalin usw.?
Welche Obrigkeit gilt: Die Provinzial- oder Bundesregierung,
die legale Regierung oder auch der Usurpator? Also jeder Vor-
gesetzte, der uns bezahlt? Lange genug hieB3 es doch: «Cuius
regio, eius religio!» Also auch jeder Lokalbischof oder Biirger-
meister? —

Wohin soll es fiilhren, wenn man auBerdem das Absurde
glaubt, denn das bedeutet ja das kritiklose Fiirwahrhalten des-
sen, was andere uns erzihlen. Welcher Priester von welcher
Konfession hat recht? Mit dem «Credo, quia absurdum» gerit
man in gefihrliche Nihe der Irren. —

Auf alle diese Fragen erhielt ich keine Antwort. Die Theo-
logen behandelten in ihren Briefen an mich nur Nebenpro-

bleme. Hans Radkau, Kéln

14

WAs DALTED S1E DANOD®

Extra ecclesiam salus
AuBer der Kirche ist das Heil

Ganz einsam, schon seit Ewigkeit,

sall Gott und war gelangeweilt,

denn rings um ihn im weiten Raum

war nur das Nichts, kein Berg, kein Baum,
bioB finsterste Unendlichkeit.

Doch eines Tages, ganz urplstzlich,
ward dieser Zustand ihm entsetzlich:
«Was soll mich Langeweile quilen,
wenn so der Himmel ohne Seelen?

Ich will aus Nichts die Welt erschaffen.
Da werd'n die Leute steh’n und gaffen!»

Gesagt, getan! Schon in sechs Tagen
sieht man die Erde Leben tragen.
Der Himmel ist mit Stern’ bestiickt,
bei Tag die Sonn’ das Aug’ entziickt,
und in dem Paradiesesgarten
spazieren Tiere aller Arten.

Und éines darf man nicht vergessen,

der Gott war selbst Modell gesessen

zu einem ganz besond’ren Wesen.

Doch, kann man in der Bibel lesen,

ihm fehlt des Lebens ew’ge Dauer

und der Erkenntnis Licht und Schauer.
Von Lebens- und Erkenntniskraft

gab Gott dem Mensch nur mangelhaft:
«Es wiir am Ende gar zu dumm,

brachte diese Konkurrenz mich um!

Die Klugen wiir'n mir bloB beschwerlich.
Die Dummen, die regier ich herrlich!»

So darf der Mensch nur dies erkennen:
Erkenntnis will Gott keinem gonnen.
Eins stot den Schépfungsplan bald um:
das Dummsein war dem Mensch zu dumm.
Und bald schon hatt’ er sich vermessen,
von dem Erkenntnisbaum zu essen.
D’rauf hort man Gott entsetzlich fluchen,
der Mensch muB} rasch das Weite suchen.
Die Siinde muB sich fort vererben,

stirbt auch der Mensch, sie darf nicht sterben.
Bis dann am Ende doch einmal

der Zustand scheint dem Gott fatal.

Man moge es doch nicht bekritteln;

der Gott entschlieBt sich, sich zu dritteln.
Der Gott, der anfangs Jahve hief,

macht sich zum Logos und verlie3

den Himmel, um — durch eine Frau —
Jesus zu werden. — Gott war schlau!

Doch ward er noch nicht schlau genug.
Denn Jesu Leben geht im Flug

und Jesus, dieses Gottesdrittel,
verfillt am Ende gar dem Biittel

und muf3 am Kreuze elend sterben!
Wie kann ein Gott nur so verderben?

Fast schien dies alles schon vergebens,
da kam der Einfall seines Lebens

dem Paulus, einem Judensohn:

«Wir haben doch Gewinn davon,

dal} Jesus so gestorben ist.

Er war gesalbt, war Jesus Christ!»
«Der Tod am Kreuz ist Nutz gewesen:
Gott wollte uns dadurch erlosen,
erlosen von der Last der Siinden!

Wie schon, was ich da konnte finden!
An diese Lehre miift ihr glauben,
dann kann euch nichts den Himmel rauben!»



	Worauf sogar Universitätsprofessoren der Theologie nicht antworten können

