Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 12

Artikel: Glaubt die Jugend noch an Gott?
Autor: Titze, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411202

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

bereit ist, dafiir einzustehen. Ich zitiere aus seinem letzten
Werk:

p. 35: «Ich glaube nicht an Offenbarung und habe es nie,
soweit mir bewuflt ist, auch nur der Méglichkeit nach getan.»

p. 34: «Nicht die Offenbarung, wohl aber der Offenbarungs-
glaube ist als empirische Erscheinung zu erforschen. Dabei
aber ist nicht von der Wirklichkeit und Wahrheit der Offenba-
rung, sondern nur von der Realitdt des Offenbarungsglaubens
die Rede. Aber auch durch den Glauben selber kann die Offen-
barung nicht als allgemeingiiltig fiir alle, sondern nur als un-
bedingt giiltig fiir den Glaubenden und die Gemeinschaft der
Gldubigen entschieden werden. Der Offenbarungsglaube hat
sich historisch in allen seinen Gestalten als giiltig immer nur
firr begrenzte Kreise innerhalb der Menschheit erwiesen. Sein
Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit seiner einen Wahrheit war
vergeblich.»

p. 52: «Das Christentum umfaft alles, was, gegriindet auf die
Bibel, in Ostkirchen und Westkirchen, in vielen Konfessionen,
in liebestitigen, undogmatischen Quikern und in fanatischen
Calvinisten, in Franz von Assisi und in den im Namen Gottes
folternden und mordenden Inquisitoren wirklich war.»

Die Beispiele konnten in Fiille aus beiden Werken in unse-
ren Text heriibergeholt werden, aus dem ersten Werk noch
mehr als aus dem zweiten. Sie alle legen Zeugnis ab dafiir,
daB Jaspers einem offenen Bekenntnis nicht aus dem Wege
geht. Wenn uns etwas zu wiinschen iibrig bleibt, so ist es das
Folgende: Diese Bekenntnisfreude, die wir an Jaspers so hoch
schitzen, mochte in den Kreisen der Universititsphilosophen
Schule machen und Nachfolge finden; mit der konfessionellen
Reaktion, deren Zeugen wir heute sind, wiire es dann wohl
bald vorbei.

Gewil3, die Philosophie, die Jaspers vertritt, ist nicht unsere
Philosophie. Als iiberzeugte Realisten gehen wir aus von der
Tatsache einer an sich bestehenden kosmischen Realitiit, so-
weit sie uns in der téglichen Erfahrung, in der Wissenschaft, in
der Seins- und Wahrheitslehre des Realismus entgegentritt.
Jaspers aber geht aus von einer hinter der Gegenstindlichkeit
liegenden Transzendenz und Existenz; fiir ihn als iiberzeug-
ten Kantianer ist die kosmische Realitit nicht ein Seins-, son-
dern ein Erkenntnisbegriff. Aber die ehrwiirdigen Hallen der

Philosophie sind weit und umfassen viele Mdglichkeiten der
philosophischen Bemiihung. Unser Gegensatz zu Jaspers’ Phi.
losophie ist ein intern philosophischer Gegensatz. Einig aber
sind wir beide darin, daf3 wir im Christenglauben eine Wahr-
heit, besser: die Wahrheit, die absolut gemeinte und fiir alle
Menschen giiltige Wahrheit nicht mehr anerkennen kénnen;
daB wir im Ringenum letzte Wahrheit und Klarheit unsnurnoch
philosophischen, aber nicht mehr christlichen Moglichkeiten
anvertrauen koénnen — Jaspers dieser, wir aber jener philo-
sophischen Maglichkeit.

Fiir den jungen Pfarrer in Fillanden ist Jaspers’ Ablehnung
der christlichen Offenbarung und damitselbstverstiandlich auch
die Ablehnung eines Mensch gewordenen gottlich-transzenden-
ten Christus begreiflicherweise ein herber Schmerz. Schmerz
voll ist es fiir ihn wie fiir alle Theologie, daf3 Jaspers’ Philo-
sophie, die sonst wie keine andere zur Eintracht und zum Zu.
sammengehen mit dem Christenglauben geradezu pridestiniert
wire, dall gerade diese Philosophie der Transzendenz und der
Existenz in diesen Tagen sich klar und offen gegen den christ-
lichen Glauben entscheidet und diese Entscheidung in einem
aufrichtigen Bekenntnis zum philosophischen Glauben zum
Ausdruck bringt. Rein menschlich kénnen wir es verstehen,
daf3 H. die Hirte dieser Tatsache vor seinen christlichen Lesern
etwas abschwiicht und sie reduziert auf die schmerzerfiillte
Feststellung, dal Jaspers den Weg zu einem bestimmt christ-
lichen Bekenntnis nicht mehr finden kann.

Fiir den miindigen Diesseitsmenschen aber ist Jaspers’ letat-
giiltige Entscheidung zur Philosophie, wenn auch nicht spe-
ziell zu unserer realistischen Philosophie, eine starke Ermuti-
gung in unserem schweren Kampf um die Wahrheit. Jaspers’
Absage an den christichen Glauben ist die Absage eines der
fiihrenden und héchstangesehenen Philosophen der Gegen-
wart.

Omikron

Der groBte Fehler, den man bei der Erziehung zu begehen
pflegt, ist dieser, dal3 man die Jugend nicht zum eigenen Nach-

denken gewohnt. Gotthold Ephraim Lessing

Glaubt die Jugend noch an Gott?

In der «Welts vom 31. August 1963 erschien ein Artikel mit obiger
Ueberschrift. Dort wird ein Buch von Thun, «Die religiose Entscheidung
der Jugend», Ernst-Klett-Verlag Stuttgart, besprochen. Der Artikelist sehr
aufschluBreich und besonders fiir uns interessant. Man braucht nicht das
Buch sclbst zu lesen, die Besprechung geniigt bereits, um zu sehen, wie
die Dinge stchen. Da cine Besprechung in einer der angesehensten deut-
schen Zeitungen eher versucht, nach der religiosen Seite hin schon zu
firben als umgekehrt, so ist mit Sicherheit zu behaupten, daBl dieses
Buch — das auch ich noch nicht gelesen habe — eher noch schirfer
urteilt als der Artikelschreiber. Man konnte es also unbedenklich in unsere
Bibliothek aufnchmen.

Es wird iiber cine Umfrage berichtet, die der Verfasser in Schulen aller
Art bei der Jugend vorgenommen hat. Es sollte die Frage beantwortet
werden, ob dic Jugend noch an Gott glaube.

Gering sei die Zahl derer, dic diese Frage bejahen, groBer die Zahl
derer, fiir die Gott ein Problem sei, allerdings wie er zugeben mul}, mehr
im zweifelnden als im verteidigenden Sinne. Besonders stark zeige sich
eine klare abweisende Antwort in den Berufsschulen, also bei der Jugend
der Arbeiterklasse. Dort herrsche vollige Interesselosigkeit den religivsen
Fragen gegeniiber. Die wenigen fiir das Christentum und einen Glauben
an Gott cintretenden Stimmen stammen von jungen Leuten, deren Ant-
worten voller orthographischer Fehler sind. Nun, da die Schulverhiiltnisse
in Deutschland heute sicherlich jedem ecine halbwegs richtige Orthogra-
phie beibringen, sind solche Briefe sicherlich nicht von normalbegabten,
sondern wohl meist von Hilfsschiilern geschrieben worden. DaBl solche
Menschen an Gott glauben, braucht uns nicht zu storen, «Selig sind die
geistiz Armen». Denkende Menschen auch nur mit Volksschulbildung
lehnen die Religion jedenfalls mehrheitlich ab, und das ist uns wichtiger.

92

Bemerkenswert ist in dem Buch und dem Bericht auch die Feststellung,
daB nicht Statistiken iiber den Kirchenbesuch oder die Anzahl der Kir-
chensteuerzahler ein Urteil iiber die Religiositit der heutigen heranwach-
senden Generation geben konnen. Es komme darauf an festzustellen, was
geglaubt wird, wenn «der Herr Pfarrer nicht zuhért», «Gott in uns» konne
man nicht «recherchieren».

Es freut uns, daB solche Feststellungen gemacht werden. Die Kirchen
berufen sich auf ihre cingetragenen Mitglicder und auf den Kirchenbe-
such. Nicht einmal dieses ist cin MaB} fiir die Gliubigkeit; denn vicle
gehen nur des guten Tones wegen hin, oder um die Mutter nicht zu krin-
ken, nicht aber aus Ueberzeugung oder Frémmigkeit.

So sehr uns diese Umfrage die Glaubenskrisis zeigt und uns mit Genug-
tuung erfiillen kann, so miissen aber auch wir Bedenken gegeniiber dieser
volligen Interesselosigkeit einiger Jugendlichen haben. Wir begriiien die
Zweifler; denn diese denken nach, haben Interesse an Dingen, die iiber
den tiglichen Nutzen hinausgchen, aber die Gleichgiiltigkeit miissen auch
wir ablehnen. An die Zweifler kénnen wir herantreten und sie fragen, ob
wir ihnen helfen konnen, dic Zwe fel zu iiberwinden und cine klare,
menschliche kirchenfreie Haltung zu erringen. Diese kommen zu uns, wenn
wir ihnen nicht pur von der wissenschaftlichen Seite — denn diese er-
schopft das Problem nicht —, sondern auch von der cthischen, istheti-
schen und weltanschaulichen Seite, die iiber das wissenschaftliche Welt-
bild hinausgeht, etwas sagen konnen. Diese Jugend will gut begriindete
philosophische Ansichten hiren, die sie selbst iiberdenken kann und dic
die Ganzheit der Welt erfalit.

DaB diese Jugend in den héheren Schulen und Hochschulen zu finden
ist, kann uns nur recht sein. Sie konnen unsere Arbeit vertiefen. Das sind
Menschen, die iiber eine innere Begeisterungsfihigkeit hinaus ernste
Griinde suchen und spiiter anderen mitteilen konnen.

Die Gleichgiiltigen aber kommen nicht nur nicht in die Kirchen, son-
dern auch nicht zu uns Sie sind nur dem personlichen Vorteil und dem



Die SPD und die Freidenker

In Nr. 10/63 unseres «Freidenkers» veroffentlichten wir eine
Meldung, laut welcher zwei Berliner Sozialdemokraten aus der Par-
tei ausgeschlossen worden seien, weil sie in einem «Freidenkerblitt-
chen» die evangelische Kirche angegriffen hitten.

Wir erhalten dazu aus Berlin eine erginzende Richtigstellung:
DaB um den vom Landesverband der SPD vorgenommenen Aus-
schluB von Max Kohler ein grofer Rummel gemacht wurde, ist
uns bekannt. Man dient der Sache am besten, sie nunmehr still-
schweigend zu iibergehen. Max Kohler wurde nicht ausgeschlossen,
weil er Freidenker ist — sonst miifiten wir alle anderen ja auch aus-
schlieBen —, sondern wegen grober Verletzung der Grundsitze von
Toleranz. Im iibrigen ist Kohler durch Beschluf} des Schiedsgerichts
Mitglied geblieben.»

Wir haben diese Zeilen gern eingeriickt, vor allem, um unserer
freude iiber den verstindigen BeschluBl des Schiedsgerichts Aus-

druck zu geben. A.H.
Wir stehen fest und schauen hier uns um;
dem Tiichtigen ist diese Welt nicht stumm. Goethe

Buchbesprechung

Prosper Alfaric: Die sozialen Urspriinge des Christentums. Deut-
scher Verlag der Wissenschaften, Berlin 1963.

Der Verfasser dieser gegenwiirtig umfassendsten Darstellung der
Vurzeln des Christentums, Prosper Alfaric, kam 1876 in den Ce-
vennen als Sohn eines Weinbauern zur Welt. Bei dem bescheidenen
Einkommen der kinderreichen Familie stand dem begabten Knaben
nur ein Bildungsweg offen: Stipendium der Pfarrei und Schulung
in katholischen Anstalten. Aber sein gesunder Realismus lieB ihn
len Weg «vom Glauben zur Vernunft» gehen. Er kam zu der Er-
kenntnis, daB der Mensch durch die Gesellschaft existiert und daf
er infolgedessen der Gesellschaft zu dienen hat. Daher sah er auch
die Religion als gesellschaftliches Erzeugnis an und versuchte, sie
historisch zu erkliren. Nach seinem Kirchenaustritt (1910) wurde
er Professor fiir Religionsgeschichte in StraBburg. Seine Titigkeit
beschriinkte sich aber nicht auf seine Fachwissenschaft und die

Veroffentlichung seiner Forschungsergebnisse, sondern er hielt
auch im Rahmen der Union Rationaliste zahlreiche Vortrige zur
Volksaufklirung. Vor allem kimpfte er fiir die Befreiung der
Schule vom kirchlichen Einflu8. Das hatte zur Folge, dal er im Juli
1933 von der katholischen Kirche exkommuniziert, von der franzs-
sischen Republik aber zum Mitglied der Ehrenlegion ernannt wurde.
Als Alfaric 1955 starb, hinterlieB er ein Manuskript, das die Zusam-
menfassung aller Forschungsergebnisse iiber das friithe Christentum
und dessen Wurzeln in der gesellschaftlichen und geistigen Lage
der damaligen Welt bildet. Es wurde von der Union Rationaliste
herausgegeben und liegt nun auch in einer vorbildlichen, gut les-
baren deutschen Uebersetzung vor.

Als Aufgabe stellte sich Alfaric, «statt des individuellen Wirkens
von erdichteten oder kaum bekannten oder systematisch verfilsch-
ten Personlichkeiten die grofen religiosen Stromungen zu schildern,
aus denen das Christentum hervorgegangen ist, denen es sich ver-
biindet hat, mit denen es zusammengestoBen ist». Dabei ging Al-
faric so vor, dal} er nacheinander die verschiedenen Schauplitze be-
handelt, welche zu den Urspriingen des Christentums beigetragen
haben: Palidstina, Syrien, Aegypten, Griechenland und Rom. Diese
Anlage des Buches entspricht ganz den grundsitzlichen Ansichten
Alfarics, nach denen die geistigen Stromungen nur aus ihrer Um-
welt zu verstehen sind. Allerdings miissen einige Wiederholungen
in Kauf genommen werden, z. B. wird Paulus ein Jude aus Tarsus,
der den Griechen predigte, mindestens zweimal, in Syrien und Grie-
chenland, bchandelt. Aber da das Christentum ja nicht die Schéop-
fung einzelner genialer Personlichkeiten ist, sondern aus unzihligen
Quellen zusammenstromt, deren Ursprung im Sozialen liegt, ist
diese Darstellungsart vollauf berechtigt.

Alfarics Werk ist eine schier unerschépfliche Fundgrube von hi-
storischen Daten, von sozialen Entwicklungen und geistigen Stro-
mungen, die alle mit am Christentum bauten. Das Christentum ist
geworden, und es ist wandelbar und beeinfluflbar geblieben bis in
unsere Zeit und wird immer wieder sozialen Verinderungen und
geistigen Erkenntnissen Rechnung tragen miissen. Diese Erkenntnis
ergibt sich klar aus dem Buche. Dabei ist es bewundernswert, wie
behutsam Alfaric vorgeht und wie scharfsinnig und kiihn und auf
Grund welch umfassender Sachkenntnis er seine Schluf3folgerungen
zieht. Fiir uns Freidenker ist das Werk eine wcrtvolle Waffe im
Kampf um die Erkenntnis der Erscheinungen in ihrer Umwelt und
in ihrem Werden und Vergehen ebensosehr wie im Kampf gegen
alle jene Michte, die auf Grund vorgefaliter Meinungen dem freien
Denken widerstehen.

Alwin Hellmann

Vergniigen ergeben. Es gilt wie fiir die Kirchen auch fiir uns, wenigstens
cinen Teil dieser Menschen aus dieser Gleichgiiltigkeit herauszuholen und
bei ihnen Interesse fiir unsere Fragen zu wecken, Dies ist schr schwer,
wenn die Eltern und Schulen nicht mitmachen.

Der Berichter des oben genannten Buches spricht geradezu davon, daB8
u dieser Interesselosigkeit die «mangelnde Glaubensbereitschaft der Er-
wachsenenwelts schuld sei. Darin hat er recht, wenn er natiirlich daran
denkt, die verlorenen Schafe wieder in die Kirchen hereinzuholen. Aber
er vergiBlt, daBl dic Interesselosigkeit auch der Eltern ja durch die iiber-
holten, dem heutigen Menschen unverstindlich gewordenen Glaubenssiitze
im wesentlichen entstanden ist. GewiB mag manches andere auch mit-
spiclen, Es geht den Leuten gut, sie haben keine sie unmittelbar treffen-
den Probleme; das fordert natiirlich auch die Gleichgiiltigkeit. Aber
Wenn man in der Schule von einer Lebenskunde unabhiingig von Glau-
benssiitzen sprechen wiirde, die dem jungen Menschen zeigt, daB es doch
toch mehr Schines auf der Welt gibt, als Vorteil und seichtes Vergniigen,
und daB unsere Bliitezeit auch erhalten werden muB, dann kann man in
der Jugend auch die Sorge um die Zukunft und das Streben nach héheren
Z.il‘lt‘n, wie Kunst und Wissenschaft, wecken. Der Religionsunterricht kann
es heute nicht mehr. Dazu gehort ein lebensnaher, diesseitsgerichteter
l.nh'rricln, der fest auf dem Boden der heutigen Erkenntnisse steht und
lie erforderlichen Belange der Menschen kennt. Er muBl die Sorge wek-
t, die Sorge um dic Zukunft, die Erhaltung der wirtschaftlich guten
‘Crhﬁhnisso, besonders aber die Sorge um die anderen, um die Mitmen-
schen, mit denen man zusammenleben muB.

Nur ein ethisches BewuBtsein kann cine Gemeinschaft zusammenhalten
d dauerhaft gestalten. Die Gleichgiiltigkeit und der alleinige Vorteils-
Yandpunkt bringen dies nicht fertiz und bedeuten fiir die Zukunft einer

tweinschaft eine groBe Gefahr. Dann wird mehr und mehr iuBere
Macht und staatlicher Zwang notig, um eine Gemeinschaft zu ermagli-

chen. Aber das ist nur noch eine iuBere Konstruktion, in der keiner sich
wohl fiihlen kann. Nur wenn der Mensch aus innerer Ueberzeugung her-
aus frei sich dem Wohle seiner Mitmenschen unterwirft und dies als erste
Aufgabe, als zu erstrebendes Ideal erkannt hat, dann ist cin Gemeinwohl
méglich, dann kann Zufriedenheit im Menschen entstehen und gedeihen.

Deshalb miissen auch wir die Gleichgiiltigkeit gegen religiose Fragen,
die zugleich eine Gleichgiiltigkeit gegen ethische Fragen ist, bedauern und
versuchen, alles zu ihrer Ueberwindung zu tun. Diejenigen aber, dic zwei-
feln, miissen wir in unsere Reihen ziehen, um zu verhindern, dal sie aus
der Unfihigkeit, die Zweifel zu iiberwinden, in eben diese Gleichgiiltigkeit
verfallen.

Da diese zweifelnden jungen Menschen in den héheren Schulen und
Universitiiten zu finden sind, miissen wir in unserer Arbeit eine geistige
Héhe entwickeln, die der geistigen Ausbildung dieser jungen Menschen
gleichwertig ist. Nur so kénnen wir sic fiir uns gewinnen und bei uns
halten. Die Zweifler werden die Menschheit fordern, nicht aber die
Gleichgiiltigen. Deshalb brauchen wir jene in erster Linie fiir unsere Ar-
beit. Wir miissen uns dann aber auch mit schwierigen philosophischen
Fragen beschiftigen, um diese Menschen zufriedenzustellen. Diese sind es
dann, die als Lehrer in den Schulen und als Vorgesetzte in den Betrieben
auch auf die anderen, die Gleichgiiltigen cinwirken werden. Vielleicht
kommt dann doch auch von dicsen der cine oder andere Schiiler oder
Gefolgsmann zur Selbstbesinnung und zur Erkenntnis der Unbefriedigtheit
infolge seiner Gleichgiiltigkeit. Lehrer und Vorgesetzte — besonders diese
— sind sich heute dieser Verantwortung noch viel zu wenig bewuBt. Hier
ist eine Aufgabe fiir uns, die zu losen unser wichtigstes Ziel sein sollte.
Die Kirchen kénnen heute nicht mehr die Menschen von der Gleichgiiltig-
keit erlosen, aber wir kinnten es, wenn wir diesen Menschen mit iiber-
legenem Niveau entgegenkommen.

Dies ist vielleicht cin langwieriger und schwieriger Weg, aber doch wohl

der sicherste. H. Titze

93



	Glaubt die Jugend noch an  Gott?

