
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 12

Artikel: Glaubt die Jugend noch an  Gott?

Autor: Titze, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bereit ist, dafür einzustehen. Ich zitiere aus seinem letzten
Werk:

p. 35: «Ich glaube nicht an Offenbarung und habe es nie,
soweit mir bewußt ist, auch nur der Möglichkeit nach getan.»

p. 34: «Niclit die Offenbarung, wohl aber der Offenbarungsglaube

ist als empirische Erscheinung zu erforschen. Dabei
aber ist nicht von der Wirklichkeit und Wahrheit der Offenbarung,

sondern nur von der Realität des Offenbarungsglaubens
die Rede. Aber auch durch den Glauben selber kann die
Offenbarung nicht als allgemeingültig für alle, sondern nur als
imbedingt gültig für den Glaubenden und die Gemeinschaft der
Gläubigen entschieden werden. Der Offenbarungsglaube hat
sich historisch in allen seinen Gestalten als gültig immer nur
für begrenzte Kreise innerhalb der Menschheit erwiesen. Sein
Anspruch auf Allgemeingültigkeit seiner einen Wahrheit war
vergeblich.»

p. 52 : «Das Christentum umfaßt alles, was, gegründet auf die
Bibel, in Ostkirchen und Westkirchen, in vielen Konfessionen,
in liebestätigen, undogmatischen Quäkern und in fanatischen
Calvinisten, in Franz von Assisi und in den im Namen Gottes
folternden und mordenden Inquisitoren wirklich war.»

Die Beispiele köimten in Fülle aus beiden Werken in unseren

Text herübergeholt werden, aus dem ersten Werk noch
mehr als aus dem zweiten. Sie alle legen Zeugnis ab dafür,
daß Jaspers einem offenen Bekenntnis niclit aus dem Wege
geht. Wenn uns etwas zu wünschen übrig bleibt, so ist es das

Folgende: Diese Bekenntnisfreude, die wir an Jaspers so hoch
schätzen, möchte in den Kreisen der Universitätsphilosophen
Schule machen und Nachfolge finden ; mit der konfessionellen
Reaktion, deren Zeugen wir heute sind, wäre es dann wohl
bald vorbei.

Gewiß, die Philosophie, die Jaspers vertritt, ist nicht unsere
Philosophie. Als überzeugte Realisten gehen wir aus von der
Tatsache einer an sich bestehenden kosmischen Realität,
soweit sie uns in der täglichen Erfahrung, in der Wissenschaft, in
der Seins- und Wahrheitslehre des Realismus entgegentritt.
Jaspers aber geht aus von einer hinter der Gegenständlichkeit
liegenden Transzendenz und Existenz; für ihn als überzeugten

Kantianer ist die kosmische Realität nicht ein Seins-,
sondern ein Erkenntnisbegriff. Aber die ehrwürdigen Hallen der

Glaubt die Jugend noch an Gott?

In der «Welt» vom 31. August 1963 erschien ein Artikel mit obiger
Ueberschrif t. Dort wird ein Buch von Thun, «Die religiöse Entscheidung
der Jugend», Ernst-Klett-Verlag Stuttgart, besprochen. Der Artikel ist sehr
aufschlußreich und besonders für uns interessant. Man braucht nicht das
Buch selbst zu lesen, die Besprechung genügt bereits, um zu sehen, wie
die Dinge stehen. Da eine Besprechung in einer der angesehensten
deutschen Zeitungen eher versucht, nach der religiösen Seite hin schön zu
färben als umgekehrt, so ist mit Sicherheit zu behaupten, daß dieses
Buch — das auch ich noch nicht gelesen habe — eher noch schärfer
urteilt als der Artikelschreiber. Man könnte es also unbedenklich in unsere
Bibliothek aufnehmen.

Es wird über eine Umfrage berichtet, die der Verfasser in Schulen aller
Art bei der Jugend vorgenommen bat. Es sollte die Frage beantwortet
werden, ob die Jugend noch an Gott glaube.

Gering sei die Zahl derer, die diese Frage bejahen, größer die Zahl
derer, für die Gott ein Problem sei, allerdings wie er zugeben muß, mehr
im zweifelnden als im verteidigenden Sinne. Besonders stark zeige sich
eine klare abweisende Antwort in den Berufsschulen, also bei der Jugend
der Arbeiterklasse. Dort herrsche völlige Interesselosigkeit den religiösen
Fragen gegenüber. Die wenigen für das Christentum und einen Glauben
an Gott eintretenden Stimmen stammen von jungen Leuten, deren
Antworten voller orthographischer Fehler sind. Nun, da die Schulverhältnisse
in Deutschland heute sicherlich jedem eine halbwegs richtige Orthographie

beibringen, sind solche Briefe sicherlich nicht von normalbegabten,
sondern wohl meist von Hilfsschülern geschrieben worden. Daß solche
Mensclien an Gott glauben, braucht uns nicht zu stören, «Selig sind die

geistig Armen». Denkende Menschen auch nur mit Volksschulbildung
lehnen die Religion jedenfalls mehrheitlich ab, und das ist uns wichtiger.

Philosophie sind weit und umfassen viele Möglichkeiten der

philosophischen Bemühung. Unser Gegensatz zu Jaspers'
Philosophie ist ein intern philosophischer Gegensatz. Einig aber

sind wir beide darin, daß wir im Christenglauben eine Wahrheit,

besser: die Wahrheit, die absolut gemeinte und für alle
Menschen gültige Wahrheit niclit mehr anerkennen können;
daß wir im Ringen um letzte Wahrheit imd Klarheit uns nur noch

philosophischen, aber nicht mehr christlichen Möglichkeiten
anvertrauen können — Jaspers dieser, wir aber jener
philosophischen Möglichkeit.

Für den jungen Pfarrer in Fällanden ist Jaspers' Ablehnung
der christlichen Offenbarung und damit selbstverständlich auch
die Ablehnung eines Mensch gewordenen göttlich-transzendenten

Christus begreiflicherweise ein herber Sclunerz. Schmerzvoll

ist es für ihn wie für alle Theologie, daß Jaspers'
Philosophie, die sonst wie keine andere zur Eintracht und zum
Zusammengehen mit dem Christenglauben geradezu prädestiniert
wäre, daß gerade diese Philosophie der Transzendenz und der

Existenz in diesen Tagen sich klar und offen gegen den
christlichen Glauben entscheidet und diese Entscheidung in einem

aufrichtigen Bekenntnis zum philosophischen Glauben zum
Ausdruck bringt. Rein menschlich köimen wir es verstehen,
daß H. die Härte dieser Tatsache vor seinen christlichen Lesern

etwas abschwächt und sie reduziert auf die schmerzerfüllte
Feststellung, daß Jaspers den Weg zu einem bestimmt
christlichen Bekenntnis nicht mehr finden kann.

Für den mündigen Diesseitsmenschen aber ist Jaspers'
letztgültige Entscheidung zur Philosophie, weim auch nicht
speziell zu unserer realistischen Philosophie, eine starke Ermutigung

in unserem schweren Kampf um die Wahrheit. Jaspers'
Absage an den christichen Glauben ist die Absage eines der

führenden und höchstangesehenen Philosophen der Gegenwart.

Omikron

Der größte Fehler, den man bei der Erziehung zu begehen

pflegt, ist dieser, daß man die Jugend nicht zum eigenen
Nachdenken gewöhnt. Gotthold Ephraim Lessing

Bemerkenswert ist in dem Buch und dem Bericht auch die Feststellung,
daß nicht Statistiken über den Kirchenbesuch oder die Anzahl der
Kirchensteuerzahler ein Urteil über die Religiosität der heutigen heranwachsenden

Generation geben können. Es komme darauf an festzustellen, was

geglaubt wird, wenn «der Herr Pfarrer nicht zuhört», «Gott in uns» könne

man nicht «recherchieren».
Es freut uns, daß solche Feststellungen gemacht werden. Die Kirchen

berufen sich auf ihre eingetragenen Mitglieder und auf den Kirchenbesuch.

Nicht einmal dieses ist ein Maß für die Gläubigkeit; denn viele

geben nur des guten Tones wegen hin, oder um die Mutter nicht zu kränken,

nicht aber aus Ueberzeugung oder Frömmigkeit.
So sehr uns diese Umfrage die Glaubenskrisis zeigt und uns mit Genugtuung

erfüllen kann, so müssen aber auch wir Bedenken gegenüber dieser

völligen Interesselosigkeit einiger Jugendlichen haben. Wir begrüßen die

Zweifler; denn diese denken nach, haben Interesse an Dingen, die über

den täglichen Nutzen hinausgehen, aber die Gleichgültigkeit müssen auch

wir ablehnen. An die Zweifler können wir herantreten und sie fragen, ob

wir ihnen helfen können, die Zwc.'fcl zu überwinden und eine klare,
menschliche kirchenfreie Haltung zu erringen. Diese kommen zu uns, wenn

wir ihnen nicht nur von der wissenschaftlichen Seite — denn diese

erschöpft das Problem nicht — sondern auch von der ethischen, ästhetischen

und weltanschaulichen Seite, die über das wissenschaftliche Weltbild

hinausgeht, etwas sagen können. Diese Jugend will gut begründete

philosophische Ansichten hören, die sie selbst überdenken kann und die

die Ganzheit der Welt erfaßt.
Daß diese Jugend in den höheren Schulen und Hochschulen zu finden

ist, kann uns nur recht sein. Sie können unsere Arbeit vertiefen. Das sind

Menschen, die über eine innere Begcistcrungsfähigkeit hinaus ernste

Gründe suchen und später anderen mitteilen können.
Die Gleichgültigen aber kommen nicht nur nicht in die Kirchen,

sondern auch nicht zu uns Sie sind nur dem persönlichen Vorteil und dem

92



Die SPD und die Freidenker

In Nr. 10/63 unseres «Freidenkers» veröffentlichten wir eine
Meldung, laut welcher zwei Berliner Sozialdemokraten aus der Partei

ausgeschlossen worden seien, weil sie in einem «Freidenkerblätt-
chen» die evangelische Kirche angegriffen hätten.

Wir erhalten dazu aus Berlin eine ergänzende Richtigstellung:
«Daß um den vom Landesverband der SPD vorgenommenen
Ausschluß von Max Köhler ein großer Rummel gemacht wurde, ist
uns bekannt. Man dient der Sache am besten, sie nunmehr
stillschweigend zu übergehen. Max Köhler wurde nicht ausgeschlossen,
weil er Freidenker ist — sonst müßten wir alle anderen ja auch
ausschließen — sondern wegen grober Verletzung der Grundsätze von
Toleranz. Im übrigen ist Köhler durch Beschluß des Schiedsgerichts
Mitglied geblieben.»

Wir haben diese Zeilen gern eingerückt, vor allem, um unserer
Freude über den verständigen Beschluß des Schiedsgerichts Ausdruck

zu geben. A. H.

Wir stehen fest und scliauen hier uns um ;
dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm. Goethe

Buchbesprechung

Prosper Alfaric: Die sozialen Ursprünge des Christentums. Deutscher

Verlag der Wissenschaften, Berlin 1963.
Der Verfasser dieser gegenwärtig umfassendsten Darstellung der

Wurzeln des Christentums, Prosper Alfaric, kam 1876 in den Ce-

vennen als Sohn eines Weinbauern zur Welt. Bei dem bescheidenen
Einkommen der kinderreichen Familie stand dem begabten Knaben
nur ein Bildungsweg offen: Stipendium der Pfarrei und Schulung
in katholischen Anstalten. Aber sein gesunder Realismus ließ ihn
den Weg «vom Glauben zur Vernunft» gehen. Er kam zu der
Erkenntnis, daß der Mensch durch die Gesellschaft existiert und daß
er infolgedessen der Gesellschaft zu dienen hat. Daher sah er auch
die Religion als gesellschaftliches Erzeugnis an und versuchte, sie
historisch zu erklären. Nach seinem Kirchenaustritt (1910) wurde
fr Professor für Religionsgeschichte in Straßburg. Seine Tätigkeit
beschränkte sich aber nicht auf seine Fachwissenschaft und die

Vergnügen ergeben. Es gilt wie für die Kirchen auch für uns, wenigstens
einen Teil di cser Menschen aus dieser Gleichgültigkeit herauszuholen und
bei ihnen Interesse für unsere Fragen zu wecken. Dies ist sehr schwer,
*enn die Eltern und Schulen nicht mitmachen.

Der Berichter des oben genannten Buches spricht geradezu davon, daß
>n dieser Interesselosigkeit die «mangelnde Glaubensbereitschaft der Er-
*achsenenwelt» schuld sei. Darin hat er recht, wenn er natürlich daran
denkt, die verlorenen Schafe wieder in die Kirchen hereinzuholen. Aber
er vergißt, daß die Interesselosigkeit auch der Eltern ja durch die
überholten, dem heutigen Menschen unverständlich gewordenen Glaubenssätze
un wesentlichen entstanden ist. Gewiß mag manchej andere auch
mitspielen. Es geht den Leuten gut, sie haben keine sie unmittelbar treffenden

Probleme; das fordert natürlich auch die Gleichgültigkeit. Aber
*'enn man in der Schule von einer Lebenskunde unabhängig von
Glaubenssätzen sprechen würde, die dem jungen Menschen zeigt, daß es doch
noch mehr Schönes auf der Welt gibt, als Vorteil und seichtes Vergnügen,
und daß unsere Blütezeit auch erhalten werden muß, dann kann man in
der Jugend auch die Sorge um die Zukunft und das Streben nach höheren
Zielen, wie Kunst und Wissenschaft, wecken. Der Religionsunterricht kann
dies heute nicht mehr. Dazu gehört ein lebensnaher, dicsseitsgerichteter
Intcrricht, der fest auf dem Boden der heutigen Erkenntnisse steht und
die erforderlichen Belange der Menschen kennt. Er muß die Sorge wek-
kcn, die Sorge um die Zukunft, die Erhaltung der wirtschaftlich guten
Verhältnisse, besonders aber die Sorge um die anderen, um die Mitmen-
!'hen, mit denen man zusammenleben muß.

"Ur ein ethisches Bewußtsein kann eine Gemeinschaft zusammenhalten
ond dauerhaft gestalten. Die Gleichgültigkeit und der alleinige Vorteils-
"andpunkt bringen dies nicht fertig und bedeuten für die Zukunft einer
Gemeinschaft eine große Gefahr. Dann wird mehr und mehr äußere
•'»cht und staatlicher Zwang nötig, um eine Gemeinschaft zu ermögli-

Veröffentlichung seiner Forschungsergebnisse, sondern er hielt
auch im Rahmen der Union Rationaliste zahlreiche Vorträge zur
Volksaufklärung. Vor allem kämpfte er für die Befreiung der
Schule vom kirchlichen Einfluß. Das hatte zur Folge, daß er im Juli
1933 von der katholischen Kirche exkommuniziert, von der
französischen Republik aber zum Mitglied der Ehrenlegion ernannt wurde.
Als Alfaric 1955 starb, hinterließ er ein Manuskript, das die
Zusammenfassung aller Forschungsergebnisse über das frühe Christentum
und dessen Wurzeln in der gesellschaftlichen und geistigen Lage
der damaligen Welt bildet. Es wurde von der Union Rationaliste
herausgegeben und liegt nun auch in einer vorbildlichen, gut
lesbaren deutschen Uebersetzung vor.

Als Aufgabe stellte sich Alfaric, «statt des individuellen Wirkens
von erdichteten oder kaum bekannten oder systematisch verfälschten

Persönlichkeiten die großen religiösen Strömungen zu schildern,
aus denen das Christentum hervorgegangen ist, denen es sich
verbündet hat, mit denen es zusammengestoßen ist». Dabei ging
Alfaric so vor, daß er nacheinander die verschiedenen Schauplätze
behandelt, welche zu den Ursprüngen des Christentums beigetragen
haben: Palästina, Syrien, Aegypten, Griechenland und Rom. Diese
Anlage des Buches entspricht ganz den grundsätzlichen Ansichten
Alfarics, nach denen die geistigen Strömungen nur aus ihrer
Umwelt zu verstehen sind. Allerdings müssen einige Wiederholungen
in Kauf genommen werden, z. B. wird Paulus ein Jude aus Tarsus,
der den Griechen predigte, mindestens zweimal, in Syrien und
Griechenland, behandelt. Aber da das Christentum ja nicht die Schöpfung

einzelner genialer Persönlichkeiten ist, sondern aus unzähligen
Quellen zusammenströmt, deren Ursprung im Sozialen liegt, ist
diese Darstellungsart vollauf berechtigt.

Alfarics Werk ist eine schier unerschöpfliche Fundgrube von
historischen Daten, von sozialen Entwicklungen und geistigen
Strömungen, die alle mit am Christentum bauten. Das Christentum ist
geworden, und es ist wandelbar und beeinflußbar geblieben bis in
unsere Zeit und wird immer wieder sozialen Veränderungen und
geistigen Erkenntnissen Rechnung tragen müssen. Diese Erkenntnis
ergibt sich klar aus dem Buche. Dabei ist es bewundernswert, wie
behutsam Alfaric vorgeht und wie scharfsinnig und kühn und auf
Grund welch umfassender Sachkenntnis er seine Schlußfolgerungen
zieht. Für uns Freidenker ist das Werk eine wertvolle Waffe im
Kampf um die Erkenntnis der Erscheinungen in ihrer Umwelt und
in ihrem Werden und Vergehen ebensosehr wie im Kampf gegen
alle jene Mächte, die auf Grund vorgefaßter Meinungen dem freien
Denken widerstehen.

Alwin Hellmann

chen. Aber das ist nur noch eine äußere Konstruktion, in der keiner sich
wohl fühlen kann. Nur wenn der Mensch aus innerer Ueberzeugung heraus

frei sich dem Wohle seiner Mitmenschen unterwirft und dies als erste
Aufgabe, als zu erstrebendes Ideal erkannt hat, dann ist ein Gemeintoo/ii
möglich, dann kann Zufriedenheit im Menschen entstehen und gedeihen.

Deshalb müssen auch wir die Gleichgültigkeit gegen religiöse Fragen,
die zugleich eine Gleichgültigkeit gegen ethische Fragen ist, bedauern und
versuchen, alles zu ihrer Ueberwindung zu tun. Diejenigen aber, die zweifeln,

müssen wir in unsere Reihen ziehen, um zu verhindern, daß sie aus
der Unfähigkeit, die Zweifel zu überwinden, in eben diese Gleichgültigkeit
verfallen.

Da diese zweifelnden jungen Menschen in den höheren Schulen und
Universitäten zu finden sind, müssen wir in unserer Arbeit eine geistige
Höhe entwickeln, die der geistigen Ausbildung dieser jungen Menschen
gleichwertig ist. Nur so können wir sie für uns gewinnen und bei uns
halten. Die Zweifler werden die Menschheit fördern, nicht aber die

Gleichgültigen. Deshalb brauchen wir jene in erster Linie für unsere
Arbeit. Wir müssen uns dann aber auch mit schwierigen philosophischen
Fragen beschäftigen, um diese Menschen zufriedenzustellen. Diese sind es

dann, die als Lehrer in den Schulen und als Vorgesetzte in den Betrieben
auch auf die anderen, die Gleichgültigen einwirken werden. Vielleicht
kommt dann doch auch von diesen der eine oder andere Schüler oder
Gefolgsmann zur Selbstbesinnung und zur Erkenntnis der Unbefriedigtheit
infolge seiner Gleichgültigkeit. Lehrer und Vorgesetzte — besonders diese

— sind sich heute dieser Verantwortung noch viel zu wenig bewußt. Hier
ist eine Aufgabe für uns, die zu lösen unser wichtigstes Ziel sein sollte.
Die Kirchen können heute nicht mehr die Mensclien von der Gleichgültigkeit

erlösen, aber wir könnten es, wenn wir diesen Menschen mit
überlegenem Niveau entgegenkommen.

Dies ist vielleicht ein langwieriger und schwieriger Weg, aber doch wohl
der sicherste. H. Titze

93


	Glaubt die Jugend noch an  Gott?

