
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 12

Artikel: Abgeschrieben bei...?

Autor: Stebler, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Man hat die Vermutung ausgesprochen, die bekannte, im
Lukasevangelium ausgemalte und dann von unzähligen Künstlern

nachgeschaffene Krippenszene mit Gottesmutter und
Kind, Hirten und Engeln verdanke ihre Anschaulichkeit und
Plastik einem vorschristlichen Mysterienspiel, also einer
dramatischen Darstellung einer Gottesgeburt, die dem Evangelisten

oder seiner Quelle bekaimt war und vorschwebte. Wenn
das der Fall sein sollte, schlösse sich also unsere Weihnachtsfeier

unmittelbar an verschollene heilige Bräuche an. Und
wenn wir noch heute, olme Bindung an die kirchhche Lehre
und Deutung, empfänglich geblieben sind für die eigenartig
ahnungs- und geheimnisvolle Stimmung dieses Festes, so

dürfen wir annehmen, daß unser Mitschwingen und Mitklingen
letzter Ausläufer uralter Menschheitssehnsucht und -hoffnung
sein. mag. Doch wir können unserer Andacht zum Gotteskind
wohl auch noch eine andere Deutung geben. Es ist doch seltsam

und nur in der Sphäre des Religiösen verständlich, daß
das Gotteskind in der Anbetung der Gläubigen immer Kind
bleibt. In jedem Jahr wieder kniet die gläubige Gemeinde an
der Krippe, erfüllt von der Andacht zum Kinde, das doch

eigentlich längst nicht mehr Kind ist. Aber das eben ist die
Eigenart des Mythos. Der Gott bleibt Kind, auch wenn seine
irdische Lebensgeschichte ihn der Kindheit hat entwachsen
lassen: er ist alles zugleich, was er je gewesen ist, denn sein
Erdenleben ist nur die zeitliche Erscheinung seines überzeitlichen

Wesens — so etwa würde die theologische Erklärung
lauten können (ohne daß ich zu sagen wüßte, ob sie jemals
gewagt oder anerkannt worden ist)

Und das mag nun die Weilmachtsdeutimg sein, zu der wir
uns hingezogen fühlen imd bekennen: der Mythos vom Gotte,
der als hilfloses, hilfsbedürftiges Kind den Mensclien zu Hut
und Pflege anvertraut wurde. Welch ungewohnte, das
herkömmliche Verhältnis von Gottheit und Menschheit gerade ins
Gegenteil verkehrende Vorstellung! Die Gottheit nicht jene
übermenschliche und allmächtige, zu der die Menschen
aufjammern und um Hilfe flehen — nein, die Gottheit selbst
hilfs- und schutzbedürftig den Menschen ans Herz gelegt.
Durch uns, durch unsere Hilfe und Hingabe soll der göttliclie
Lebenskeim in der Welt erst erwachsen und zur Macht
gelangen. Eine Vorstellung — gerade dem deutschen Denkertiun
nicht ganz fremd. «Nehmt die Gottheit auf in euren Willen,
und sie steigt von ihrem Weltentliron», sagt Schiller, der große
Schüler des großen Kant, der uns den «Kategorischen
Imperativ», die sittliche Forderung als einzige sichere Offenbarung
des Göttlichen in der Welt verstehen lehrte. Aber gerade das

— kann unmöglich der Sinn unseres Weihnachtsfestes sein. In
ihm klingt etwas ganz anderes auf als die unerbittliche Strenge
des sittlichen Gesetzes, hier spricht zu uns — weim wir uns
einmal der theologischen Redeweise bedienen wollen — nicht
ein «Gesetz», sondern ein «Evangelium». Das Göttliche in
dieser fragwürdigen Welt, in der Leiden und Leidenmachen das

Lebensgesetz aller Kreatur zu sein scheint, ist doch nicht nur
ein Seinsollendes, von uns erst zu Verwirklichendes als das

aufzubauende «Reich Gottes», sondern auch eine Wirklichkeit
an göttlichen Wundern, was imser Herz mitten in der
grausamen Wahrheit vor Glück erzittern läßt; von einem Glück
anderer Art als unseres Leibes und Willens angeborener Lust,
von einem Glück, das einen Funken von Ueberglück, von
Seligkeit in sich birgt. Dies letzte und höchste Glück, dem
Menschen allem vorbehalten, ist die Liebe und Schönheit, geheimnisvoll

miteinander verbunden, vielleicht, wie Piaton es will,
in ihrer Wurzel eines. Mag diese Welt böse, mag sie Angst und
Leid und eine wahre Mördergrube sein — sie ist es, alles
Leben, selbst beständige Flucht vor dem Tod ist auch selbst
zugleich immer Mord — dennoch hat der Mensch mitten in
dieser Wüstenei der Welt seinen Garten des Geistes angebaut,
das Paradies der Schönheit und der Liebe entdeckt. Aus

dem dunklen Schoß unserer leidvollen Welt ist «ein Ros'

entsprungen», erwuchs die Wunderblume Musik, geheimnisvoll

und von anderen Welten kündend und uns in uns selbst

neue Dimensionen und Organe unseres Seelentumes erschließend,

durch die wir unsere alltäglichen Realitäten durch eine
überzeitliche Wirklichkeit, die wir Ewigkeit nennen, überhöhen.

Aber dieses Reich des Geistes, der Schönheit und der Liebe,
das uns geschenkt und erschlossen wurde, es ist wohl
übermenschliche Begnadung, aber es ist zugleich des Menschen
Schöpfung. Wie es dem Menschen zuteil geworden ist, könnte
es ilun auch wieder einmal verloren gehen, und diese Gefahr
ist heute vielleicht besonderes groß. Dem Menschen ist das

Gotteskind anvertraut, das himmlische Unterpfand einer höheren,

schöneren, reineren Wirklichkeit. Wir sind für diese

Himmelsgabe verantwortlich. Und es gibt auch ein weltliches
Evangelium dieses Mythos, der große Dichter Carl Spitteier
schrieb es vor 90 Jahren, seine Prometheus-Dichtung: möge
über tausend Belanglosigkeiten, die uns tagein, tagaus
interessieren, dies große, einmalige Werk — der jüngeren
Generation bereits völlig entschwunden — uns niclit ganz
verloren gehen: auch dies ein echter Weihnachtswunsch an und
für unsere Eigenwelt.

Und so dürfen wir auch auf unsere Weise ein wahres
Weihnachten feiern, wir, die wir versuchen, das kirchliche Dogma
von seiner Erstarrung zu erlösen, es wieder aufzulösen in den

uralten tiefsinnigen und vielsinnigen Mythos. Wir können und
wollen uns an alles Volkes Weihnachtsfreude mitfreuen, wir
tun es mit dem Bewußtsein, mitzuschwingen in einer
jahrtausendealten Menschheitsselmsucht, und mit dem innigen
Wunsch, daß dieses wunderbare und unerfindbare Fest unsenn
Volk, ungestört von den tausend Aeußerlichkeiten, die sich
ihm angeheftet haben, ein inneres Erlebnis bleiben möge,
welche Deutung seines Tiefsinnes ihm auch abgewonnen werde.
Nicht die Deutung, sondern das Erlebnis selbst und die Fälligkeit

zu solchem Erlebnis ist das Wichtigste: Ahnung und
Bejahung einer höheren geistigen Welt, Sehnsucht nach einem
Licht, das, wie Luther es in seinem Weihnachtslied ausdrückt,
«der Welt einen neuen Schein gibt». Gustav Wyneken

Abgeschrieben bei

Die folgenden Episoden aus Sagen des klassischen Altertums
sind dem Buch «Götter und Helden der Griechen» von Eckert
Peterich entnommen.

«Persephone, die Tochter Demeters, wurde von Hades
entführt. Vergeblich forderte Zeus den Hades auf, das Mädchen
herauszugeben. Persephone, die schon vom Granatapfel gekostet,

den ihr Hades gereicht, war durch diesen Liebeszauber
dem Uiiterweltsbeherrscher verfallen».

Der bewußte Apfel scheint also schon bei den alten Griechen
seine schicksalhafte Rolle gespielt zu haben. Daß er, anders als

zum Beispiel in der biblischen Darstellung des Sündenfalles,
vom Mann der Frau gereicht wurde, ist in diesem Zusammenhang

nebensächlich.
«Inuner tiefer verstrickten sich die Mensclien in Sündhaftigkeit,

bis Zeus beschloß, sie durch eine Sindflut zu vernichten.

Davon erfuhren der fromme Deukalion, ein Sohn des
Prometheus, und seine Gattin Pyrrha, eine Tochter der Pandora.
Sie bauten sich ein Schiff und entkamen der Flut. Und als

sich das Wasser am 9. Tage wieder verzogen und das Schiff
auf dem Gipfel des Parnaß landete, baten sie Zeus um neue
Menschen».

90



Moment, Moment, das kommt uns irgendwie bekannt vor.
Wo zum Kuckuck haben wir denn diese Geschichte, mit anderen

Namen freilich, schon gelesen! Ach natürlich; Irrtum
vorbehalten steht auch in der Bibel etwas Aehnliches, freilich
nicht als Sage aus der griecliischen Götterwelt etikettiert.

«cNiobe, eine Tochter des Tantalos, wagte es, den Frauen vor»
Theben zu verbieten, der Leto Opfer zu bringen. Doch Appol-
lon und Artemis bestraften ihren Hochmut entsetzlich: getroffen

von den Pfeilen der göttlichen Geschwister, sanken die
Niobiden eines nach dem andern dahin. Die Mutter, in ihrer
Trauer versteinert, wurde zum Felsen, der auf dem Berge Si-
pylos in ihrer Heimat Phrygien steht imd unaufhörlich Tränen
vergießt».

Hier erinnert man sich dunkel, daß nach biblischer
Ueberlieferung auch eine gewisse Frau Lot zur Salzsäule erstarrt ist.

Und hier gleich zwei Beispiele von Abschreiberei :

«Bei der Geburt von Athena aus dem Haupte des Zeus geriet
die gesamte Natur in Bewegung, die Erde erbebte, die Sonne
blieb in ihrem Laufe stehen».

«Als Atreus erfuhr, daß er seinen eigenen Sohn getötet hatte,
nahm er furchtbare Rache an Thyestes. Er versöhnte sich zum
Schein mit ihm, ließ ihn und seine beiden Söhne in die Burg
Mykenae kommen, schlachtete die Knaben und setzte sie dem
Vater als Speise vor. Helios, der allsehende Sonnengott, war
so entsetzt über dieses Verbrechen, daß er an jenem Tag nach
Osten zurückkehrte, ohne seinen Himmelsweg zu vollenden».

Daß da irgendwer mal die Sonne stillstehen ließ, war lange
vor der Erfindung des klassischen Altertums schon in der Bibel
zu lesen.

Und nochmal ein Plagiat in doppelter Auflage :

«Aus dem Geschlecht des Sisyphos ging der Held
Bellerophon hervor. Er gelangte an den Hof des Königs Proitos von
Tiryns, dessen Gattin Stheneboia verhebte sich in den schönen
Bellerophon, und da ihr der Jüngling nicht zu Willen sein
mochte, beschuldigte sie ihn bei Proitos, er habe ihr Gewalt
antun wollen».

«Phaedra, eine Schwester der Ariadne, die sich Theseus zur
Gattin genommen, verliebte sich leidenschaftlich in den schönen

Solm ihres Gemahls Hippolytos, und als dieser ihr niclit
zu Willen war, beschuldigte sie ihn bei seinem Vater, er habe
ihr nachgestellt».

Kunststück für die alten Griechen, eine solche Sage zu
erfinden, wo sie doch bloß aus der Bibel das kleine Intermezzo
Josephs mit der Madame Potiphar abzuschreiben brauchten

Als letzte Kostprobe: «Als lokaste, die Gattin des Laios,
König von Theben, einen Sohn gebar, durchstach Laios dem
Kind die Füße und setzte es aus. Doch ein Hirte fand den
Knaben und brachte ihn zum König Polybos von Korinth, der
ihn an Kindes Statt annahm und ihm den Namen Oedipus
gab».

Auch hier braucht man nicht in die Ferne zu schweifen:
berichtet nicht auch die Bibel von einem Knäblein, das in
einem Weidenkörbchen im Nil ausgesetzt und dann zwar nicht
von einem Hirten, aber immerhin von einer Königstochter
gefunden wurde?

Bedauerlich ist bloß eines: daß die alten Griechen so viele
ihrer schönen Sagen aus einem Buch abgeschrieben haben, das

man damals noch gar nicht kannte. J. Stebler

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto VIII 4 88 53.

Wie steht es mit dem Bekenntnis
des Philosophen Karl Jaspers

Größere philosophische Werke brauchen eine bestimmte
Inkubationszeit; sie brauchen Monate, manchmal auch Jahre,
bis sie gelesen, bis sie verstanden sind und bis die Mitwelt sich
zu einer Stellungnahme durchgerungen hat. Verschiedene
Anzeichen deuten darauf hin, daß Jaspers' große Auseinandersetzung

mit der christlichen Offenbarungslehre, die er 1962

unter dem Titel: «Der philosophische Glaube angesichts der
Offenbarung» bei Piper veröffentlicht hat, ihre
Inkubationsfrist abgeschlossen hat. Da und dort stellen sich nun
Besprechungen und Stellungnahmen, auch betont christliche
Stellungnahmen, ein; sie interessieren uns alle.

So auch die Besprechung des jungen Pfarrers Ulrich Hedinger

(=H.) in Fällanden (Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz No. 11/1963). H. macht sich einen kleinen Spaß
daraus, den von Jaspers formulierten Titel umzustülpen in «Der
christliche Glaube angesichts der philosophischen Transzendenz».

Das darf er ruhig tun, denn damit bringt er schon im
Titel zum Ausdruck, daß er als Vertreter der Kirche vom christlichen

und nicht, wie Jaspers, vom philosophischen Glauben
ausgeht. Die Besprechung selbst ist sehr vornehm gehalten und
trägt der überragenden Bedeutung Jaspers' in allen Punkten
Rechnung. Wo H. in einzelnen konkreten Kontroverspunkten sich
gegensätzlich zu Jaspers einstellen muß, da kleidet er den Gegensatz

gern in die Form einer in voller Besorgnis an Jaspers gerichteten

Frage. Von gläubig-christlichem Auftrumpfen, von
apologetischer Rechthaberei ist im ganzen Aufsatz nichts zu spüren ;

wohl aber ist deutlich spürbar der Respekt des jungen Pfarr-
herrn vor dem ehrwürdigen philosophischen Patriarchen. Wir
sind H. dankbar für diese vornelune Einstellung und bedauern
es, daß es uns hier nicht möglich ist, in die einzelnen
Kontroversfragen einzutreten. Uns interessiert hier vor allem der
Schlußsatz aus H.s Besprechung; der lautet: «So ist denn jedem
denkenden Christen die Aufgabe gestellt, bei Jaspers zu lernen
und sich mit ihm auseinanderzusetzen: Nicht um ihn zu
verketzern, nicht um seine gewaltige Denkleistung und -Schöpfung

zu einem Ableger der absoluten Wahrheit des Christentums'

zu erklären, sondern in ehrlicher Freude an so viel
Menschlichem und in tiefem Schmerz, daß sich seiner menschlichen

Philosophie das Bekenntnis zum Menschgewordenen
niclit auf die Lippen legt.» Zu diesem schönen und gut
formulierten Schlußsatz allein gestatten wir uns die folgenden
Anmerkungen :

H.s Worte lassen die Meinung aufkommen, daß Jaspers
einem offenen Bekenntnis aus dem Wege geht. Das wird dem
großen Philosophen nicht zum Vorwurf gemacht, wohl aber
mit tiefem Schmerz vermerkt. Aber auch in dieser milden
Form tun sie Jaspers unrecht. Jaspers ist nicht bekenntnisscheu,
im Gegenteil, wir stoßen da und dort in seinen letzten Werken
auf erstaunlich offene Bekenntnisworte. Nur sind es Bekenntnisse

nicht für, sondern gegen den christlichen Offenbarungsglauben.

Wo Jaspers sich aber nicht negativ, sondern positiv
ausspricht, da sind es volle und klare Bekenntnisse zu einem
philosophischen Glauben, der nun eben nicht mehr zugleich
auch ein christlicher Glaube ist.

Als Ganzes genommen sind schon seine beiden letzten
Schriften, der Aufsatz «Der philosophische Glaube angesichts
der christlichen Offenbarung» in der Festschrift für Heinrich
Barth (1960) imd das oben genannte große Werk von 1962

runde, klare und entschiedene Bekeimtnisschriften. Wer sie
aufmerksam durcharbeitet, wird über Jaspers' grundlegende
Ueberzeugungen Bescheid wissen. In beiden Schriften finden
sich aber auch Sätze, in denen expressis verbis, rückhaltlos und
vorbehaltlos Jaspers seine Grundentscheidungen aussprichtund

91


	Abgeschrieben bei...?

