Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 12

Artikel: Abgeschrieben bei...?

Autor: Stebler, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411199

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Man hat die Vermutung ausgesprochen, die bekannte, im
Lukasevangelium ausgemalte und dann von unzihligen Kiinst-
lern nachgeschaffene Krippenszene mit Gottesmutter und
Kind, Hirten und Engeln verdanke ihre Anschaulichkeit und
Plastik einem vorschristlichen Mysterienspiel, also einer dra-
matischen Darstellung einer Gottesgeburt, die dem Evange-
listen oder seiner Quelle bekannt war und vorschwebte. Wenn
das der Fall sein sollte, schlosse sich also unsere Weihnachts-
feier unmittelbar an verschollene heilige Brduche an. Und
wenn wir noch heute, ohne Bindung an die kirchliche Lehre
und Deutung, empfinglich gebliehen sind fiir die eigenartig
ahnungs- und geheimnisvolle Stimmung dieses Festes, so
diirfen wir annehmen, daf3 unser Mitschwingen und Mitklingen
letzter Ausldufer uralter Menschheitssehnsucht und -hoffnung
sein mag. Doch wir kénnen unserer Andacht zum Gotteskind
wohl auch noch eine andere Deutung geben. Es ist doch selt-
sam und nur in der Sphire des Religiosen verstindlich, daf
das Gotteskind in der Anbetung der Gldubigen immer Kind
bleibt. In jedem Jahr wieder kniet die gliubige Gemeinde an
der Krippe, erfiillt von der Andacht zum Kinde, das doch
eigentlich lingst nicht mehr Kind ist. Aber das eben ist die
Eigenart des Mythos. Der Gott bleibt Kind, auch wenn seine
irdische Lebensgeschichte ihn der Kindheit hat entwachsen
lassen: er ist alles zugleich, was er je gewesen ist, denn sein Er-
denleben ist nur die zeitliche Erscheinung seines iiberzeit-
lichen Wesens — so etwa wiirde die theologische Erkldrung
lauten konnen (ohne daf} ich zu sagen wiillte, ob sie jemals
gewagt oder anerkannt worden ist).

Und das mag nun die Weihnachtsdeutung sein, zu der wir
uns hingezogen fiihlen und bekennen: der Mythos vom Gotte,
der als hilfloses, hilfsbediirftiges Kind den Menschen zu Hut
und Pflege anvertraut wurde. Welch ungewohnte, das her-
kémmliche Verhéltnis von Gottheit und Menschheit gerade ins
Gegenteil verkehrende Vorstellung! Die Gottheit nicht jene
iibermenschliche und allmiéchtige, zu der die Menschen auf-
jammern und um Hilfe flehen — nein, die Gottheit selbst
hilfs- und schutzbediirftic den Menschen ans Herz gelegt.
Durch uns, durch unsere Hilfe und Hingabe soll der gottliche

Lebenskeim in der Welt erst erwachsen und zur Macht ge-

langen. Eine Vorstellung — gerade dem deutschen Denkertum
nicht ganz fremd. «Nehmt die Gottheit auf in euren Willen,
und sie steigt von ihrem Weltenthron», sagt Schiller, der grofle
Schiiler des groBen Kant, der uns den «Kategorischen Impe-
rativy, die sittliche Forderung als einzige sichere Offenbarung
des Géottlichen in der Welt verstehen lehrte. Aber gerade das
— kann unméglich der Sinn unseres Weihnachtsfestes sein. In
ihm klingt etwas ganz anderes auf als die unerbittliche Strenge
des sittlichen Gesetzes, hier spricht zu uns — wenn wir uns
einmal der theologischen Redeweise bedienen wollen — nicht
ein «Gesetzy, sondern ein «Evangelium». Das Géttliche in
dieser fragwiirdigen Welt, in der Leidenund Leidenmachen das
Lebensgesetz aller Kreatur zu sein scheint, ist doch nicht nur
ein Seinsollendes, von uns erst zu Verwirklichendes als das
aufzubauende «Reich Gottes», sondern auch eine Wirklichkeit
an gottlichen Wundern, was unser Herz mitten in der grau-
samen Wahrheit vor Gliick erzittern liBt; von einem Gliick
anderer Art als unseres Leibes und Willens angeborener Lust,
von einem Gliick, das einen Funken von Uebergliick, von Se-
ligkeit in sich birgt. Dies letzte und héchste Gliick, dem Men-
schen allein vorbehalten, ist die Liebe und Schonheit, geheim-
nisvoll miteinander verbunden, vielleicht, wie Platon es will,
in ihrer Wurzel eines. Mag diese Welt bose, mag sie Angst und
Leid und eine wahre Mordergrube sein — sie ist es, alles
Leben, selbst bestindige Flucht vor dem Tod ist auch selbst
zugleich immer Mord — dennoch hat der Mensch mitten in
dieser Wiistenei der Welt seinen Garten des Geistes angebaut,
das Paradies der Schénheit und der Liebe entdeckt. Aus

90

dem dunklen Schof3 unserer -leidvollen Welt ist «ein Ros’
entsprungen», erwuchs die Wunderblume Musik, geheimnis-
voll und von anderen Welten kiindend und uns in uns selbst
neue Dimensionen und Organe unseres Seelentumes erschlie-
Bend, durch die wir unsere alltiglichen Realititen durch eine
iiberzeitliche Wirklichkeit, die wir Ewigkeit nennen, iiberhé.
hen.

Aber dieses Reich des Geistes, der Schonheit und der Liebe,
das uns geschenkt und erschlossen wurde, es ist wohl iiber-
menschliche Begnadung, aber es ist zugleich des Menschen
Schopfung. Wie es dem Menschen zuteil geworden ist, konnte
es ihm auch wieder einmal verloren gehen, und diese Gefahr
ist heute vielleicht besonderes grof3. Dem Menschen ist das
Gotteskind anvertraut, das himmlische Unterpfand einer hihe-
ren, schoneren, reineren Wirklichkeit. Wir sind fiir diese
Himmelsgabe verantwortlich. Und es gibt auch ein weltliches
Evangelium dieses Mythos, der grofle Dichter Carl Spitteler
schrieb es vor 90 Jahren, seine Prometheus-Dichtung: méoge
iitber tausend Belanglosigkeiten, die uns tagein, tagaus inter-
essieren, dies grofle, einmalige Werk — der jiingeren Gene-
ration bereits vo6llig entschwunden — uns nicht ganz ver-
loren gehen: auch dies ein echter Weihnachtswunsch an und
fiir unsere Eigenwelt.

Und so diirfen wir auch auf unsere Weise ein wahres Weih-
nachten feiern, wir, die wir versuchen, das kirchliche Dogma
von seiner Erstarrung zu erldsen, es wieder aufzulésen in den
uralten tiefsinnigen und vielsinnigen Mythos. Wir kénnen und
wollen uns an alles Volkes Weihnachtsfreude mitfreuen, wir
tun es mit dem BewuBltsein, mitzuschwingen in einer jahr-
tausendealten Menschheitssehnsucht, und mit dem innigen
Wunsch, daB dieses wunderbare und unerfindbare Fest unserm
Volk, ungestért von den tausend Aeuflerlichkeiten, die sich
ihm angeheftet haben, ein inneres Erlebnis bleiben moge,
welche Deutung seines Tiefsinnes ihm auch abgewonnen werde.
Nicht die Deutung, sondern das Erlebnis selbst und die Fihig-
keit zu solchem Erlebnis ist das Wichtigste: Ahnung und Be-
jahung einer hoheren geistigen Welt, Sehnsucht nach einem
Licht, das, wie Luther es in seinem Weihnachtslied ausdriickt,
«der Welt einen neuen Schein gibt». Gustav Wyneken

Abgeschrieben bei...?

Die folgenden Episoden aus Sagen des klassischen Altertums
sind dem Buch «Gotter und Helden der Griechen» von Eckert
Peterich entnommen.

«Persephone, die Tochter Demeters, wurde von Hades ent-
fithrt. Vergeblich forderte Zeus den Hades auf, das Miidchen
herauszugeben. Persephone, die schon vom Granatapfel geko-
stet, den ihr Hades gereicht, war durch diesen Liebeszauber
dem Unterweltsbeherrscher verfallen».

Der bewuflte Apfel scheint also schon bei den alten Griechen
seine schicksalhafte Rolle gespielt zu haben. Daf} er, anders als
zum Beispiel in der biblischen Darstellung des Siindenfalles,
vom Mann der Frau gereicht wurde, ist in diesem Zusammen-
hang nebensichlich.

«Immer tiefer verstrickten sich die Menschen in Siindhaf-
tigkeit, bis Zeus beschloB3, sie durch eine Sindflut zu vernich-
ten. Davon erfuhren der fromme Deukalion, ein Sohn des Pro-
metheus, und seine Gattin Pyrrha, eine Tochter der Pandora.
Sie bauten sich ein Schiff und entkamen der Flut. Und als
sich das Wasser am 9. Tage wieder verzogen und das Schiff
auf dem Gipfel des Parnaf3 landete, baten sie Zeus um neue
Menschensy.



Moment, Moment, das kommt uns irgendwie bekannt vor.
Wo zum Kuckuck haben wir denn diese Geschichte, mit ande-
ren Namen freilich, schon gelesen! Ach natiirlich; Irrtum vor-
behalten steht auch in der Bibel etwas Aehnliches, freilich
nicht als Sage aus der griechischen Gotterwelt etikettiert.

«Niobe, eine Tochter des Tantalos, wagte es, den Frauen von
Theben zu verbieten, der Leto Opfer zu bringen. Doch Appol-
lon und Artemis bestraften ihren Hochmut entsetzlich: getrof-
fen von den Pfeilen der gottlichen Geschwister, sanken die
Niobiden eines nach dem andern dahin. Die Mutter, in ihrer
Trauer versteinert, wurde zum Felsen, der auf dem Berge Si-
pylos in ihrer Heimat Phrygien steht und unaufhérlich Trénen
vergiel3t». .

Hier erinnert man sich dunkel, dafl nach biblischer Ueber-
lieferung auch eine gewisse Frau Lot zur Salzsiule erstarrt ist.

Und hier gleich zwei Beispiele von Abschreiberei:

«Bei der Geburt von Athena aus dem Haupte des Zeus geriet
die gesamte Natur in Bewegung, die Erde erbebte, die Sonne
blieb in ihrem Laufe stehen».

«Als Atreus erfuhr, daf er seinen eigenen Sohn getétet hatte,
nahm er furchtbare Rache an Thyestes. Er versohnte sich zum
Schein mit ihm, lief ihn und seine beiden S6hne in die Burg
Mykenae kommen, schlachtete die Knaben und setzte sie dem
Vater als Speise vor. Helios, der allsehende Sonnengott, war
so entsetzt iiber dieses Verbrechen, daf er an jenem Tag nach
Osten zuriickkehrte, ohne seinen Himmelsweg zu vollendens.

Daf3 da irgendwer mal die Sonne stillstehen lie3, war lange
vor der Erfindung des klassischen Altertums schon in der Bibel
zu lesen.

Und nochmal ein Plagiat in doppelter Auflage:

«Aus dem Geschlecht des Sisyphos ging der Held Belle-
rophon hervor. Er gelangte an den Hof des Kénigs Proitos von
Tiryns, dessen Gattin Stheneboia verliebte sich in den schénen
Bellerophon, und da ihr der Jiingling nicht zu Willen sein
mochte, beschuldigte sie ihn bei Proitos, er habe ihr Gewalt
antun wollen».

«Phaedra, eine Schwester der Ariadne, die sich Theseus zur
Gattin genommen, verliebte sich leidenschaftlich in den sché-
nen Sohn ihres Gemahls Hippolytos, und als dieser ihr nicht
zu Willen war, beschuldigte sie ihn bei seinem Vater, er habe
ihr nachgestellt».

Kunststiick fiir die alten Griechen, eine solche Sage zu er-
finden, wo sie doch blof3 aus der Bibel das kleine Intermezzo
Josephs mit der Madame Potiphar abzuschreiben brauchten!

Als letzte Kostprobe: «Als Iokaste, die Gattin des Laios,
Kénig von Theben, einen Sohn gebar, durchstach Laios dem
Kind die FiiBe und setzte es aus. Doch ein Hirte fand den
Knaben und brachte ihn zum Kénig Polybos von Korinth, der
ihn an Kindes Statt annahm und ihm den Namen Oedipus
gaby.

Auch hier braucht man nicht in die Ferne zu schweifen:
berichtet nicht auch die Bibel von einem Kniblein, das in
einem Weidenkiorbchen im Nil ausgesetzt und dann zwar nicht
von einem Hirten, aber immerhin von einer Kénigstochter ge-
funden wurde?

Bedauerlich ist bloB eines: daB die alten Griechen so viele
ihrer schénen Sagen aus einem Buch abgeschrieben haben, das
man damals noch gar nicht kannte. J. Stebler

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschiiftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Ziirich,

Postcheck-Konto VIII 4 88 53.

Wie steht es mit dem Bekenntnis
des Philosophen Karl Jaspers?

GrofBere philosophische Werke brauchen eine bestimmte In-
kubationszeit; sie brauchen Monate, manchmal auch Jahre,
bis sie gelesen, bis sie verstanden sind und bis die Mitwelt sich
zu einer Stellungnahme durchgerungen hat. Verschiedene An-
zeichen deuten darauf hin, dal Jaspers’ groBe Auseinander-
setzung mit der christlichen Offenbarungslehre, die er 1962
unter dem Titel: «Der philosophische Glaube angesichts der
Offenbarung» bei Piper verdffentlicht hat, ihre Inkuba-
tionsfrist abgeschlossen hat. Da und dort stellen sich nun Be-
sprechungen und Stellungnahmen, auch betont christliche Stel-
lungnahmen, ein; sie interessieren uns alle.

So auch die Besprechung des jungen Pfarrers Ulrich Hedin-
ger (=H.) in Fillanden (Kirchenblatt fiir die reformierte
Schweiz No. 11/1963). H. macht sich einen kleinen Spaf3 dar-
aus, den von Jaspers formulierten Titel umzustiilpen in «Der
christliche Glaube angesichts der philosophischen Transzen-
denz». Das darf er ruhig tun, denn damit bringt er schon im
Titel zum Ausdruck, daB3 er als Vertreter der Kirche vom christ-
lichen und nicht, wie Jaspers, vom philosophischen Glauben
ausgeht. Die Besprechung selbst ist sehr vornehm gehalten und
trigt der iiberragenden Bedeutung Jaspers’ in allen Punkten
Rechnung. Wo H. in einzelnen konkreten Kontroverspunkten sich
gegensiitzlich zu Jaspers einstellen muB3, dakleideter den Gegen-
satz gern in die Formeiner involler Besorgnisan Jaspers gerich-
teten Frage. Von gliubig-christlichem Auftrumpfen, von apolo-
getischer Rechthaberei ist im ganzen Aufsatz nichts zu spiiren;
wohl aber ist deutlich spiirbar der Respekt des jungen Pfarr-
herrn vor dem ehrwiirdigen philosophischen Patriarchen. Wir
sind H. dankbar fiir diese vornehme Einstellung und bedauern
es, daf} es uns hier nicht méglich ist, in die einzelnen Kontro-
versfragen einzutreten. Uns interessiert hier vor allem der
SchluBsatz aus H.s Besprechung; der lautet: «So ist denn jedem
denkenden Christen die Aufgabe gestellt, bei Jaspers zu lernen
und sich mit ihm auseinanderzusetzen: Nicht um ihn zu ver-
ketzern, nicht um seine gewaltige Denkleistung und -schép-
fung zu einem Ableger der ,absoluten Wahrheit des Christen-
tums’ zu erkliren, sondern in ehrlicher Freude an so viel
Menschlichem und in tiefem Schmerz, daf sich seiner mensch-
lichen Philosophie das Bekenntnis zum Menschgewordenen
nicht auf die Lippen legt.» Zu diesem schonen und gut for-
mulierten Schluflsatz allein gestatten wir uns die folgenden
Anmerkungen:

H.s Worte lassen die Meinung aufkommen, daf3 Jaspers
einem offenen Bekenntnis aus dem Wege geht. Das wird dem
groBBen Philosophen nicht zum Vorwurf gemacht, wohl aber
mit tiefem Schmerz vermerkt. Aber auch in dieser milden
Form tun sie Jaspers unrecht. Jaspers ist nicht bekenntnisscheu,
im Gegenteil, wir stoflen da und dort in seinen letzten Werken
auf erstaunlich offene Bekenntnisworte. Nur sind es Bekennt-
nisse nicht fiir, sondern gegen den christlichen Offenbarungs-
glauben. Wo Jaspers sich aber nicht negativ, sondern positiv
ausspricht, da sind es volle und klare Bekenntnisse zu einem
philosophischen Glauben, der nun eben nicht mehr zugleich
auch ein christlicher Glaube ist.

Als Ganzes genommen sind schon seine beiden letzten
Schriften, der Aufsatz «Der philosophische Glaube angesichts
der christlichen Offenbarung» in der Festschrift fiir Heinrich
Barth (1960) und das oben genannte groBle Werk von 1962
runde, klare und entschiedene Bekenntnisschriften. Wer sie
aufmerksam durcharbeitet, wird iiber Jaspers’ grundlegende
Ueberzeugungen Bescheid wissen. In beiden Schriften finden
sich aber auch Sitze, in denen expressis verbis, riickhaltlos und
vorbehaltlos Jaspers seine Grundentscheidungen aussprichtund

91



	Abgeschrieben bei...?

