Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 46 (1963)

Heft: 12

Artikel: Das Fest des Gotteskindes

Autor: Wyneken, Gustav

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411198

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘REIDENKER

{ONATSSCHRIFT-DER-FREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHWEIZ

arau, Dezember 1963

Nr. 12 46. Jahrgang

Das Fest des

Was bedeutet fiir uns Weihnachten?

Wir meinen nicht die gemiitvolle Familiensimpelei, in die
sich das Fest fiir viele aufgelost hat, und woran sich zu betei-
ligen und zu erfreuen ja niemandem verwehrt ist. Nein, wir
meinen das echte, kirchliche Fest. Aber —ist in diesem Fest
nicht das kirchengliubige Normalniveau der Frommigkeit ein-
mal in wunderbarer Weise iiberhght (man kénnte ebensogut
sagen: vertieft) durch eine Stimmung, wie sie fir uns dem
kirchlichen Glauben an sich nicht eignet? Hier muf3 jedoch
sogleich und ehrlich ausgesprochen werden, dal gerade jene
modernisierte Form des Glaubens, die in Jesus nur den groflen
Lehrer und Kiinder sieht, am wenigsten auf diese Weihnachts-
stimmung Anspruch hat, denn «Weihnacht»ist doch eben etwas
ganz anderes als die Geburtstagsfeier einer der groflen Lehrer
der Menschheit. Das Kind in der Krippe ist nicht der kiinf-
tige Prophet, sondern es ist das Gotteskind, und gerade diesem,
dem Kinde, als solchem, gilt Anbetung, Dank und Jubel der
Engel und der Menschen. So versteht der unbefangene Leser
das Weihnachtsevangelium, so empfindet und feiert das Volk
Weihnachten, so meint es die kiinstlerische Darstellung aus
anderthalb Jahrtausenden — so klingt es aus in Bachs wunder-
herrlichem Weihnachtsoratorium als der fiir Gliubige und
«Ungldubige» gleich ergreifenden Interpretation unserer Weih-
nachtsstimmung.

Also doch ein Fest des kirchlichen Dogmas? Aber ein
Dogma ist ein Lehrsatz, und was hiitte unser Fest mit einem
theologischen Lehrsatz zu tun, das doch eben erfiillt ist von
einer gewaltigen, tiefgefiihlten Stimmung, fiir die wir nach
Erklirung und Ausdruck erst suchen miissen! Also wagen wir

Inhalt

Das Fest des Gotteskindes

Abgeschrieben bei...?

Wie steht es mit dem Bekenntnis
des Philosophen Karl Jaspers?

Glaubt die Jugend noch an Gott?

Die SPD und die Freidenker

Buchbesprechungen

Was halten Sie davon?

Schlaglichter

Aus der Bewegung

Inhaltsverzeichnis

Die Literaturstelle empfiehlt

Gotteskindes

zu sagen: auch diese Stimmung ist eine Tatsache, die wir an-
erkennen und bejahen, ohne sie gleich auf ihren letzten Ur-
sprung zuriickfithren zu kénnen. Wie sehr diese Weihnachts-
stimmung eine vom Dogma ginzlich unabhingige, in der
Volksseele lebendige Macht ist, das beweist die Erfindung —
so darf man es nennen — des Lichterbaumes dieses uns uralt
und zauberhaft anmutenden Festsymboles, das aber erst seit
etwa drei Jahrhunderten bekannt, erst seit einem Jahrhundert
allgemein bei uns eingebiirgert und nun fiir uns mit dem Weih-
nachtsfest unzertrennlich verbunden ist. Was dieser Baum
«bedeutety — wir wissen es nicht; vielleicht den Weltenbaum,
der die Sterne trigt; vielleicht wurde ein Unbewufltes in uns
unmittelbar angesprochen durch dieses Symbol einer uralten
und vergessenen Vorstellung, und so fiigte eine aus dem Mir-
chenborn schopfende Phantasie zum Weihnachtsidyll den kos-
mischen Hintergrund und gab der holden Szene die mythische
Bedeutung zuriick.

Denn es ist der Mythos, der diesem Fest seinen Vollklang,
seine ahnungsvolle Tiefe verleiht, und dieser Mythos handelt
von der Welterlosung. Erlosung aber hat Verlorenheit und
Verderben zur Voraussetzung. Jeder Erlosungsreligion liegt
eine tief pessimistische Beurteilung der Welt zu Grunde, oder
vielleicht besser gesagt: ein Wissen um den tragischen Cha-
rakter unseres Daseins. Der Mythos spricht von einem Fall der
Welt, einem Abfall oder Sturz aus der gottlichen Sphire, der
sie einst angehorte; und die Erlosung besteht dann in der Zu-
riickfithrung und Heimholung der Welt an das Herz der Gott-
heit. Und das eben ist der Sinn jener Menschwerdung des Got-
tessohnes, die eine gliubige Menschheit zu Weihnachten be-
kennt und feiert. Die Geburt Gottes in der Welt bedeutet, daf3
der verlorenen Welt wieder ein Funke des géttlichen Lebens
eingesenkt, daf} ihr damit ein Unterpfand ihrer dereinstigen
Wiederherstellung geschenkt wurde. Der Glaube an die Er-
16sung ist also nur die Kehrseite der Verzweiflung am Leben.

Beides aber, die pessimistisch-tragische Weltansicht und die
Idee einer Erlésung, ist nicht ein Sondergut des Christentums.
Beides sind uralte Volkergedanken, mythischer Ausdruck letz-
ter und tiefster Menschheitssehnsucht. Der christliche Weih-
nachtsmythus ist nur eines von den vielen Traumbildern, in
denen die bange Frage und Klage der Menschheit sich in be-
seligende Sage wandelt. Und so miissen wir das Fest, so uns
selbst verstehen, wenn uns der Zauber der Weihnacht immer
noch in seinen Bann schligt, auch wenn wir die Ausprigung
des alten Mythos im kirchlichen Dogma ablehnen. Aber der
Mythos selbst bleibt auch uns heilig — und wiire es nur als eine
Offenbarung geheimer Tiefen unseres eigensten Wesens und
Schicksals: der menschlichen Seele.

89



Man hat die Vermutung ausgesprochen, die bekannte, im
Lukasevangelium ausgemalte und dann von unzihligen Kiinst-
lern nachgeschaffene Krippenszene mit Gottesmutter und
Kind, Hirten und Engeln verdanke ihre Anschaulichkeit und
Plastik einem vorschristlichen Mysterienspiel, also einer dra-
matischen Darstellung einer Gottesgeburt, die dem Evange-
listen oder seiner Quelle bekannt war und vorschwebte. Wenn
das der Fall sein sollte, schlosse sich also unsere Weihnachts-
feier unmittelbar an verschollene heilige Brduche an. Und
wenn wir noch heute, ohne Bindung an die kirchliche Lehre
und Deutung, empfinglich gebliehen sind fiir die eigenartig
ahnungs- und geheimnisvolle Stimmung dieses Festes, so
diirfen wir annehmen, daf3 unser Mitschwingen und Mitklingen
letzter Ausldufer uralter Menschheitssehnsucht und -hoffnung
sein mag. Doch wir kénnen unserer Andacht zum Gotteskind
wohl auch noch eine andere Deutung geben. Es ist doch selt-
sam und nur in der Sphire des Religiosen verstindlich, daf
das Gotteskind in der Anbetung der Gldubigen immer Kind
bleibt. In jedem Jahr wieder kniet die gliubige Gemeinde an
der Krippe, erfiillt von der Andacht zum Kinde, das doch
eigentlich lingst nicht mehr Kind ist. Aber das eben ist die
Eigenart des Mythos. Der Gott bleibt Kind, auch wenn seine
irdische Lebensgeschichte ihn der Kindheit hat entwachsen
lassen: er ist alles zugleich, was er je gewesen ist, denn sein Er-
denleben ist nur die zeitliche Erscheinung seines iiberzeit-
lichen Wesens — so etwa wiirde die theologische Erkldrung
lauten konnen (ohne daf} ich zu sagen wiillte, ob sie jemals
gewagt oder anerkannt worden ist).

Und das mag nun die Weihnachtsdeutung sein, zu der wir
uns hingezogen fiihlen und bekennen: der Mythos vom Gotte,
der als hilfloses, hilfsbediirftiges Kind den Menschen zu Hut
und Pflege anvertraut wurde. Welch ungewohnte, das her-
kémmliche Verhéltnis von Gottheit und Menschheit gerade ins
Gegenteil verkehrende Vorstellung! Die Gottheit nicht jene
iibermenschliche und allmiéchtige, zu der die Menschen auf-
jammern und um Hilfe flehen — nein, die Gottheit selbst
hilfs- und schutzbediirftic den Menschen ans Herz gelegt.
Durch uns, durch unsere Hilfe und Hingabe soll der gottliche

Lebenskeim in der Welt erst erwachsen und zur Macht ge-

langen. Eine Vorstellung — gerade dem deutschen Denkertum
nicht ganz fremd. «Nehmt die Gottheit auf in euren Willen,
und sie steigt von ihrem Weltenthron», sagt Schiller, der grofle
Schiiler des groBen Kant, der uns den «Kategorischen Impe-
rativy, die sittliche Forderung als einzige sichere Offenbarung
des Géottlichen in der Welt verstehen lehrte. Aber gerade das
— kann unméglich der Sinn unseres Weihnachtsfestes sein. In
ihm klingt etwas ganz anderes auf als die unerbittliche Strenge
des sittlichen Gesetzes, hier spricht zu uns — wenn wir uns
einmal der theologischen Redeweise bedienen wollen — nicht
ein «Gesetzy, sondern ein «Evangelium». Das Géttliche in
dieser fragwiirdigen Welt, in der Leidenund Leidenmachen das
Lebensgesetz aller Kreatur zu sein scheint, ist doch nicht nur
ein Seinsollendes, von uns erst zu Verwirklichendes als das
aufzubauende «Reich Gottes», sondern auch eine Wirklichkeit
an gottlichen Wundern, was unser Herz mitten in der grau-
samen Wahrheit vor Gliick erzittern liBt; von einem Gliick
anderer Art als unseres Leibes und Willens angeborener Lust,
von einem Gliick, das einen Funken von Uebergliick, von Se-
ligkeit in sich birgt. Dies letzte und héchste Gliick, dem Men-
schen allein vorbehalten, ist die Liebe und Schonheit, geheim-
nisvoll miteinander verbunden, vielleicht, wie Platon es will,
in ihrer Wurzel eines. Mag diese Welt bose, mag sie Angst und
Leid und eine wahre Mordergrube sein — sie ist es, alles
Leben, selbst bestindige Flucht vor dem Tod ist auch selbst
zugleich immer Mord — dennoch hat der Mensch mitten in
dieser Wiistenei der Welt seinen Garten des Geistes angebaut,
das Paradies der Schénheit und der Liebe entdeckt. Aus

90

dem dunklen Schof3 unserer -leidvollen Welt ist «ein Ros’
entsprungen», erwuchs die Wunderblume Musik, geheimnis-
voll und von anderen Welten kiindend und uns in uns selbst
neue Dimensionen und Organe unseres Seelentumes erschlie-
Bend, durch die wir unsere alltiglichen Realititen durch eine
iiberzeitliche Wirklichkeit, die wir Ewigkeit nennen, iiberhé.
hen.

Aber dieses Reich des Geistes, der Schonheit und der Liebe,
das uns geschenkt und erschlossen wurde, es ist wohl iiber-
menschliche Begnadung, aber es ist zugleich des Menschen
Schopfung. Wie es dem Menschen zuteil geworden ist, konnte
es ihm auch wieder einmal verloren gehen, und diese Gefahr
ist heute vielleicht besonderes grof3. Dem Menschen ist das
Gotteskind anvertraut, das himmlische Unterpfand einer hihe-
ren, schoneren, reineren Wirklichkeit. Wir sind fiir diese
Himmelsgabe verantwortlich. Und es gibt auch ein weltliches
Evangelium dieses Mythos, der grofle Dichter Carl Spitteler
schrieb es vor 90 Jahren, seine Prometheus-Dichtung: méoge
iitber tausend Belanglosigkeiten, die uns tagein, tagaus inter-
essieren, dies grofle, einmalige Werk — der jiingeren Gene-
ration bereits vo6llig entschwunden — uns nicht ganz ver-
loren gehen: auch dies ein echter Weihnachtswunsch an und
fiir unsere Eigenwelt.

Und so diirfen wir auch auf unsere Weise ein wahres Weih-
nachten feiern, wir, die wir versuchen, das kirchliche Dogma
von seiner Erstarrung zu erldsen, es wieder aufzulésen in den
uralten tiefsinnigen und vielsinnigen Mythos. Wir kénnen und
wollen uns an alles Volkes Weihnachtsfreude mitfreuen, wir
tun es mit dem BewuBltsein, mitzuschwingen in einer jahr-
tausendealten Menschheitssehnsucht, und mit dem innigen
Wunsch, daB dieses wunderbare und unerfindbare Fest unserm
Volk, ungestért von den tausend Aeuflerlichkeiten, die sich
ihm angeheftet haben, ein inneres Erlebnis bleiben moge,
welche Deutung seines Tiefsinnes ihm auch abgewonnen werde.
Nicht die Deutung, sondern das Erlebnis selbst und die Fihig-
keit zu solchem Erlebnis ist das Wichtigste: Ahnung und Be-
jahung einer hoheren geistigen Welt, Sehnsucht nach einem
Licht, das, wie Luther es in seinem Weihnachtslied ausdriickt,
«der Welt einen neuen Schein gibt». Gustav Wyneken

Abgeschrieben bei...?

Die folgenden Episoden aus Sagen des klassischen Altertums
sind dem Buch «Gotter und Helden der Griechen» von Eckert
Peterich entnommen.

«Persephone, die Tochter Demeters, wurde von Hades ent-
fithrt. Vergeblich forderte Zeus den Hades auf, das Miidchen
herauszugeben. Persephone, die schon vom Granatapfel geko-
stet, den ihr Hades gereicht, war durch diesen Liebeszauber
dem Unterweltsbeherrscher verfallen».

Der bewuflte Apfel scheint also schon bei den alten Griechen
seine schicksalhafte Rolle gespielt zu haben. Daf} er, anders als
zum Beispiel in der biblischen Darstellung des Siindenfalles,
vom Mann der Frau gereicht wurde, ist in diesem Zusammen-
hang nebensichlich.

«Immer tiefer verstrickten sich die Menschen in Siindhaf-
tigkeit, bis Zeus beschloB3, sie durch eine Sindflut zu vernich-
ten. Davon erfuhren der fromme Deukalion, ein Sohn des Pro-
metheus, und seine Gattin Pyrrha, eine Tochter der Pandora.
Sie bauten sich ein Schiff und entkamen der Flut. Und als
sich das Wasser am 9. Tage wieder verzogen und das Schiff
auf dem Gipfel des Parnaf3 landete, baten sie Zeus um neue
Menschensy.



	Das Fest des Gotteskindes

