
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 12

Artikel: Das Fest des Gotteskindes

Autor: Wyneken, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
tfONATSSCHRnn:DERFm
larau, Dezember 1963 Nr. 12 46. Jahrgang

Das Fest des Gotteskindes

Was bedeutet für uns Weihnachten?

Wir meinen nicht die gemütvolle Familiensimpelei, in die
sich das Fest für viele aufgelöst hat, und woran sich zu beteiligen

und zu erfreuen ja niemandem verwehrt ist. Nein, wir
meinen das echte, kirchliche Fest. Aber — ist in diesem Fest
nicht das kirchengläubige Normalniveau der Frömmigkeit einmal

in wunderbarer Weise überhöht (man könnte ebensogut
sagen: vertieft) durch eine Stimmung, wie sie für uns dem
kirchlichen Glauben an sich nicht eignet? Hier muß jedoch
sogleich und ehrlich ausgesprochen werden, daß gerade jene
modernisierte Form des Glaubens, die in Jesus nur den großen
Lehrer und Künder sieht, am wenigsten auf diese Weihnachtsstimmung

Anspruch hat, denn «Weilmacht» ist doch eben etwas
ganz anderes als die Geburtstagsfeier einer der großen Lehrer
der Menschheit. Das Kind in der Krippe ist niclit der künftige

Prophet, sondern es ist das Gotteskind, und gerade diesem,
dem Kinde, als solchem, gilt Anbetung, Dank und Jubel der
Engel und der Menschen. So verstellt der unbefangene Leser
das Weihnachtsevangelium, so empfindet und feiert das Volk
Weihnachten, so meint es die künstlerische Darstellung aus
anderthalb Jahrtausenden — so klingt es aus in Bachs
wunderherrlichem Weihnachtsoratorium als der für Gläubige und
«Ungläubige» gleich ergreifenden Interpretation unserer Weih-
nachtsstimmung.

Also doch ein Fest des kirchlichen Dogmas? Aber ein
Dogma ist ein Lehrsatz, und was hätte unser Fest mit einem
theologischen Lehrsatz zu tun, das doch eben erfüllt ist von
einer gewaltigen, tiefgefühlten Stimmung, für die wir nach
Erklärung und Ausdruck erst suchen müssen! Also wagen wir

It

o

Inhalt
Das Fest des Gotteskindes
Abgeschrieben bei
Wie steht es mit dem Bekenntnis

des Philosophen Karl Jaspers?
Glaubt die Jugend noch an Gott?
Die SPD und die Freidenker
Buchbesprechungen
Was halten Sie davon?

Schlaglichter
Aus der Bewegung
Inhaltsverzeichnis
Die Literaturstelle empfiehlt

zu sagen: auch diese Stimmung ist eine Tatsache, die wir
anerkennen und bejahen, ohne sie gleich auf ihren letzten
Ursprung zurückführen zu köimen. Wie sehr diese Weihnachts-
stimmung eine vom Dogma gänzlich unabhängige, in der
Volksseele lebendige Macht ist, das beweist die Erfindung —
so darf man es nennen — des Lichterbaumes dieses uns uralt
und zauberhaft anmutenden Festsymboles, das aber erst seit
etwa drei Jahrhunderten bekannt, erst seit einem Jahrhundert
allgemein bei uns eingebürgert und nun für uns mit dem
Weihnachtsfest unzertrennlich verbunden ist. Was dieser Baimi
«bedeutet» — wir wissen es nicht ; vielleicht den Weltenbaum,
der die Sterne trägt; vielleicht wurde ein Unbewußtes in uns
unmittelbar angesprochen durch dieses Symbol einer uralten
und vergessenen Vorstellung, und so fügte eine aus dem Mär-
chenborn schöpfende Phantasie zum Weilmachtsidyll den
kosmischen Hintergrund und gab der holden Szene die mythische
Bedeutung zurück.

Denn es ist der Mythos, der diesem Fest seinen Vollklang,
seine ahnungsvolle Tiefe verleiht, imd dieser Mythos handelt
von der Welterlösung. Erlösung aber hat Verlorenheit und
Verderben zur Voraussetzung. Jeder Erlösungsreligion liegt
eine tief pessimistische Beurteilung der Welt zu Grunde, oder
vielleicht besser gesagt: ein Wissen um den tragischen
Charakter unseres Daseins. Der Mythos spricht von einem Fall der
Welt, einem Abfall oder Sturz aus der göttlichen Sphäre, der
sie einst angehörte; und die Erlösung bestellt dami in der Zu-
rückführung und Heimholung der Welt an das Herz der Gottheit.

Und das eben ist der Sinn jener Menschwerdung des

Gottessohnes, die eine gläubige Menschheit zu Weihnachten
bekennt und feiert. Die Geburt Gottes in der Welt bedeutet, daß
der verlorenen Welt wieder ein Funke des göttlichen Lebens
eingesenkt, daß ihr damit ein Unterpfand ihrer dereinstigen
Wiederherstellung geschenkt wurde. Der Glaube an die
Erlösung ist also nur die Kehrseite der Verzweiflung am Leben.

Beides aber, die pessimistisch-tragische Weltansicht und die
Idee einer Erlösung, ist niclit ein Sondergut des Christentums.
Beides sind uralte Völkergedanken, mythischer Ausdruck letzter

mid tiefster Menschheitssehnsucht. Der christliche Weih-
liachtsmythus ist nur eines von den vielen Traumbildern, in
denen die bange Frage und Klage der Menschheit sich in
beseligende Sage wandelt. Und so müssen wir das Fest, so ims
selbst verstehen, wenn uns der Zauber der Weihnacht immer
noch in seinen Bann schlägt, auch wenn wir die Ausprägung
des alten Mythos im kirchlichen Dogma ablehnen. Aber der
Mythos selbst bleibt auch uns heilig — und wäre es nur als eine
Offenbarung geheimer Tiefen unseres eigensten Wesens und
Schicksals: der menschlichen Seele.

89



Man hat die Vermutung ausgesprochen, die bekannte, im
Lukasevangelium ausgemalte und dann von unzähligen Künstlern

nachgeschaffene Krippenszene mit Gottesmutter und
Kind, Hirten und Engeln verdanke ihre Anschaulichkeit und
Plastik einem vorschristlichen Mysterienspiel, also einer
dramatischen Darstellung einer Gottesgeburt, die dem Evangelisten

oder seiner Quelle bekaimt war und vorschwebte. Wenn
das der Fall sein sollte, schlösse sich also unsere Weihnachtsfeier

unmittelbar an verschollene heilige Bräuche an. Und
wenn wir noch heute, olme Bindung an die kirchhche Lehre
und Deutung, empfänglich geblieben sind für die eigenartig
ahnungs- und geheimnisvolle Stimmung dieses Festes, so

dürfen wir annehmen, daß unser Mitschwingen und Mitklingen
letzter Ausläufer uralter Menschheitssehnsucht und -hoffnung
sein. mag. Doch wir können unserer Andacht zum Gotteskind
wohl auch noch eine andere Deutung geben. Es ist doch seltsam

und nur in der Sphäre des Religiösen verständlich, daß
das Gotteskind in der Anbetung der Gläubigen immer Kind
bleibt. In jedem Jahr wieder kniet die gläubige Gemeinde an
der Krippe, erfüllt von der Andacht zum Kinde, das doch

eigentlich längst nicht mehr Kind ist. Aber das eben ist die
Eigenart des Mythos. Der Gott bleibt Kind, auch wenn seine
irdische Lebensgeschichte ihn der Kindheit hat entwachsen
lassen: er ist alles zugleich, was er je gewesen ist, denn sein
Erdenleben ist nur die zeitliche Erscheinung seines überzeitlichen

Wesens — so etwa würde die theologische Erklärung
lauten können (ohne daß ich zu sagen wüßte, ob sie jemals
gewagt oder anerkannt worden ist)

Und das mag nun die Weilmachtsdeutimg sein, zu der wir
uns hingezogen fühlen imd bekennen: der Mythos vom Gotte,
der als hilfloses, hilfsbedürftiges Kind den Mensclien zu Hut
und Pflege anvertraut wurde. Welch ungewohnte, das
herkömmliche Verhältnis von Gottheit und Menschheit gerade ins
Gegenteil verkehrende Vorstellung! Die Gottheit nicht jene
übermenschliche und allmächtige, zu der die Menschen
aufjammern und um Hilfe flehen — nein, die Gottheit selbst
hilfs- und schutzbedürftig den Menschen ans Herz gelegt.
Durch uns, durch unsere Hilfe und Hingabe soll der göttliclie
Lebenskeim in der Welt erst erwachsen und zur Macht
gelangen. Eine Vorstellung — gerade dem deutschen Denkertiun
nicht ganz fremd. «Nehmt die Gottheit auf in euren Willen,
und sie steigt von ihrem Weltentliron», sagt Schiller, der große
Schüler des großen Kant, der uns den «Kategorischen
Imperativ», die sittliche Forderung als einzige sichere Offenbarung
des Göttlichen in der Welt verstehen lehrte. Aber gerade das

— kann unmöglich der Sinn unseres Weihnachtsfestes sein. In
ihm klingt etwas ganz anderes auf als die unerbittliche Strenge
des sittlichen Gesetzes, hier spricht zu uns — weim wir uns
einmal der theologischen Redeweise bedienen wollen — nicht
ein «Gesetz», sondern ein «Evangelium». Das Göttliche in
dieser fragwürdigen Welt, in der Leiden und Leidenmachen das

Lebensgesetz aller Kreatur zu sein scheint, ist doch nicht nur
ein Seinsollendes, von uns erst zu Verwirklichendes als das

aufzubauende «Reich Gottes», sondern auch eine Wirklichkeit
an göttlichen Wundern, was imser Herz mitten in der
grausamen Wahrheit vor Glück erzittern läßt; von einem Glück
anderer Art als unseres Leibes und Willens angeborener Lust,
von einem Glück, das einen Funken von Ueberglück, von
Seligkeit in sich birgt. Dies letzte und höchste Glück, dem
Menschen allem vorbehalten, ist die Liebe und Schönheit, geheimnisvoll

miteinander verbunden, vielleicht, wie Piaton es will,
in ihrer Wurzel eines. Mag diese Welt böse, mag sie Angst und
Leid und eine wahre Mördergrube sein — sie ist es, alles
Leben, selbst beständige Flucht vor dem Tod ist auch selbst
zugleich immer Mord — dennoch hat der Mensch mitten in
dieser Wüstenei der Welt seinen Garten des Geistes angebaut,
das Paradies der Schönheit und der Liebe entdeckt. Aus

dem dunklen Schoß unserer leidvollen Welt ist «ein Ros'

entsprungen», erwuchs die Wunderblume Musik, geheimnisvoll

und von anderen Welten kündend und uns in uns selbst

neue Dimensionen und Organe unseres Seelentumes erschließend,

durch die wir unsere alltäglichen Realitäten durch eine
überzeitliche Wirklichkeit, die wir Ewigkeit nennen, überhöhen.

Aber dieses Reich des Geistes, der Schönheit und der Liebe,
das uns geschenkt und erschlossen wurde, es ist wohl
übermenschliche Begnadung, aber es ist zugleich des Menschen
Schöpfung. Wie es dem Menschen zuteil geworden ist, könnte
es ilun auch wieder einmal verloren gehen, und diese Gefahr
ist heute vielleicht besonderes groß. Dem Menschen ist das

Gotteskind anvertraut, das himmlische Unterpfand einer höheren,

schöneren, reineren Wirklichkeit. Wir sind für diese

Himmelsgabe verantwortlich. Und es gibt auch ein weltliches
Evangelium dieses Mythos, der große Dichter Carl Spitteier
schrieb es vor 90 Jahren, seine Prometheus-Dichtung: möge
über tausend Belanglosigkeiten, die uns tagein, tagaus
interessieren, dies große, einmalige Werk — der jüngeren
Generation bereits völlig entschwunden — uns niclit ganz
verloren gehen: auch dies ein echter Weihnachtswunsch an und
für unsere Eigenwelt.

Und so dürfen wir auch auf unsere Weise ein wahres
Weihnachten feiern, wir, die wir versuchen, das kirchliche Dogma
von seiner Erstarrung zu erlösen, es wieder aufzulösen in den

uralten tiefsinnigen und vielsinnigen Mythos. Wir können und
wollen uns an alles Volkes Weihnachtsfreude mitfreuen, wir
tun es mit dem Bewußtsein, mitzuschwingen in einer
jahrtausendealten Menschheitsselmsucht, und mit dem innigen
Wunsch, daß dieses wunderbare und unerfindbare Fest unsenn
Volk, ungestört von den tausend Aeußerlichkeiten, die sich
ihm angeheftet haben, ein inneres Erlebnis bleiben möge,
welche Deutung seines Tiefsinnes ihm auch abgewonnen werde.
Nicht die Deutung, sondern das Erlebnis selbst und die Fälligkeit

zu solchem Erlebnis ist das Wichtigste: Ahnung und
Bejahung einer höheren geistigen Welt, Sehnsucht nach einem
Licht, das, wie Luther es in seinem Weihnachtslied ausdrückt,
«der Welt einen neuen Schein gibt». Gustav Wyneken

Abgeschrieben bei

Die folgenden Episoden aus Sagen des klassischen Altertums
sind dem Buch «Götter und Helden der Griechen» von Eckert
Peterich entnommen.

«Persephone, die Tochter Demeters, wurde von Hades
entführt. Vergeblich forderte Zeus den Hades auf, das Mädchen
herauszugeben. Persephone, die schon vom Granatapfel gekostet,

den ihr Hades gereicht, war durch diesen Liebeszauber
dem Uiiterweltsbeherrscher verfallen».

Der bewußte Apfel scheint also schon bei den alten Griechen
seine schicksalhafte Rolle gespielt zu haben. Daß er, anders als

zum Beispiel in der biblischen Darstellung des Sündenfalles,
vom Mann der Frau gereicht wurde, ist in diesem Zusammenhang

nebensächlich.
«Inuner tiefer verstrickten sich die Mensclien in Sündhaftigkeit,

bis Zeus beschloß, sie durch eine Sindflut zu vernichten.

Davon erfuhren der fromme Deukalion, ein Sohn des
Prometheus, und seine Gattin Pyrrha, eine Tochter der Pandora.
Sie bauten sich ein Schiff und entkamen der Flut. Und als

sich das Wasser am 9. Tage wieder verzogen und das Schiff
auf dem Gipfel des Parnaß landete, baten sie Zeus um neue
Menschen».

90


	Das Fest des Gotteskindes

