Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 11

Artikel: Das geschichtliche Fundament des Glaubens
Autor: Wyneken, Gustav

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411196

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

stimmung der sittlichen Ideale kionnte der Diesseitsmensch
auf weite Strecken mit dem Christenglauben einig gehen, eben
weil es allgemein giiltige und nicht nur christliche Mensch-
werte sind; aber niemals kann er der Unwahrheit, der Unge-
rechtigkeit und der Unsittlichkeit dieser ausschlieBlichen Iden-
tifikation mit dem Christenglauben seine Zustimmung geben.

Auf alle diese Vorfragen und Entscheidungen also miifite
ein Kirchentag eintreten und miifite sie ernsthaft zur Diskus-
sion stellen, wenn er hofft, die unchristlich gewordene gente
perduta ansprechen und herbeiholen zu kénnen.

Schlu3: Zu den Basler Diskussionen gehorte nun vor allem
auch die fir die eventuelle Wiedervereinigung von Stadt und
Land von christlichen Kreisen vorgeschlagene Verchristlichung
der Basler Stadtschulen; wenn nicht alles tiuscht, wird diese
erst noch zu erwartende Auseinandersetzung aufregender und
heifler werden als alle die drei oben dargestellten und bereits
geschichtlich gewordenen Diskussionen. Sie ist aber heute noch
nicht darstellungsreif. Auf diese eminent wichtige Frage wer-
den wir, zusammen mit der Kirchentagsrede von Bundesrat
Wahlen, zu gegebener Zeit noch zuriickkommen. Omikron

Gustav Wyneken

Das geschichtliche Fundament des Glaubens

1.

Das Hauptstiick des Glaubens, das zentrale Dogma des Be-
kenntnisses der christlichen Kirche ist die Lehre von der
Menschwerdung des Gottessohnes. Diese Lehre ist im Sinn des
Christentums kein Mythos wie die mancherlei Erzihlungen
anderer antiker Religionen von Menschwerdungen ihrer Got-
ter, sei es, daf3 diese in unbestimmter grauer Vorzeit stattge-
funden haben sollen, sei es, daB sie sich, wie die Jahreszeiten,
allmidhlich in einem mythischen Raum wiederholen. Die christ-
liche Vorstellung ist eine v6llig andere. Die von ihr geglaubte
Menschwerdung des Gottessohnes ist ein nachweisbhares histo-
risches Ereignis. Zur Zeit der romischen Kaiser Augustus und
Tiberius hat es in Palidstina stattgefunden. Ein dort beheima-
teter Jude namens Jesus, der von den Rémern, vielleicht als

vermeintlicher Aufriihrer, hingerichtet wurde, war in Wirklich.
keit der Sohn Gottes, der Menschengestalt angenommen hatte,
was aber nur von einem engen Anhiingerkreis erkannt wurde,
und zwar erst, als er am dritten Tag nach seinem Tode wieder
lebendig «auferstand» und seinen Anhiingern erschien. Sie
glaubten seitdem, sein Tod und seine Auferstehung hiitten
welterlosende Bedeutung.

9

Dieser Glaube an den Gottessohn Jesus besteht offenbar aus
zwei Stiicken. Das eine ist die Bekanntschaft mit einem histo-
rischen Faktum, eben der Person, des Lebens, des Auftretens
und des Schicksales dieses Jesus. Das zweite ist die Deutung,
die man diesem historischen Faktum gibt («Gottessohn»). Und
daf} es sich um die Bedeutung eines realen historischen Fak-
tums handelt, unterscheidet den christlichen Glauben von
«heidnischen» Mythen.

Die Annahme oder Kenntnis irgend eines historischen Fak-
tums ist kein religioser Akt. Wir kennnen die Geschichte Alex-
anders oder Cisars oder Sokrates’ oder Luthers aus der ge-
schichtlichen Ueberlieferung, die von der Geschichtswissen-
schaft gepriift wird, und so auch die Ueberlieferung von Jesus.
Erst die Deutung seiner Erscheinung macht ihn zu einer reli-
giosen Grofle, und diese Deutung ist Sache der religiésen Phan-
tasie und insofern frei, das hei3t nicht an wissenschaftliche
Beweisfithrung gebunden.

3.

Ohne diese Deutung ist das Christentum keine Religion
mehr («entmythisiertes Christentum»). Aber die Deutung hat
nur Sinn, nur dann einen Gegenstand, wenn das zu deutende
Faktum wahr ist und nicht ein blof3 erdichtetes Faktum. Die
Frage nach der Wahrheit und Zuverlissigkeit der geschicht-
lichen Ueberlieferung hat also den Vortritt vor der Frage nach
der Wahrheit ihrer Deutung. Wie steht es damit?

4,
a) Die einzige Ueberlieferung, die wir von Jesus haben, be-
steht in den vier Evangelien, also in Schriften, die im Kreis
der christlichen Gemeinde entstanden und nach Annahme der

schen Klasse lingst ihren Frieden mit der Kirche geschlossen, und dic
noch vorhandenen biirgerlichen Freidenker waren nur mehr die letzten
Mohikaner einer Geistesrichtung, die auf die Ideale der einstigen biirger-
lichen Revolution zuriickgriff und deren Erbe anzutreten die moderne
sozialistische Bewegung sich anschickte. Die sozialistischen Freidenker
erkannten ganz richtig, daBl die Voraussetzung der geistigen Befreiung
der Menschheit nur deren dkonomische Befreiung sein kann. Der Kapi-
talismus mit seinem Krisenzyklus waltet wie ein unerbittliches Schicksal
iiber den Menschen, und sie stehen diesem Schicksal ohnmichtig gegen-
iiber wie der Urmensch cinst den unverstandenen Naturgewalten. Das
zwingt noch viele Menschen, die den Zusammenhang nicht erkennen, auf
die Knie. Erst die Beherrschung der sozialen Krifte wird die Menschheit
von der Angst vor Kulturkatastrophen befreien, so wie die Beherrschung
der Naturkrifte uns um ein gutes Stiick in der Erkenntnis der Natu.-
zusammenhiinge vorwirts gebracht und unser Vertrauen auf ,Vernunft
und Wissenschaft, des Menschen allerhichste Kraft” gestiirkt hat.

Gerade diese soziologische Einstellung war und blieb den meisten biir-
gerlichen Freidenkern fremd, obwohl gewisse gescllschaftliche Erschei-
nungen eine solche um die Jahrhundertwende jedem denkenden Menschen
aufdringen muBte. Die Zusammenballung von groBlen Arbeitermassen in
den an Umfang stiindig wachsenden Betricbsstitten der Industrie muBte
zwangslidufig zur Erstarkung der sozialistischen Bewegung fiihren; die
Einbeziehung der in den ProduktionsprozeB fiihrte
zwangsliufig zur Ausbreitung der Emanzipationsbewegung mit ihrem Ruf

Frauen ebenso
nach Gleichberechtigung der Frau; damit stand im Zusammenhang die
fortschreitende Zersetzung der biirgerlichen Familie usf. Ja sogar auf
dem engeren kirchenpolitischen Gebiete muBte sich die Beobachtung auf-
dringen, daB die Kirche als wirtschaftspolitische Macht (GroBgrundbe-
sitz der Kirchen und Kldster) viele Existenzen in dauernder dkonomi-
scher Abhiingigkeit hielt, wodurch letztere — trotz wachsender Aufkli-
rung — daran gehindert wurden, auch nur den Austritt aus der Kirche
zu wagen, Die Kirche war cben nicht nur eine Stiitze der herrschenden
Klasse, sondern gehorte selbst zur privilegierten Gesel!schaftsschicht, un:

84

der Kampf gegen die Kirche war ein Stiick Klassenkampf. Unberiihrt
durch diese Einsicht blieb die Idcologie der biirgerlichen Freidenker un-
entwegt auf einen ,reinen’, d.h. scheinbar unpolitischen Geisteskampf
eingestellt.

So kam es denn in der Nachkriegszeit zu einer ersten Spaltung der
internationalen Freidenkerbewegung. Im Jahre 1924 traten auf Einladung
des ,Freidenkerbundes Oesterreichs’ die Vertreter der ecinzelnen prole-
tarischen Freidenkerverbiinde in Wien zusammen, um iiber die Griindung
einer eigenen sozialistischen Freidenker-Internationale zu beraten. Ich
entwarf neue programmatische ,Richtlinien’ in marxistischem Geiste, und
es wurde beschlossen, dieselben der bestehenden biirgerlichen Freidenker-
Internationale (Sitz Briissel) zur Annahme vorzulegen. Es war nur ein
Héflichkeitsakt, denn es war von jener Seite bei dem damaligen Stand
der Dinge keine ideologische Kapitulation zu erwarten. So wurde denn
im folgenden Jahre in Bad Teplitz (Bohmen) eine neue ,Internationale
Proletarischer Freidenker’ (IPF) gegriindet, zu deren Vorsitzenden ich
gewihlt wurde. Als Sekretir wurde der Obmann des @sterreichischen
Freidenkerbundes bestellt, woraus sich von selbst Wien als Sitz der
neuen Vereinigung ergab. Ich selbst ging vorzeitig in Pension (1923), um
mich ganz der Freidenkerbewegung widmen zu kénnen.»

Nach Hinwecisen auf die Schwierigkeiten bei der Ueberwindung
alter Gebriuche und gesellschaftlicher Gewohnheiten im Kampf
um die geistige Befreiung der jahrhundertelang in religisen Fes-
seln gehaltenen arbeitenden Menschen, fihrt Hartwig dann fort:

«Der scheinbare Widerspruch 16st sich, wenn man die Psychologie zu
Rate zieht, die den Nachweis erbracht hat, daB dic friihesten Kindheits:
cindriicke von entscheidender Bedeutung fiir unser ferneres Leben sind.
(Notabene: Die Vertreter der Kirche wuBten dies ganz genau, und in den
Vorlesungen iiber Psychoanalyse an der Wiener Universitit waren viele



Wissenschaft 50 bis 100 Jahre nach den in ihnen berichteten
Tatsachen verfaB3t wurden.

b) Die zeitgendssische (griechische, roémische) Literatur
weil} nichts von Jesus und auch nichts von einer durch ihn her-
vorgerufenen Volkshewegung.

¢) Aber sogar in der christlichen Gemeinde weil3 man 20 bis
30 Jahre nach Jesus anscheinend nichts von einem geschicht-
lichen Jesus und von alledem, was die Evangelien von seinem
Leben, Lehren und Tod erzihlen: Paulus, der das Evangelium
von Jesus in die Welt hinaustriigt, schweigt in seinen Briefen
villig iiber das Leben dieses Jesus (die einzige Ausnahme, 1.
Korr. 11, 23 bis 29, ist ein spiterer Einschub, der den Zusam-
menhang unterbricht).

d) Die Evangelien sind keine Werke der Geschichtsschrei-
bung oder Biographie. Sie erzihlen im Stil des Mirchens vom
Erdenwallen eines Gottes — beginnend, wie auch andere
mythische Erzihlungen, mit der jungfriiulichen Geburt iiber
unziihlige Wundertaten, zwei Gotteserscheinungen, Tod und
Auferstehung bis zur Riickkehr in den «Himmel» — welcher
Unbefangene wiirde sie je anders denn als Mirchen lesen?
Erbauungsbiicher, nicht Geschichtsbiicher.

¢) Und fiir zahlreiche berichtete Anekdoten und Wunder-
taten ist die Quelle nachweisbar: das Alte Testament, doch
nicht nur dieses, auch indische und vielleicht sogar chinesische
Geschichten scheinen einen Beitrag geliefert zu haben.

f) Diese Evangelien widersprechen einander auf Schritt und
Tritt. Die Jesusgestalt des 4. Evangeliums ist v6llig unverein-
bar mit der der ersten drei, und auch diese sind voller Wider-
spriiche und von ihnen nicht bemerkter tatsichlicher Unméog-
lichkeiten. Und in je spiiterer Zeit sie abgefaflt sind, um so
mehr wissen sie zu erzihlen.

AbschlieBend ist also zu sagen, dal niemand auf den Ge-
danken kommen wiirde, diese Schriften als geschichtliche
Ueberlieferung zu lesen, wenn das dogmatische oder naive Vor-
urteil, Erziehung und Gewohnung nicht dem jahrhundertelang
Vorschub geleistet hiitten und nicht dem seelischen Bediirfnis
und Herzenswunsch entgegengekommen wiren.

3.

Es wire zu viel behauptet, wenn man sagen wollte: also hat
Jesus nie existiert. Es ist méglich, wenn auch unbeweisbar, daf3
irgend eine geschichtliche Gestalt, vielleicht ein edler Schwiir-
mer, der zum Mirtyrer wurde, der Evangelien-Dichtung zu
Grunde lag. Was wir mit Sicherheit sagen konnen, ist nur, daB3
wir mit Sicherheit keine seiner Worte, keine seiner Taten
kennen. Und was wir mit Ernst zuriickweisen miissen, ist der
Anspruch, die fehlende geschichtliche Wahrheit ersetzen oder
erginzen zu konnen durch den «Glauben», das heilit durch
Wunsch und Bediirfnis. Das wiire ein frevles Spiel mit Wahr-
heit und Liige.

6.

Aber selbst wenn wir mehr von diesem Jesus der Evangelien
zu wissen glaubten, als wir wissen, was fiir ein Wissen wiire
das? Ein geschichtliches. Und alles geschichtliche Wissen ist
(zum Unterschied vom naturwissenschaftlichen) unbeweisbar,
weil man das Experiment darauf nie machen kann: alle ge-
schichtliche Aussage betrifft nie mehr als eine Wahrscheinlich-
keit. Selbst Augenzeugen des Lebens Jesu — was wiillten
wir schon iiber ihre intellektuelle und moralische Qualifika-
tion? — und sie kénnten immer nur ihren personlichen und
dufleren Eindruck von ihm wiedergeben, denn niemand kann
des andern Gedanken lesen.

Und auf diesem schwankenden Boden geschichtlicher Aus-
sage, auf ein «Vielleicht» und besten Falles ein «Wahrschein-
lichs — eine Religion griinden? («Wann wird man aufhéren,
an den Faden einer Spinne nichts weniger als die ganze Ewig-
keit hingen zu wollen?» sagt Lessing in diesem Zusammen-
hang.) Und noch einmal: wir wenden uns hier nicht gegen die
eigentliche religiose Aussage des Christentums, ndmlich die
Deutung des Jesusgestalt als einer Gotteserscheinung, sondern
wir entziehen dieser Deutung ihr Objekt: die Jesusgestalt sel-
ber, die vollig unsicher und mit iiberwiegender Wahrschein-
lichkeit erdichtet ist. Damit fillt dann ihre Deutung von selbst
in sich zusammen. Vor der religiosen Frage steht die ge-
schichtswissenschaftliche und literarische. Und Jesus — was ist
er uns sicher? Sicher: nur eine literarische Figur.

katholische Geistliche zu schen. SchlieBlich ist auch die katholische
Beichte cine Art Psychoanalyse.) Es war daher zweifellos notwendig, dal}
auch die Freidenker sich mehr als bisher mit psychologischer Religions-
kritik befassen muBten, denn es lag die Gefahr nahe, daB die Freidenker-
bewegung mit ihrer iiberwiegend rationalistischen Aufklirungsmethode
als kulturriickstindige Kulturorganisation’ (Luitpold Stern) ins Hinter-
treffen geriet. Schon das hiitte uns stutzig machen miissen, daB wir in
unseren Agitationsversammlungen beim Einsammeln der Kirchenaustritte
oft zu héren bekamen: ,Ich wiirde diesen nur mehr formalen Schritt
sofort tun, aber solange meine Mutter noch lebt, kann ich mich dazu
nicht entschlicBen.” (Natiirlich kann umgckehrt ein starker Oedipus-
Komplex aus Protest gegen den eigenen Vater zum Abfall von der
Kirche fiihren, besonders dann, wenn der Vater religiss ist.)

Vor allem ist es aber die Sexualstruktur unserer heutigen Gesellschaft,
die sich kirchenerhaltend auswirkt. Die christliche ,Moral’ ist im wesent-
lichen cine Geschlechtsmoral. (Man beachte die iiblichen Fragen bei der
katholischen Beichte!) In diesem Sinne war auch die Enzyklika des Pap-
stes Pius XI. iiber die christliche Ehe (,Casti connubii’) vom 31.Dezem-
ber 1930 richtig zu verstehen, die in scharfer Form gegen die ,widerna-
tirlichen’ modernen Neigungen im ehelichen Verkehr (Geburtenbeschriin-
kung) Stellung nahm. Natiirlich hielten sich in der Praxis auch dic
gliubigsten Katholiken nicht an die Vorschriften ihres obersten Hirten,
denn stiirker als alle géttlichen und piipstlichen Gebote sind die skono-
mischen Verhiiltnisse auf Erden. Aber die Kirche begniigte sich auch in
dicsem Falle damit, Schuldgefiihle zu wecken, was wieder ihre tiefere
bsychologische Einsicht beweist. Der englische Psychoanalytiker Jones
hat es richtig formuliert: Ohne Schuldgefiihl gibe es kein Christentum
n]l‘hl‘.

So wurde ich durch das Stiick unverstandenen Lebens, das sich mir
m Rahmen der Freidenkerbewegung darbot, zur Beschiiftigung mit der
sychologic gedriingt.»

Den AbschluB dieses Kapitels bildet cine knappe Skizze der
nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges gegebenen Situation;
Hartwig, der «Wahrheitsfanatiker» und «ewige Forscher», schrieb:

«. .. Wihrend nimlich — wie erwihnt — nach dem Ersten Weltkrieg
eine starke Kirchenaustrittshewegung zu verzeichnen war, so zeigte sich
nach dem Zweiten Weltkrieg genau das Gegenteil. Was war geschehen?
Durch die Ausgestaltung der Flugwaffe war die Zerstérung ins Hinterland
getragen worden, das bisher von den unmittelbaren Auswirkungen des
Vilkermordens verschont geblieben war. Die Kriegshandlungen vollzogen
sich nicht mehr nur an den militirischen Fronten, sondern suchten alle
Nachschublinien des Gegners zu storen; die ,Etappe’ war kein Schutzge-
biet mehr. Die stindige Alarmbereitschaft aller Einwohner — namentlich
in den GroBstidten, wo die Bevilkerung viele Stunden bei Tag und
Nacht in Luftschutzkellern zubrachte — wirkte sich in einer seclischen
Erschiitterung der Menschen aus, die sich einerseits in einer geistigen
Krise der Intellektuellen spiegelte, andererseits ihren Ausdruck in irra-
tionalen Gedankengingen fand. (In den Zeitschriften jener Epoche tau-
chen Horoskope auf, und in den USA soll es heute noch mehr als 20 000
berufsmiiige Astrologen geben.) Das einfache Volk fliichtet — wie vor
Zeiten in miBlichen Lebenslagen (Epidemien, MiBlernten usw.) — wieder
in die Religion.

Dazu kommt noch cin weiteres Moment: Die Erfindung der Atom-
bombe hatte der Friedensbewegung einen neuen Auftrieb gegeben; Frie-
denskongresse wurden abgehalten und allenthalben Unterschriften ge-
sammelt, um die Aechtung der die ganze Zivilisation bedrohenden ncuen
Kriegswaffe durchzusetzen. An dieser Bewegung beteiligten sich auch
viele Geistliche, und so war eine Briicke gefunden, die von der sozialisti-
schen Bewegung zum klerikalen Lager fiihrte. Die Freidenkerbewegung
stieB daher — aus taktischen Griinden — auf vielfache Widerstinde im
politischen Leben. Wieder einmal hatte sich die Praxis als weit kompli-
zierter erwiesen denn aller theoretisicrende Fortschrittsglaube. Immer
schiirfer trat dic soziale Frage in den Blickpunkt kultureller Bestre

bungen.»

85



	Das geschichtliche Fundament des Glaubens

