
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 11

Artikel: Das geschichtliche Fundament des Glaubens

Autor: Wyneken, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stimmung der sittlichen Ideale könnte der Diesseitsmensch
auf weite Strecken mit dem Christenglauben einig gehen, eben
weil es allgemein gültige und nicht nur christliche Menschwerte

sind; aber niemals kann er der Unwahrheit, der
Ungerechtigkeit und der Ulisittlichkeit dieser ausschließlichen
Identifikation mit dem Christenglauben seine Zustimmung geben.

Auf alle diese Vorfragen und Entscheidungen also müßte
ein Kirchentag eintreten und müßte sie emsthaft zur Diskussion

stellen, wenn er hofft, die unchristlich gewordene gente
perduta ansprechen und herbeiholen zu können.

Schluß: Zu den Basler Diskussionen gehörte nun vor allem
auch die für die eventuelle Wiedervereinigung von Stadt und
Land von christlichen Kreisen vorgeschlagene Verchristlichung
der Basler Stadtschulen; wenn nicht alles täuscht, wird diese
erst noch zu erwartende Auseinandersetzung aufregender und
heißer werden als alle die drei oben dargestellten imd bereits
geschichtlich gewordenen Diskussionen. Sie ist aber heute noch
nicht darstellungsreif. Auf diese eminent wichtige Frage werden

wir, zusammen mit der Kirchentagsrede von Bundesrat
Wahlen, zu gegebener Zeit noch zurückkommen. Omikron

Gustav Wyneken

Das geschichtliche Fundament des Glaubens
1.

Das Hauptstück des Glaubens, das zentrale Dogma des
Bekenntnisses der christlichen Kirche ist die Lehre von der
Menschwerdung des Gottessohnes. Diese Lehre ist im Sinn des

Christentums kein Mythos wie die mancherlei Erzählungen
anderer antiker Religionen von Menschwerdungen ihrer Götter,

sei es, daß diese in unbestimmter grauer Vorzeit stattgefunden

liaben sollen, sei es, daß sie sich, wie die Jahreszeiten,
allmählich in einem mythischen Raum wiederholen. Die christliche

Vorstellung ist eine völlig andere. Die von ihr geglaubte
Menschwerdung des Gottessohnes ist ein nachweisbares
historisches Ereignis. Zur Zeit der römischen Kaiser Augustus imd
Tiberius hat es in Palästina stattgefunden. Ein dort beheimateter

Jude namens Jesus, der von den Römern, vielleicht als

sehen Klasse längst ihren Frieden mit der Kirche geschlossen, und die
noch vorhandenen bürgerlichen Freidenker waren nur mehr die letzten
Mohikaner einer Geistesriehtung, die auf die Ideale der einstigen bürgerlichen

Revolution zurückgriff und deren Erbe anzutreten die moderne
sozialistische Bewegung sich anschickte. Die sozialistischen Freidenker
erkannten ganz richtig, daß die Voraussetzung der geistigen Befreiung
der Menschheit nur deren ökonomische Befreiung sein kann. Der
Kapitalismus mit seinem Krisenzyklus waltet wie ein unerbittliches Schicksal
über den Menschen, und sie stehen diesem Schicksal ohnmächtig gegenüber

wie der Urmensch einst den unverstandenen Naturgewalten. Das

zwingt noch viele Menschen, die den Zusammenhang nicht erkennen, auf
die Knie. Erst die Beherrschung der sozialen Kräfte wird die Menschheit
von der Angst vor Kulturkatastrophen befreien, so wie die Beherrschung
der Naturkräfte uns um ein gutes Stück in der Erkenntnis der Natu.-
zusammenhänge vorwärts gebracht und unser Vertrauen auf Vernunft
und Wissenschaft, des Menschen allerhöchste Kraft' gestärkt hat.

Gerade diese soziologische Einstellung war und blieb den meisten
bürgerlichen Freidenkern fremd, obwohl gewisse gesellschaftliche Erscheinungen

eine solche um die Jahrhundertwende jedem denkenden Menschen

aufdrängen mußte. Die Zusammenballung von großen Arbeiterinassen in
den an Umfang ständig wachsenden Betriebsstätten der Industrie mußte
zwangsläufig zur Erstarkung der sozialistischen Bewegung führen; die
Einbeziehung der Frauen in den Produktionsprozeß führte ebenso

zwangsläufig zur Ausbreitung der Emanzipationsbewegung mit ihrem Ruf
nach Gleichberechtigung der Frau; damit stand im Zusammenhang die
fortschreitende Zersetzung der bürgerlichen Familie usf. Ja sogar auf
dem engeren kirchenpolitischen Gebiete mußte sich die Beobachtung
aufdrängen, daß die Kirche als wirtschaftspolitische Macht (Großgrundbesitz

der Kirchen und Klöster) viele Existenzen in dauernder ökonomischer

Abhängigkeit hielt, wodurch letztere — trotz wachsender Aufklärung

— daran gehindert wurden, auch nur den Austritt aus der Kirche
zu wagen. Die Kirche war eben nicht nur eine Stütze der herrschenden
Klasse, sondern gehörte selbst zur privilegierten Gesellschaftsschicht, und

vermeintlicherAufrührer, hingerichtet wurde, war in Wirklichkeit

der Sohn Gottes, der Menschengestalt angenommen hatte,
was aber nur von einem engen Anhängerkreis erkannt wurde,
und zwar erst, als er am dritten Tag nach seinem Tode wieder
lebendig «auferstand» und seinen Anhängern erschien. Sie

glaubten seitdem, sein Tod und seine Auferstehung hätten
welterlösende Bedeutung.

o

Dieser Glaube an den Gottessohn Jesus besteht offenbar aus

zwei Stücken. Das eine ist die Bekanntschaft mit einem
historischen Faktum, eben der Person, des Lebens, des Auftretens
und des Schicksales dieses Jesus. Das zweite ist die Deutung,
die man diesem historischen Faktum gibt («Gottessohn»). Und
daß es sich um die Bedeutung eines realen historischen
Faktums handelt, unterscheidet den christlichen Glauben von
«heidnischen» Mythen.

Die Annahme oder Kenntnis irgend eines historischen
Faktums ist kein religiöser Akt. Wir kenniieii die Geschichte
Alexanders oder Cäsars oder Sokrates' oder Luthers aus der
geschichtlichen Ueberlieferung, die von der Geschichtswissenschaft

geprüft wird, und so auch die Ueberlieferung von Jesus.

Erst die Deutung seiner Erscheinung macht ihn zu einer
religiösen Größe, und diese Deutung ist Sache der religiösen Phantasie

und insofern frei, das heißt nicht an wissenschaftliche
Beweisführung gebunden.

3.

Ohne diese Deutung ist das Christentum keine Religion
mehr («entmythisiertes Christentum»). Aber die Deutung hat

nur Sinn, nur dann einen Gegenstand, wenn das zu deutende
Faktum wahr ist und nicht ein bloß erdichtetes Faktum. Die

Frage nach der Wahrheit und Zuverlässigkeit der geschichtlichen

Ueberlieferung hat also den Vortritt vor der Frage nach

der Wahrheit ihrer Deutung. Wie steht es damit?

4.

a) Die einzige Ueberlieferung, die wir von Jesus haben,
besteht in den vier Evangelien, also in Schriften, die im Kreis
der christlichen Gemeinde entstanden und nach Annahme der

der Kampf gegen die Kirche war ein Stück Klassenkampf. Unberührt
durch diese Einsicht blieb die Ideologie der bürgerlichen Freidenker
unentwegt auf einen reinen', d. h. scheinbar unpolitischen Geisteskampf
eingestellt.

So kam es denn in der Nachkriegszeit zu einer ersten Spaltung der

internationalen Freidenkerbewegung. Im Jahre 1924 traten auf Einladung
des Freidenkerbundes Oesterreichs' die Vertreter der einzelnen
proletarischen Freidenkerverbände in Wien zusammen, um über die Gründung
einer eigenen sozialistischen Freidenker-Internationale zu beraten. Ich

entwarf neue programmatische Richtlinien' in marxistischem Geiste, und

es wurde beschlossen, dieselben der bestehenden bürgerlichen Freidenker-
Internationale (Sitz Brüssel) zur Annahme vorzulegen. Es war nur ein

Höflichkeitsakt, denn es war von jener Seite bei dem damaligen Stand

der Dinge keine ideologische Kapitulation zu erwarten. So wurde denn

im folgenden Jahre in Bad Teplitz (Böhmen) eine neue Internationair
Proletarischer Freidenker' (IPF) gegründet, zu deren Vorsitzenden ich

gewählt wurde. Als Sekretär wurde der Obmann des österreichischen
Freidenkerbundes bestellt, woraus sich von selbst Wien als Sitz der

neuen Vereinigung ergab. Ich selbst ging vorzeitig in Pension (1925), um

mich ganz der Freidenkerbewegung widmen zu können.»

Nach Hinweisen auf die Schwierigkeiten bei der Ueberwindung
alter Gebräuche und gesellschaftlicher Gewohnheiten im Kampf

um die geistige Befreiung der jahrhundertelang in religiösen
Fesseln gehaltenen arbeitenden Menschen, fährt Hartwig dann fort:

«Der scheinbare Widerspruch löst sich, wenn man die Psychologie zu

Rate zieht, die den Nachweis erbracht hat, daß die frühesten Kindhcits-
eindrücke von entscheidender Bedeutung für unser ferneres Leben sind.

(Notabene: Die Vertreter der Kirche wußten dies ganz genau, und in den

Vorlesungen über Psychoanalyse an der Wiener Universität waren viele

84



Wissenschaft 50 bis 100 Jahre nach den in ihnen berichteten
Tatsachen verfaßt wurden.

b) Die zeitgenössische (griechische, römische) Literatur
weiß nichts von Jesus und auch nichts von einer durch ihn
hervorgerufenen Volksbewegung.

c) Aber sogar in der christlichen Gemeinde weiß man 20 bis
30 Jahre nach Jesus anscheinend nichts von einem geschichtlichen

Jesus und von alledem, was die Evangelien von seinem
Leben, Lehren und Tod erzählen: Paulus, der das Evangelium
von Jesus in die Welt hinausträgt, schweigt in seinen Briefen
völlig über das Leben dieses Jesus (die einzige Ausnahme, 1.

Korr. 11, 23 bis 29, ist ein späterer Einschub, der den
Zusammenhang unterbricht).

tl) Die Evangelien sind keine Werke der Geschichtsschreibung

oder Biographie. Sie erzählen im Stil des Märchens vom
Erdenwalleii eines Gottes — beginnend, wie auch andere
mythische Erzählungen, mit der jungfräulichen Geburt über
unzählige Wundertaten, zwei Gotteserscheinungen, Tod und
Auferstehung bis zur Rückkehr in den «Himmel» — welcher
Unbefangene würde sie je anders denn als Märchen lesen?
Erbauungsbücher, nicht Geschichtsbücher.

e) Und für zahlreiche berichtete Anekdoten und Wundertaten

ist die Quelle nachweisbar: das Alte Testament, doch
nicht nur dieses, auch indische und vielleicht sogar chinesische
Geschichten scheinen einen Beitrag geliefert zu haben.

f) Diese Evangelien widersprechen einander auf Schritt und
Tritt. Die Jesusgestalt des 4. Evangeliums ist völlig unvereinbar

mit der der ersten drei, und auch diese sind voller Widersprüche

und von ihnen nicht bemerkter tatsächlicher
Unmöglichkeiten. Und in je späterer Zeit sie abgefaßt sind, um so
mehr wissen sie zu erzählen.

Abschließend ist also zu sagen, daß niemand auf den
Gedanken kommen würde, diese Schriften als geschichtliche
Ueberlieferung zu lesen, wenn das dogmatische oder naive
Vorurteil, Erziehung und Gewöhnung nicht dem jahrhundertelang
Vorschub geleistet hätten und nicht dem seelischen Bedürfnis
und Herzenswunsch entgegengekommen wären.

katholische Geistliche zu sehen. Schließlich ist auch die katholische
Beichte eine Art Psychoanalyse.) Es war daher zweifellos notwendig, daß
auch die Freidenker sich mehr als bisher mit psychologischer Religionskritik

befassen mußten, denn es lag die Gefahr nahe, daß die Freidenkerbewegung

mit ihrer überwiegend rationalistischen Aufklärungsmethode
als ,kulturrückständige Kulturorganisation' (Luitpold Stern) ins Hintertreffen

geriet. Schon das hätte uns stutzig machen müssen, daß wir in
unseren Agitationsversammlungen beim Einsammeln der Kirchenaustritte
oft zu hören bekamen: ,Ich würde diesen nur mehr formalen Schritt
sofort tun, aber solange meine Mutter noch lebt, kann ich mich dazu
nicht entschließen.' (Natürlich kann umgekehrt ein starker Oedipus-
Komplex aus Protest gegen den eigenen Vater zum Abfall von der
Kirche führen, besonders dann, wenn der Vater religiös ist.)

Vor allem ist es aber die Scxualstruktur unserer heutigen Gesellschaft,
die sich kirchenerhaltend auswirkt. Die christliche Moral' ist im wesentlichen

eine Gcschlechtsmoral. (Man beachte die üblichen Fragen bei der
katholischen Beichte!) In diesem Sinne war auch die Enzyklika des Papstes

Pius XI. über die christliche Ehe (.Casti connubii') vom 31. Dezember

1930 richtig zu verstehen, die in scharfer Form gegen die widernatürlichen'

modernen Neigungen im ehelichen Verkehr (Geburtenbeschränkung)

Stellung nahm. Natürlich hielten sich in der Praxis auch die
gläubigsten Katholiken nicht an die Vorschriften ihres obersten Hirten,
denn stärker als alle göttlichen und päpstlichen Gebote sind die ökonomischen

Verhältnisse auf Erden. Aber die Kirche begnügte sich auch in
diesem Falle damit, Schuldgefühle zu wecken, was wieder ihre tiefere
psychologische Einsicht beweist. Der englische Psychoanalytiker Jones
n>t es richtig formuliert: Ohne Schuldgefühl gäbe es kein Christentum
mehr.

So wurde ich durch das Stück unverstandenen Lebens, das sich mir
"n Rahmen der Freidenkerbewegung darbot, zur Beschäftigung mit der
Psycholog ie gedrängt.»

5.

Es wäre zu viel behauptet, wenn man sagen wollte: also hat
Jesus nie existiert. Es ist möglich, wenn auch unbeweisbar, daß
irgend eine geschichtliche Gestalt, vielleicht ein edler Schwärmer,

der zum Märtyrer wurde, der Evangelien-Dichtung zu
Grunde lag. Was wir mit Sicherheit sagen können, ist nur, daß
wir mit Sicherheit keine seiner Worte, keine seiner Taten
kennen. Und was wir mit Ernst zurückweisen müssen, ist der
Anspruch, die fehlende geschichtliche Wahrheit ersetzen oder
ergänzen zu können durch den «Glauben», das heißt durch
Wunsch und Bedürfnis. Das wäre ein frevles Spiel mit Wahrheit

und Lüge.

6.

Aber selbst wenn wir mehr von diesem Jesus der Evangelien
zu wissen glaubten, als wir wissen, was für ein Wissen wäre
das? Ein geschichtliches. Und alles geschichtliche Wissen ist
(zum Unterschied vom naturwissenschaftlichen) unbeweisbar,
weil man das Experiment darauf nie machen kann: alle
geschichtliche Aussage betrifft nie mehr als eine Wahrscheinlichkeit.

Selbst Augenzeugen des Lebens Jesu —¦ was wüßten
wir schon über ihre intellektuelle und moralische Qualifikation?

— und sie könnten immer nur ihren persönlichen und
äußeren Eindruck von ihm wiedergeben, denn niemand kann
des andern Gedanken lesen.

Und auf diesem schwankenden Boden geschichtlicher
Aussage, auf ein «Vielleicht» und besten Falles ein «Wahrscheinlich»

— eine Religion gründen? («Wann wird man aufhören,
an den Faden einer Spinne nichts weniger als die ganze Ewigkeit

hängen zu wollen?» sagt Lessing in diesem Zusammenhang.)

Und noch einmal: wir wenden uns hier nicht gegen die
eigentliche religiöse Aussage des Christentums, nämlich die
Deutung des Jesusgestalt als einer Gotteserscheinung, sondern
wir entziehen dieser Deutung ihr Objekt: die Jesusgestalt
selber, die völlig unsicher und mit überwiegender Wahrscheinlichkeit

erdichtet ist. Damit fällt dann ihre Deutung von selbst
in sich zusammen. Vor der religiösen Frage steht die
geschichtswissenschaftliche und literarische. Und Jesus — was ist
er uns sicher? Sicher: nur eine literarische Figur.

Den Abschluß dieses Kapitels bildet eine knappe Skizze der
nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges gegebenen Situation;
Hartwig, der «Wahrheitsfanatiker» und «ewige Forscher», schrieb:

«. Während nämlich — wie erwähnt — nach dem Ersten Weltkrieg
eine starke Kirchenaustrittsbewegung zu verzeichnen war, so zeigte sich
nach dem Zweiten Weltkrieg genau das Gegenteil. Was war geschehen?
Durch die Ausgestaltung der Flugwaffe war die Zerstörung ins Hinterland
getragen worden, das bisher von den unmittelbaren Auswirkungen des
Völkermordens verschont geblieben war. Die Kriegshandlungen vollzogen
sich nicht mehr nur an den militärischen Fronten, sondern suchten alle
Nachschublinien des Gegners zu stören; die ,Etappe' war kein Schutzgebiet

mehr. Die ständige Alarmbereitschaft aller Einwohner — namentlich
in den Großstädten, wo die Bevölkerung viele Stunden bei Tag und
Nacht in Luftschutzkellern zubrachte — wirkte sich in einer seelischen
Erschütterung der Menschen aus, die sich einerseits in einer geistigen
Krise der Intellektuellen spiegelte, andererseits ihren Ausdruck in
irrationalen Gedankengängen fand. (In den Zeitschriften jener Epoche
tauchen Horoskope auf, und in den USA soll es heute noch mehr als 20 000
berufsmäßige Astrologen geben.) Das einfache Volk flüchtet — wie vor
Zeiten in mißlichen Lebenslagen (Epidemien, Mißernten usw.) ¦—¦ wieder
in die Religion.

Dazu kommt noch ein weiteres Moment: Die Erfindung der
Atombombe hatte der Friedensbewegung einen neuen Auftrieb gegeben;
Friedenskongresse wurden abgehalten und allenthalben Unterschriften
gesammelt, um die Aeehtung der die ganze Zivilisation bedrohenden neuen
Kriegswaffe durchzusetzen. An dieser Bewegung beteiligten sich auch
viele Geistliche, und so war eine Brücke gefunden, die von der sozialistischen

Bewegung zum klerikalen Lager führte. Die Freidenkerbewegung
stieß daher — aus taktischen Gründen — auf vielfache Widerstände im
politischen Leben. Wieder einmal hatte sich die Praxis als weit komplizierter

erwiesen denn aller theoretisierende Fortschrittsglaube. Immer
schärfer trat die soziale Frage in den Blickpunkt kultureller Bestre
bungen.»

85


	Das geschichtliche Fundament des Glaubens

