
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 11

Artikel: Zur Geschichte der Freidenkerbewegung (Schluss)

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fen und wurde von den Zuschauern mit Beifall und Jubel
begrüßt. Nein, von Sympathien für den katholischen Protest war,
vor dem Theater wenigstens, wenig zu spüren. Für die Katholiken

waren diese Vorgänge doch eine Mahnung, die Dinge
nicht auf die Spitze zu treiben. Widerstand war da, und man
muß mit diesem Widerstand rechnen. Bedenken wir die
Schärfe der Vorwürfe und des Protestes des Direktoriums des

katholischen Volksvereins «Beleidigung und Herausforderung
der Schweizer Katholiken — Gefährdung des konfessionellen
Friedens — Verletzung der religiösen Gefühle», bedenken wir
aber auch die Tatsache, daß die Vorstellungen in Basel sich

durchgesetzt haben und weitergeführt werden, daß andere
Städte wie Ölten, Aarau, Zofingen und Bern sich nun auch

um diese Aufführung bemühen, so glauben wir die Feststellung
verantworten zu dürfen: Dem katholischen Widerstand war
nur ein teilweiser, aber kein voller Erfolg beschieden. Die
Faust, die so hart auf den Tisch geschlagen hat, mußte es

schmerzlich wieder einmal erfahren: Schlägt die Faust zu hart
zu, so schmerzt das nicht den Tisch, wohl aber die Faust.

2. Der innerkirchliche Angriff auf den protestantisch-
kirchlichen Eheberater Dr. Th. Bovet

Auch hier setzen wir den Tatbestand als bekannt voraus. Die
persönliche und absolute Integrität Bovets stand keinen Augenblick

ün Spiel. Die Vorwürfe der wenigen Basler Pfarrer und
Theologen — sie wurden von Caux aus unterstützt — trafen
nur die Theorien, nicht aber die Person Bovets. Und was also

wurde ilun vorgeworfen? Der Eheberater lege in einigen
sexuellen Fragen den Einsichten der profanen Wissenschaften
eine zu große Bedeutung bei; in den Fragen der Homosexualität

und des vorehelichen Geschlechtsverkehrs wisse er sich

weniger durch die Gebote der Heiligen Schrift, stärker aber
durch modern medizinische Einsichten gebunden. Die absolute

Gültigkeit der biblischen Vorschriften dulde ein solches
Ausweichen nicht. Darum sei Dr. Bovet als Referent am Kirchentag

untragbar.
Die Abwehr dieses intern-kirchlichen Angriffs war hart und

scharf, und die Angreifer mußten sich recht bittere Dinge sagen
lassen. Der bekannte Theologe Eduard Thurneysen meinte so¬

gar, der Angriff sei eine Schande für die Basler Pfarrerschaft.
Auf das Hin und Her dieser Auseinandersetzung gehen wir
natürlich nicht ein; wesentlich aber sind uns die folgenden
Feststellungen :

Daß der kirchliche Eheberater in diesen schwierigen
sittlichen Fragen sich stärker an die wissenschaftlich-medizinischen

Postulate der modernen Pathologie und Soziologie als

an die biblichen Gebote hält, freut uns aufrichtig; wir sind

ihm dankbar dafür. Die Kirche aber, die sich da so unentwegt
hinter ihren Eheberater stellt, manövriert sich nun doch in
eine etwas merkwürdige Lage hinein. Der Primat der modernen

Wissenschaft über die Absolutheit der Heiligen Schrift
widerspricht ihren eigensten und innersten konfessionellen
Intentionen. Das widerspricht auf alle Fälle dem, was die Kirche
sonst auf der Kanzel mid im Unterricht mit so großer Entschiedenheit

vertritt; es widerspricht dem sonst so angelegentlich
verkündigten Gebot, daß die Heilige Schrift die sicherste
Führerin gerade in Fragen der sittlichen Lebensordnimg sei und
daß ihr deswegen der absolute Primat über alle menschliche
ratio und über alle Wissenschaft zukomme.

Nun, sollte die Kirche auf diesem ihrem neuen Weg von der

Heiligen Schrift weg zur Realität und zur Wissenschaft hin
noch einige Schritte weiter hinaus wagen, so könnte das uns
unverbesserlichen Weltkindern nur höchst willkommen sein.

3. Der deutsch-schiveizerisclie evangelische Kirchentag in Basel

Wenn diese Zeilen im Druck erscheinen, gehört auch der Basler

Kirchentag bereits der Geschichte an. Um einen äußerlichen
Effekt ging es den Organisatoren nicht. Der Kirchentag war niclit
als Machtdemonstration gedacht, die vor allem einmal nach

außen hin imponieren soll — er war gedacht als eine Stärkung
im Glauben, als eine Erneuerung der «Hoffnung für unsere
Zukunft». Ein eventueller Erfolg sollte sich vor allem nach innen
und nicht nach außen hin auswirken. Dank der umsichtigen
Vorbereitung und dank vor allem dem guten Willen und Ernst,
den diese kleine protestantische Elite mitbrachte, scheint es

nach den Berichten gelungen zu sein, die etwas blasse
Kirchentagslosung mit konkreten Gehalten zu füllen; der Arbeit in
den kleineren Diskussionskreisen war es dann vorbehalten,

Theodor Harlivig: Schluß

Zur Geschichte der Freidenkerbewegung
Die katholische Kirche hat von allem Anfang an den antireligiösen

Charakter der sozialistischen Bewegung richtig eingeschätzt, wie aus der
Arbeiter-Enzyklika ,Rerum novarum* des Papstes Leo XIII. deutlich
hervorgeht, und Pius XL hat zur Vierzigjahrfeier dieser berühmten Enzyklika

in einem eigenen päpstlichen Rundschreiben ,Quadragesimo anno1

(1931) noch ausdrücklich — gegen die religiösen Sozialisten polemisierend

—• erklärt: ,Der Gegensatz zwischen sozialistischer und christlicher
Gesellschaftsauffassung ist unüberbrückbar' und Religiöser Sozialismus,
christlicher Sozialismus sind Widersprüche in sich: es ist unmöglich,
gleichzeitig guter Katholik und wirklicher Sozialist zu sein.' Nicht etwa
deshalb, weil die auf eine gerechte Güterverteilung abzielenden
Bestrehungen des Sozialismus den Lehren des Christentums widersprächen,
sondern darum, weil die Kirchenfeindlichkeit der Sozialisten offenkundig

war. Es konnte auch niclit anders sein, denn der bürgerliche Macht
Staat erwartet für seine — recht erheblichen — finanziellen Zuwendun

gen an die Kirche von dieser ganz bestimmte Leistungen, die in d-.-r

Hauptsache darauf abzielen, die ,Mobilisierung der seelischen Unzufriedenheit'

der Volksmassen zu verhindern. Was bliebe auch schließlich
von der ganzen Religion übrig, wenn der straffe, politische Apparat der
Kirche zerstört würde? Darüber konnte keine heuchlerische Beteuerung
der Privatsache Religion' hinweghelfen. In diesem Sinne schrieb ich
noch einige weitere Broschüren, die teils in der Agitationsbibliothek der
österreichischen Freidenker, teils in jener des ,Bundcs proletarischer'
erschienen, wie z. B. Christentum in Theorie und Praxis', ,Die Lüge von
der religiös-sittlichen Erziehung', ,Die Revolutionierung der Frau' u. a.

Mit der sozialistischen Betrachtungsweise kam ein neues Element in die

Religionskritik der Freidenker, doch die alten Methoden der Aufklärung
erhielten sich noch lange neben der neueren Argumentation. Es gab

eine philosophische Religionskritik, die zum Teil noch auf die Zeit der

Scholastik zurückgriff; sie befaßte sich z. B. mit der Frage, wie das

Vorhandensein des Bösen in der Welt mit der Idee eines vollkommenen
Wesens, das diese beste aller möglichen Welten' (Leibnitz) erschaffen
haben soll, vereinbar sei; oder sie unterzog die sogenannten Gottesbeweise'

einer logischen Kritik. Das tat den spitzfindigen Theologen nicht
allzu weh, hatte doch sogar ein Kant mit seiner praktischen Vernunft'
für die Religion ein Hintertürchen geöffnet, nachdem die reine Vernunft
sich gegen alle Gottesbeweise ausgesprochen hatte.

Etwas peinlicher wurde von den Theologen die historische Religionskritik

empfunden; 6ie wirkte — wie Friedrich Engels treffend bemerkte

— wie ein Kanonenschuß auf ein Ritterheer, dessen Eisenpanzer nur für
einen Nahkampf mit Hieb- und Stichwaffen taugte. Die Theologen waren

genötigt, gewisse Konzessionen zu machen, da manche historische
Talsachen, die der neueren Bibelkritik zugrunde lagen, eine zu deutliche

Sprache sprachen. Noch wirksamer für die freidenkerische Propaganda
erwies sich die naturwissenschaftliche Religionskritik, die sich leicht

popularisieren ließ und sich demzufolge an den gebildeten Mittelstand
wendete, wie z. B. das bekannte Buch von Ernst Haeckel ,Die Welt-

rätsel'. Aber es soll nicht verschwiegen werden, daß in neuester Zeit

namhafte Wissenschaftler wieder den Weg zu Gott fanden, was mit der

Krisenstimmung vor und nach den Weltkriegen zusammenhängt. (Vgl.

meine Schrift ,Der Existentialismus, eine politisch reaktionäre Ideologie,
Wien 1949, Verlag R. Cerny.) Im Jahre 1933 erschien sogar eine
Broschüre von Bernhard Bavink unter dem aufreizenden Titel ,Die
Naturwissenschaft auf dem Wege zur Religion', die vom Verfasser seinen
/zahlreichen Freunden unter den Theologen' gewidmet worden war, aber nicht

die erwartete Gegenliehe fand, was insofern begreiflich ist, da der Autor

mit seiner Kritik an der üblichen kirchlichen Abwehr der
naturwissenschaftlichen Religionskritik nicht zurückhält. Insbesondere findet er es

unbegreiflich, daß die Kirche sich nicht schon längst mit Daruin abgefunden

hatte: ,Man kann mit gutem Gewissen den Kampf gegen die

Abstammungslehre als die größte aller Dummheiten bezeichnen, die im Laufe

der christlichen Kirchengeschichtc gemacht worden sind.'

82



die vielen zur Diskussion gestellten Themen in die lebendige
und notvolle Realität hineinzustellen.

Als Außenstehende enthalten wir uns der Kritik; doch
drängt es uns, hier einigen Ueberlegungen zu diesem ersten Versuch

eines solchen Kirchentages Raum zu geben; sie interessieren

vielleicht auch die Initianten des Basler Versuches.

a) Wir haben oben von einer kleinen protestantischen Elite
gesprochen. Die 6000 eingeschriebenen Besucher imd Mitarbeiter

sind ein kleiner Prozentsatz der Protestanten der deutschen
Schweiz und des umliegenden Protestantischen Auslandes. Aber
sie waren nun wirklich die Treuesten der Treuen, und gerade
sie hatten eigentlich eine Erneuerung und Festigung im Glauben
am wenigsten nötig. Aber wie will man die Lauen, die der
Kirche Entfremdeten, die diese Glaubensstärkimg so nötig hätten,

wie will man gar die Widersacher des Christenglaubens
herbeiholen? Sie alle blieben dem Kirchentag fern, genau so,
wie sie dem spektakulären Evangelisationszauber des Billy Graham

ferngeblieben sind. Glaubensstärkimg und Glaubenskraft
kamen an sie gar nicht heran. Es ist anzunehmen, daß auch die
Herren Initianten sich hierüber keinen Illusionen hingeben.
Die Wirkung des Kirchentages erschöpfte sich in der gläubigen
Immanenz jener kleinen Elite. Der Weg zur Erfassung jener
der Kirche Entfremdeten, zur Erfassung auch der gente per-
duta aller derer, die der Kirche definitiv den Rücken gekehrt
liaben, dieser Weg ist noch nicht gefunden. Jene gente perduta
müßte sich schon direkt angesprochen fühlen und zu einer com-
municatio im Sinne Jaspers' aufgerufen wissen. So weit aber
wollte und konnte der Kirchentag gar nicht gehen; er hätte
ein ganz anderes Gesicht bekommen, und die Erneuerung im
Glauben wäre recht problematisch geworden.

b) Konnte sich jene gente perduta vom Kirchentag her wirklich

in nichts angesprochen fühlen? Nein, das war tatsächlich
unmöglich — mit einer Ausnahme, der Rede von Bundesrat
Wahlen. Auf diese kommen wir später noch zurück, sobald sie
einmal im genauen Wortlaut vorliegt. Die Grundintention aller
anderen Vorträge aber war die Bindung alles Geschehens an
den christlichen Gott. Gott war hier der Urgrund, von dem
alles ausging, und Gott war das Ziel, auf das hin alles sich be-

Von ihrem Standpunkt aus gesehen, war das Verhalten der Kirche
aher gar nicht so dumm, denn sie wußte — und weiß es heute noch —
daß die Intellektuellen nicht so sehr an der Erhaltung der Religion als
an dem Bestand einer Gesellschaftsordnung interessiert sind, innerhalb
welcher ihnen gewisse Privilegien zustehen. Die Hauptstütze einer solchen
Gesellschaftsordnung ist die Unwissenheit der breiten Volksmassen. Die
Kirche brauchte den Vorstoß der bürgerlichen Freidenker nicht wichtig
zu nehmen, solange sie die Bauern — und die Frauen — hinter sich
hatte. Kritischer wurde für sie die Sachlage erst, als die allgemeine
Schulpflicht — eine natürliche Folge der fortschreitenden Industrialisierung

— den Kampf gegen das Analphabetentum eröffnete. Noch
erwies sich der festgefügte, unter dem Schutz des Gotteslästerungsparagra-
phen stehende Apparat der Kirche dem Ansturm des modernen Heidentums'

gewachsen, doch der einstige blinde Glaube' der treuen Schäflein
war dahin und die in den Matrikeln der Kirche verzeichneten Gläubigen'
konnten nur mehr als ,Matrikclchristen' gelten. Die Kirche hatte nicht
mehr den Zulauf wie einst und trat bloß bei besonderen Anlässen (Taufe,
Eheschließungen und Beerdigungen) in Aktion. Namentlich das
Industrieproletariat, durch politische Schlagworte vorgebildet' und durch das

Kriegserlebnis stark beeindruckt, zeigte sich empfänglich für die neu
einsetzende Freidenkeragitation. Nur die Methode der Aufklärung bedurfte
einer entsprechenden Modernisierung.

Die bürgerlichen Freidenker hatten — und das ergab sich aus ihrer
eigenen Klasscnlage — die sozialen Wurzeln der Religion geflissentlich
übersehen; sie waren davon überzeugt, daß man den religiösen Glauben
rein verstandesmäßig überwinden könne. Wenn man richtig an das
gesunde Denken der Menschen appelliere, so müsse es gelingen — so meinten

sie — die Religion als letzten Rest einstigen Aberglaubens zu
entlarven. Ein französisches Freidenkerorgan erschien unter dem bezeichnenden

Titel ,Le Rationaliste'. Die Kirche weiß es besser: Das Denken
der Menschen wird durch ihre soziale Lage wesentlich beeinflußt. Glaubt
man etwa, daß die meisten Frauen aus Dummheit kirchentreu sind? Nein,
es sind die rückständigen Lebensverhältnisse, unter denen sie auch heute

wegte. Gott war die große, die umfassende, die alles tragende
Voraussetzung. Diese Voraussetzung war so seBostverständlich,
daß sie gar nicht mehr berührt und auch gar nicht mehr
diskutiert wurde. Diskutiert wurde nur die Festigung der Bindung
an diesen Gott.

Aber just in dieser zentralen Gottesfrage geht der mündige
Diesseitsmensch ganz andere Wege. Auch er baut auf einem
Fundament auf, aber dieses Fundament ist hier eben nicht
mehr der biblisch verstandene Gott, auch nicht mehr ein
imaginär göttliches Jenseits; sein Fundament ist das reale
Diesseits. Dieses real-diesseitige Fundament führt auch zu
andern Auffassungen in der Seins- und Wahrheitsfrage. Schon
in diesen fundamentalen Vorfragen hat der Diesseitsmensch

ganz anders entschieden als Kirche und Kirchentag; aber dieser

sein Entscheid gründet ebenso tief und ist ebenso
tragfähig wie der Entscheid der Kirche zu ihrem christlichen
Gott. In diese fundamentalen Vorfragen hinein müßte sich
heute die Diskussion wagen, wenn sie uns ansprechen und
beeinflussen soll.

c) Erstaunlich ist immer, und eigentlich war auch hier an
diesem Kirchentag die Selbstverständlichkeit, mit welcher der
Christenglaube ganz allgemein mit dem Guten überhaupt und
mit den höchsten Werten und Idealen im Bereich der Ethik
identifiziert worden ist. Erneut haben wir es erlebt, wie der
Christ die höchsten Menschenwerte, das Gute und das

Wahre, in das Gehäuse der christlichen Weltansicht hinein
verlagert und damit dem fatalen Vorurteil vorarbeitet, diese
höchsten Menschheitswerte seien nur und ausschließlich im
Gehäuse des Christenglaubens anzutreffen, niemals aber außerhalb

dieses Gehäuses.
Der mündige Diesseitsmensch aber weiß, daß dieses

Vorurteil von Grund aus falsch und unhaltbar ist. Ja, in dieser
christlichen Beschlagnahme, in diesem christlichen Raub aller
hohen Menschheitswerte sieht er nicht nur einen groben Verstoß

gegen die Gebote der Wahrheit und Wahrhaftigkeit, er
sieht darin vor allem auch einen groben Verstoß gegen die
Gerechtigkeit und Sittlichkeit, die doch der Christenglaube eben
für sich so gern in Anspruch nimmt. In der inhaltlichen Be-

noch — trotz scheinbarer Gleichberechtigung — zu leiden haben, durch
welche sie für die Tröstungen der Religion' empfänglich werden. In der
patriarchalischen Epoche, in der wir heute noch leben, ist die Frau
minder bewertet (schon bei der Geburt heißt es: nur ein Mädchen!) und
sie bleibt es, solange sie sich in ökonomischer Abhängigkeit vom Manne
befindet. Die Religion schöpft eben immer neue Kraft aus der Tatsache,
daß die Parias der Gesellschaft einer Illusion bedürfen, um ihr Los

ertragen zu können. Der Glaube ist ein Wunschtraum der Erniedrigten und
Beleidigten', zu denen auch — noch immer — die meisten Frauen
gehören.

Eine Religionskritik, die an diesen soziologischen Tatsachen vorbeigeht,
muß notwendig im Dunkel tappen und verfehlt ihren propagandistischen
Zweck. Die Sektenbewegungen des Mittelalters sind nur zu verstellen,
wenn man die soziale Lage der unterdrückten Bauernschaft jener Zeit
zur Erklärung heranzieht. (Vgl. Fr. Engels ,Der deutsche Bauernkrieg'.)
Es handelte sich bei diesen Sektenbildungen eigentlich um soziale Revolten

unter religiöser Flagge, so wie die späteren Religionskriege' nichts
anderes waren als Wirtschaftskriege, die unter dem Deckmantel der
Religion ausgefochten wurden. Auch die modernen Sektenbewegungen können

nur soziologisch richtig verstanden werden. Als typisches Beispiel
mag die Bewegung der ,Ernsten Bibelforscher' herangezogen werden, die
vorzugsweise in solchen Gegenden anzutreffen war, wo die Heimarbeit
dominierte. Da saß die ganze Familie um den Arbeitstisch in der engen
Stube und schuftete von früh bis abends, um kaum das trockene Brot zu

verdienen. Da gingen die Gedanken dieser unaufgeklärten Menschen im
Kreise herum: Wie ist das möglich? Wo doch in der Bibel geschrieben
steht usw.

Die soziologische Betrachtungsweise, deren Ausbau mir besonders am
Herzen lag (vgl. ,Die Erschaffung der Welt und das Jüngste Gericht',
Wien 1925, Verlag R. Cerny), muß natürlich auch auf die Freidenkerbewegung

selbst angewendet werden; nur dann begreift man die Prolc-
tarisierung derselben nach Beendigung des Ersten Weltkrieges. Das

Bürgertum hatte ja unter dem Druck der neu aufstrebenden proletari-

83



Stimmung der sittlichen Ideale könnte der Diesseitsmensch
auf weite Strecken mit dem Christenglauben einig gehen, eben
weil es allgemein gültige und nicht nur christliche Menschwerte

sind; aber niemals kann er der Unwahrheit, der
Ungerechtigkeit und der Ulisittlichkeit dieser ausschließlichen
Identifikation mit dem Christenglauben seine Zustimmung geben.

Auf alle diese Vorfragen und Entscheidungen also müßte
ein Kirchentag eintreten und müßte sie emsthaft zur Diskussion

stellen, wenn er hofft, die unchristlich gewordene gente
perduta ansprechen und herbeiholen zu können.

Schluß: Zu den Basler Diskussionen gehörte nun vor allem
auch die für die eventuelle Wiedervereinigung von Stadt und
Land von christlichen Kreisen vorgeschlagene Verchristlichung
der Basler Stadtschulen; wenn nicht alles täuscht, wird diese
erst noch zu erwartende Auseinandersetzung aufregender und
heißer werden als alle die drei oben dargestellten imd bereits
geschichtlich gewordenen Diskussionen. Sie ist aber heute noch
nicht darstellungsreif. Auf diese eminent wichtige Frage werden

wir, zusammen mit der Kirchentagsrede von Bundesrat
Wahlen, zu gegebener Zeit noch zurückkommen. Omikron

Gustav Wyneken

Das geschichtliche Fundament des Glaubens
1.

Das Hauptstück des Glaubens, das zentrale Dogma des
Bekenntnisses der christlichen Kirche ist die Lehre von der
Menschwerdung des Gottessohnes. Diese Lehre ist im Sinn des

Christentums kein Mythos wie die mancherlei Erzählungen
anderer antiker Religionen von Menschwerdungen ihrer Götter,

sei es, daß diese in unbestimmter grauer Vorzeit stattgefunden

liaben sollen, sei es, daß sie sich, wie die Jahreszeiten,
allmählich in einem mythischen Raum wiederholen. Die christliche

Vorstellung ist eine völlig andere. Die von ihr geglaubte
Menschwerdung des Gottessohnes ist ein nachweisbares
historisches Ereignis. Zur Zeit der römischen Kaiser Augustus imd
Tiberius hat es in Palästina stattgefunden. Ein dort beheimateter

Jude namens Jesus, der von den Römern, vielleicht als

sehen Klasse längst ihren Frieden mit der Kirche geschlossen, und die
noch vorhandenen bürgerlichen Freidenker waren nur mehr die letzten
Mohikaner einer Geistesriehtung, die auf die Ideale der einstigen bürgerlichen

Revolution zurückgriff und deren Erbe anzutreten die moderne
sozialistische Bewegung sich anschickte. Die sozialistischen Freidenker
erkannten ganz richtig, daß die Voraussetzung der geistigen Befreiung
der Menschheit nur deren ökonomische Befreiung sein kann. Der
Kapitalismus mit seinem Krisenzyklus waltet wie ein unerbittliches Schicksal
über den Menschen, und sie stehen diesem Schicksal ohnmächtig gegenüber

wie der Urmensch einst den unverstandenen Naturgewalten. Das

zwingt noch viele Menschen, die den Zusammenhang nicht erkennen, auf
die Knie. Erst die Beherrschung der sozialen Kräfte wird die Menschheit
von der Angst vor Kulturkatastrophen befreien, so wie die Beherrschung
der Naturkräfte uns um ein gutes Stück in der Erkenntnis der Natu.-
zusammenhänge vorwärts gebracht und unser Vertrauen auf Vernunft
und Wissenschaft, des Menschen allerhöchste Kraft' gestärkt hat.

Gerade diese soziologische Einstellung war und blieb den meisten
bürgerlichen Freidenkern fremd, obwohl gewisse gesellschaftliche Erscheinungen

eine solche um die Jahrhundertwende jedem denkenden Menschen

aufdrängen mußte. Die Zusammenballung von großen Arbeiterinassen in
den an Umfang ständig wachsenden Betriebsstätten der Industrie mußte
zwangsläufig zur Erstarkung der sozialistischen Bewegung führen; die
Einbeziehung der Frauen in den Produktionsprozeß führte ebenso

zwangsläufig zur Ausbreitung der Emanzipationsbewegung mit ihrem Ruf
nach Gleichberechtigung der Frau; damit stand im Zusammenhang die
fortschreitende Zersetzung der bürgerlichen Familie usf. Ja sogar auf
dem engeren kirchenpolitischen Gebiete mußte sich die Beobachtung
aufdrängen, daß die Kirche als wirtschaftspolitische Macht (Großgrundbesitz

der Kirchen und Klöster) viele Existenzen in dauernder ökonomischer

Abhängigkeit hielt, wodurch letztere — trotz wachsender Aufklärung

— daran gehindert wurden, auch nur den Austritt aus der Kirche
zu wagen. Die Kirche war eben nicht nur eine Stütze der herrschenden
Klasse, sondern gehörte selbst zur privilegierten Gesellschaftsschicht, und

vermeintlicherAufrührer, hingerichtet wurde, war in Wirklichkeit

der Sohn Gottes, der Menschengestalt angenommen hatte,
was aber nur von einem engen Anhängerkreis erkannt wurde,
und zwar erst, als er am dritten Tag nach seinem Tode wieder
lebendig «auferstand» und seinen Anhängern erschien. Sie

glaubten seitdem, sein Tod und seine Auferstehung hätten
welterlösende Bedeutung.

o

Dieser Glaube an den Gottessohn Jesus besteht offenbar aus

zwei Stücken. Das eine ist die Bekanntschaft mit einem
historischen Faktum, eben der Person, des Lebens, des Auftretens
und des Schicksales dieses Jesus. Das zweite ist die Deutung,
die man diesem historischen Faktum gibt («Gottessohn»). Und
daß es sich um die Bedeutung eines realen historischen
Faktums handelt, unterscheidet den christlichen Glauben von
«heidnischen» Mythen.

Die Annahme oder Kenntnis irgend eines historischen
Faktums ist kein religiöser Akt. Wir kenniieii die Geschichte
Alexanders oder Cäsars oder Sokrates' oder Luthers aus der
geschichtlichen Ueberlieferung, die von der Geschichtswissenschaft

geprüft wird, und so auch die Ueberlieferung von Jesus.

Erst die Deutung seiner Erscheinung macht ihn zu einer
religiösen Größe, und diese Deutung ist Sache der religiösen Phantasie

und insofern frei, das heißt nicht an wissenschaftliche
Beweisführung gebunden.

3.

Ohne diese Deutung ist das Christentum keine Religion
mehr («entmythisiertes Christentum»). Aber die Deutung hat

nur Sinn, nur dann einen Gegenstand, wenn das zu deutende
Faktum wahr ist und nicht ein bloß erdichtetes Faktum. Die

Frage nach der Wahrheit und Zuverlässigkeit der geschichtlichen

Ueberlieferung hat also den Vortritt vor der Frage nach

der Wahrheit ihrer Deutung. Wie steht es damit?

4.

a) Die einzige Ueberlieferung, die wir von Jesus haben,
besteht in den vier Evangelien, also in Schriften, die im Kreis
der christlichen Gemeinde entstanden und nach Annahme der

der Kampf gegen die Kirche war ein Stück Klassenkampf. Unberührt
durch diese Einsicht blieb die Ideologie der bürgerlichen Freidenker
unentwegt auf einen reinen', d. h. scheinbar unpolitischen Geisteskampf
eingestellt.

So kam es denn in der Nachkriegszeit zu einer ersten Spaltung der

internationalen Freidenkerbewegung. Im Jahre 1924 traten auf Einladung
des Freidenkerbundes Oesterreichs' die Vertreter der einzelnen
proletarischen Freidenkerverbände in Wien zusammen, um über die Gründung
einer eigenen sozialistischen Freidenker-Internationale zu beraten. Ich

entwarf neue programmatische Richtlinien' in marxistischem Geiste, und

es wurde beschlossen, dieselben der bestehenden bürgerlichen Freidenker-
Internationale (Sitz Brüssel) zur Annahme vorzulegen. Es war nur ein

Höflichkeitsakt, denn es war von jener Seite bei dem damaligen Stand

der Dinge keine ideologische Kapitulation zu erwarten. So wurde denn

im folgenden Jahre in Bad Teplitz (Böhmen) eine neue Internationair
Proletarischer Freidenker' (IPF) gegründet, zu deren Vorsitzenden ich

gewählt wurde. Als Sekretär wurde der Obmann des österreichischen
Freidenkerbundes bestellt, woraus sich von selbst Wien als Sitz der

neuen Vereinigung ergab. Ich selbst ging vorzeitig in Pension (1925), um

mich ganz der Freidenkerbewegung widmen zu können.»

Nach Hinweisen auf die Schwierigkeiten bei der Ueberwindung
alter Gebräuche und gesellschaftlicher Gewohnheiten im Kampf

um die geistige Befreiung der jahrhundertelang in religiösen
Fesseln gehaltenen arbeitenden Menschen, fährt Hartwig dann fort:

«Der scheinbare Widerspruch löst sich, wenn man die Psychologie zu

Rate zieht, die den Nachweis erbracht hat, daß die frühesten Kindhcits-
eindrücke von entscheidender Bedeutung für unser ferneres Leben sind.

(Notabene: Die Vertreter der Kirche wußten dies ganz genau, und in den

Vorlesungen über Psychoanalyse an der Wiener Universität waren viele

84



Wissenschaft 50 bis 100 Jahre nach den in ihnen berichteten
Tatsachen verfaßt wurden.

b) Die zeitgenössische (griechische, römische) Literatur
weiß nichts von Jesus und auch nichts von einer durch ihn
hervorgerufenen Volksbewegung.

c) Aber sogar in der christlichen Gemeinde weiß man 20 bis
30 Jahre nach Jesus anscheinend nichts von einem geschichtlichen

Jesus und von alledem, was die Evangelien von seinem
Leben, Lehren und Tod erzählen: Paulus, der das Evangelium
von Jesus in die Welt hinausträgt, schweigt in seinen Briefen
völlig über das Leben dieses Jesus (die einzige Ausnahme, 1.

Korr. 11, 23 bis 29, ist ein späterer Einschub, der den
Zusammenhang unterbricht).

tl) Die Evangelien sind keine Werke der Geschichtsschreibung

oder Biographie. Sie erzählen im Stil des Märchens vom
Erdenwalleii eines Gottes — beginnend, wie auch andere
mythische Erzählungen, mit der jungfräulichen Geburt über
unzählige Wundertaten, zwei Gotteserscheinungen, Tod und
Auferstehung bis zur Rückkehr in den «Himmel» — welcher
Unbefangene würde sie je anders denn als Märchen lesen?
Erbauungsbücher, nicht Geschichtsbücher.

e) Und für zahlreiche berichtete Anekdoten und Wundertaten

ist die Quelle nachweisbar: das Alte Testament, doch
nicht nur dieses, auch indische und vielleicht sogar chinesische
Geschichten scheinen einen Beitrag geliefert zu haben.

f) Diese Evangelien widersprechen einander auf Schritt und
Tritt. Die Jesusgestalt des 4. Evangeliums ist völlig unvereinbar

mit der der ersten drei, und auch diese sind voller Widersprüche

und von ihnen nicht bemerkter tatsächlicher
Unmöglichkeiten. Und in je späterer Zeit sie abgefaßt sind, um so
mehr wissen sie zu erzählen.

Abschließend ist also zu sagen, daß niemand auf den
Gedanken kommen würde, diese Schriften als geschichtliche
Ueberlieferung zu lesen, wenn das dogmatische oder naive
Vorurteil, Erziehung und Gewöhnung nicht dem jahrhundertelang
Vorschub geleistet hätten und nicht dem seelischen Bedürfnis
und Herzenswunsch entgegengekommen wären.

katholische Geistliche zu sehen. Schließlich ist auch die katholische
Beichte eine Art Psychoanalyse.) Es war daher zweifellos notwendig, daß
auch die Freidenker sich mehr als bisher mit psychologischer Religionskritik

befassen mußten, denn es lag die Gefahr nahe, daß die Freidenkerbewegung

mit ihrer überwiegend rationalistischen Aufklärungsmethode
als ,kulturrückständige Kulturorganisation' (Luitpold Stern) ins Hintertreffen

geriet. Schon das hätte uns stutzig machen müssen, daß wir in
unseren Agitationsversammlungen beim Einsammeln der Kirchenaustritte
oft zu hören bekamen: ,Ich würde diesen nur mehr formalen Schritt
sofort tun, aber solange meine Mutter noch lebt, kann ich mich dazu
nicht entschließen.' (Natürlich kann umgekehrt ein starker Oedipus-
Komplex aus Protest gegen den eigenen Vater zum Abfall von der
Kirche führen, besonders dann, wenn der Vater religiös ist.)

Vor allem ist es aber die Scxualstruktur unserer heutigen Gesellschaft,
die sich kirchenerhaltend auswirkt. Die christliche Moral' ist im wesentlichen

eine Gcschlechtsmoral. (Man beachte die üblichen Fragen bei der
katholischen Beichte!) In diesem Sinne war auch die Enzyklika des Papstes

Pius XI. über die christliche Ehe (.Casti connubii') vom 31. Dezember

1930 richtig zu verstehen, die in scharfer Form gegen die widernatürlichen'

modernen Neigungen im ehelichen Verkehr (Geburtenbeschränkung)

Stellung nahm. Natürlich hielten sich in der Praxis auch die
gläubigsten Katholiken nicht an die Vorschriften ihres obersten Hirten,
denn stärker als alle göttlichen und päpstlichen Gebote sind die ökonomischen

Verhältnisse auf Erden. Aber die Kirche begnügte sich auch in
diesem Falle damit, Schuldgefühle zu wecken, was wieder ihre tiefere
psychologische Einsicht beweist. Der englische Psychoanalytiker Jones
n>t es richtig formuliert: Ohne Schuldgefühl gäbe es kein Christentum
mehr.

So wurde ich durch das Stück unverstandenen Lebens, das sich mir
"n Rahmen der Freidenkerbewegung darbot, zur Beschäftigung mit der
Psycholog ie gedrängt.»

5.

Es wäre zu viel behauptet, wenn man sagen wollte: also hat
Jesus nie existiert. Es ist möglich, wenn auch unbeweisbar, daß
irgend eine geschichtliche Gestalt, vielleicht ein edler Schwärmer,

der zum Märtyrer wurde, der Evangelien-Dichtung zu
Grunde lag. Was wir mit Sicherheit sagen können, ist nur, daß
wir mit Sicherheit keine seiner Worte, keine seiner Taten
kennen. Und was wir mit Ernst zurückweisen müssen, ist der
Anspruch, die fehlende geschichtliche Wahrheit ersetzen oder
ergänzen zu können durch den «Glauben», das heißt durch
Wunsch und Bedürfnis. Das wäre ein frevles Spiel mit Wahrheit

und Lüge.

6.

Aber selbst wenn wir mehr von diesem Jesus der Evangelien
zu wissen glaubten, als wir wissen, was für ein Wissen wäre
das? Ein geschichtliches. Und alles geschichtliche Wissen ist
(zum Unterschied vom naturwissenschaftlichen) unbeweisbar,
weil man das Experiment darauf nie machen kann: alle
geschichtliche Aussage betrifft nie mehr als eine Wahrscheinlichkeit.

Selbst Augenzeugen des Lebens Jesu —¦ was wüßten
wir schon über ihre intellektuelle und moralische Qualifikation?

— und sie könnten immer nur ihren persönlichen und
äußeren Eindruck von ihm wiedergeben, denn niemand kann
des andern Gedanken lesen.

Und auf diesem schwankenden Boden geschichtlicher
Aussage, auf ein «Vielleicht» und besten Falles ein «Wahrscheinlich»

— eine Religion gründen? («Wann wird man aufhören,
an den Faden einer Spinne nichts weniger als die ganze Ewigkeit

hängen zu wollen?» sagt Lessing in diesem Zusammenhang.)

Und noch einmal: wir wenden uns hier nicht gegen die
eigentliche religiöse Aussage des Christentums, nämlich die
Deutung des Jesusgestalt als einer Gotteserscheinung, sondern
wir entziehen dieser Deutung ihr Objekt: die Jesusgestalt
selber, die völlig unsicher und mit überwiegender Wahrscheinlichkeit

erdichtet ist. Damit fällt dann ihre Deutung von selbst
in sich zusammen. Vor der religiösen Frage steht die
geschichtswissenschaftliche und literarische. Und Jesus — was ist
er uns sicher? Sicher: nur eine literarische Figur.

Den Abschluß dieses Kapitels bildet eine knappe Skizze der
nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges gegebenen Situation;
Hartwig, der «Wahrheitsfanatiker» und «ewige Forscher», schrieb:

«. Während nämlich — wie erwähnt — nach dem Ersten Weltkrieg
eine starke Kirchenaustrittsbewegung zu verzeichnen war, so zeigte sich
nach dem Zweiten Weltkrieg genau das Gegenteil. Was war geschehen?
Durch die Ausgestaltung der Flugwaffe war die Zerstörung ins Hinterland
getragen worden, das bisher von den unmittelbaren Auswirkungen des
Völkermordens verschont geblieben war. Die Kriegshandlungen vollzogen
sich nicht mehr nur an den militärischen Fronten, sondern suchten alle
Nachschublinien des Gegners zu stören; die ,Etappe' war kein Schutzgebiet

mehr. Die ständige Alarmbereitschaft aller Einwohner — namentlich
in den Großstädten, wo die Bevölkerung viele Stunden bei Tag und
Nacht in Luftschutzkellern zubrachte — wirkte sich in einer seelischen
Erschütterung der Menschen aus, die sich einerseits in einer geistigen
Krise der Intellektuellen spiegelte, andererseits ihren Ausdruck in
irrationalen Gedankengängen fand. (In den Zeitschriften jener Epoche
tauchen Horoskope auf, und in den USA soll es heute noch mehr als 20 000
berufsmäßige Astrologen geben.) Das einfache Volk flüchtet — wie vor
Zeiten in mißlichen Lebenslagen (Epidemien, Mißernten usw.) ¦—¦ wieder
in die Religion.

Dazu kommt noch ein weiteres Moment: Die Erfindung der
Atombombe hatte der Friedensbewegung einen neuen Auftrieb gegeben;
Friedenskongresse wurden abgehalten und allenthalben Unterschriften
gesammelt, um die Aeehtung der die ganze Zivilisation bedrohenden neuen
Kriegswaffe durchzusetzen. An dieser Bewegung beteiligten sich auch
viele Geistliche, und so war eine Brücke gefunden, die von der sozialistischen

Bewegung zum klerikalen Lager führte. Die Freidenkerbewegung
stieß daher — aus taktischen Gründen — auf vielfache Widerstände im
politischen Leben. Wieder einmal hatte sich die Praxis als weit komplizierter

erwiesen denn aller theoretisierende Fortschrittsglaube. Immer
schärfer trat die soziale Frage in den Blickpunkt kultureller Bestre
bungen.»

85


	Zur Geschichte der Freidenkerbewegung (Schluss)

