
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 10

Artikel: Wirklich nur Flaute?

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


;REIDENKER
ONÄTSSCHRIFTDERFREIGEISTIGEN-VEREINIGÜN&-DER-SCHWEIZ
u, Oktober 1963 Nr. 10 46. Jahrgang

Wirklich nur Flaute?
Dem Seemann ist das Wort Flaute besser bekannt als uns;

für ihn bedeutet es Windstille. Wir Landratten gebrauchen das
Wort gelegentlich auch, wenn wir in einem Geschäftsgang, in
irgend einer Entwicklung oder Bewegung einen Stillstand
feststellen.

So hat kürzlich irgendwo in der Presse ein Theologe von
einer Flaute in der theologischen Entwicklung gesprochen,
und er hat diesen Stillstand natürlich bedauert. Wir verstehen
sein Bedauern und verstehen auch, warum er glaubt, von einer
theologischen Flaute sprechen zu müssen. Die Erschütterungen

und Zusammenbrüche nach dem Abschluß des Zweiten
Weltkrieges haben bekanntlich den Christenglauben stark
aufgewertet. Selbstverständlich haben die Kirchen aller Konfessionen

diese ihnen günstige Situation nach Kräften ausgewertet.
Eine wahre Flut von kirchlichen Erneuerungsbewegungen,

von kirchlichen Neugründungen und Neubauten, von Kirchentagungen

und kirchlichen Konzilen, von Evangelisationsfeld-
zügen aller Art, eine Flutwelle auch von theologischen
Großwerken, von Erbauungsbüchern, von alten und neuen kirchlichen

Zeitschriften ergoß sich über das Abendland. Es hatte
wirklich den Anschein, als brause ein frischer Sturmwind
durch den Christenglauben, durch alle seine Institutionen und
alle seine Erzeugnisse, und der werde in Bälde ohne größere
Widerstände die ganze Welt erobern.

Heute aber, rund zwei Jahrzehnte nach Kriegsschluß, stehen
Theologie und Profanwissenschaft, stehen Christen und Nicht-
christen vor einer Situation, die als Ernüchterung nach einem
gelinden Rauschzustande angesprochen werden muß. Der
brausende Sturmwind hat sich gelegt, die Flaute ist tatsächlich

da. Von Welteroberung ist keine Rede mehr; die Kirchen

ttfri

O

I] o
•H •rH

ü t~<
»: ,o
t~i

* i
0 rj
Ii

O *

• ' i

o oii
t^ r i

Inhalt
Wirklich nur Flaute?
Zur Geschichte der Freidenkerbewegung
Hochhuths «Stellvertreter» in der

Schweiz
Grünes Licht
Die Flugzeugkatastrophe und der

liebe Gott
Was halten Sie davon?

Schlaglichter
Aus der Bewegung
Die Literaturstelle empfiehlt

6

sind glücklich, wenn sie ihren Besitzstand wahren können. Es

ist die Situation, die Prof. Dr. Carl Friedrich von Weizsäcker
in einer seiner Vorlesungen mit folgenden Worten schildert:

«So habe ich, indem ich den Glauben an die Wissenschaft
als so etwas wie eine Religion unserer Zeit bezeichnete, eine

zweideutige Sprache gesprochen. In einem Sinne des Wortes

Religion ist diese These, wie ich meine, richtig, in einem
anderen Sinne ist sie sicher falsch.

Zunächst hat unsere Zeit sicher keine andere herrschende
Religion. Von einem europäischen Standort avis konnte man
im Mittelalter und noch im 19. Jahrhundert das Christentum
als die herrschende Religion bezeichnen. Auf unser Jahrhundert

paßt diese Behauptung nicht mehr, aus zwei Gründen.
Erstens ist zwar das Christentum immer noch die offizielle
Religion der Mehrheit der Bürger unserer westlichen Länder,
aber es wäre eine Uebertreibung, es herrschend zu nennen.
Religiöser Agnostizismus ist wahrscheinlich die dominierende
Haltung des westlichen Bewußtseins in unserer Zeit. Zweitens

genügt der europäische Standpunkt nicht mehr, um diejenige
Welt zu beschreiben, die wir unsere Welt nennen müssen. Während

Amerika heute in die europäische religiöse Tradition
gehört, hat Rußland sich in seiner führenden Schicht aus dieser

Tradition gelöst; und China, Indien, die arabischen Länder,
die alle in diese Tradition nie eingetreten sind, sind auf die
sichtbarste Weise aktive Glieder der Welt, in der wir miteinander

leben müssen.
Vielleicht leben wir also in einer vorwiegend religionslosen

Welt. Aber es ist psychologisch unwahrscheinlich, daß der Ort
in der Seele des durchschnittlichen Menschen, den früher die

Religion einnahm, heute leerstehen könnte. Meine erste These

behauptet, an diesem Ort stehe heute die Wissenschaft oder,

wenn man genauer reden will, der Szientismus, d. h. der
Glaube an die Wissenschaft. Und wie mir scheint, hat die
Wissenschaft, als Faktor im Bewußtsein des Einzelnen und in der
Gesellschaft betrachtet, eine Struktur, die sie befähigt, diese

Rolle mit bemerkenswertem Erfolg zu spielen.» Eine wertvolle
Ergänzung zu diesen Sätzen von Weizsäckers finden wir in
Otto Flakes Buch «Der letzte Gott», Seite 109: «Der Prozeß

(der Emanzipation — H.) ist, wie alle geschichtlichen
Prozesse, nicht umkehrbar. Nie mehr wird es, solange die
erreichte Bewußtseinslage erhalten bleibt (nur äußere Katastrophen

könnten sie vernichten), eine neue Religion naiven, wirklich

gläubigen Charakters geben. Es wird noch für längere
Zeit die Kirchen als Repräsentationsbauten des kollektiven
Lebens geben, mit eucharistischen Kongressen, Weltkirchentagen

als Höhepunkten der Schau und des Eindruckes, aber

wahr bleibt doch, daß das religiöse Denken die Führung
abgegeben hat und für die künftige Entwicklung unwesentlich ge-

73



worden ist : es übt nur noch eine konservative, verzögernde
Wirkung aus.»

Von Weizsäcker publiziert sein Urteil in Heft 10/1962 der
angesehenen Zeitschrift «Universitas». Er ist wie kaum ein
anderer für ein solches Urteil zuständig; amtet er doch an der
Universität Hamburg als Ordinarius für Philosophie mit
speziellen Forschungsbereichen über die Physik des Atomkerns,
die Astrophysik und die Naturphilosophie. Daß er zudem
prominentes Mitglied der protestantischen Kirche Deutschlands
ist, gibt seinen Worten ein ganz besonderes Gewicht.

Aus den Worten von Weizsäckers ergibt sich aber auch
schon mit aller Deutlichkeit, daß der Begriff Flaute der
heutigen Situation nicht mehr ganz gerecht wird. Ueberprüfen wir
die neuesten Dokumente, so wird klar, daß die Lage der Kirche

viel bedenklicher ist und daß wir mit Recht in einem
früheren Aufsatz von einem Einbruch der Profanwissenschaft
und des Realismus in den christlichen Glaubensbereich in
breiter Front gesprochen haben. Aus den vorliegenden
Dokumenten spricht auch bereits, als Folge dieses Einbruchs, eine
eigenartige Unsicherheit der Kirche gerade in den Grundlagen,
in den Kernsätzen ihres Glaubens, in der Lehre nämlich von
Gott und von der Ueberzeugungskraft des christlichen Glaubens.

Der Dokumente sind so viele, daß wir sie auf zwei, eventuell

sogar auf drei verschiedene Aufsätze verteilen und meist
ohne Kommentar vorlegen müssen.

I.

Vom 10. bis 13. März 1963 tagte in Bethel die Synode der
Evangelischen Kirche Deutschlands. Der Vorsitzende, Kurt
Scharf, kennzeichnete mit ernsten Worten die gegenwärtige
Lage. Den 35 Synodalen aus Ostdeutschland wurde die
Reiseerlaubnis nach Bethel verweigert, und mit diesem Verbot wieder

einmal dokumentiert, daß eine irdisch-politische Macht
sich stärker erweist als die Kirche des allmächtigen Christengottes.

Zwei Theologen äußerten ernste Bedenken zur Lage
der Theologie selbst. Die Glaubwürdigkeit der kirchlichen
Verkündigung stehe auf dem Spiel. Von der Bultmann-Schule her
droht «eine radikale Umdeutung aller neu-testamentlichen
Inhalte».

IL

Die «Deutsche Zeitung» vom 21. März 1963 berichtet:
Der anglikanische Bischof der englischen Diözese Woolich,

Dr. John Robinson, veröffentlichte in London ein Buch, in

dem er viele bisherige christliche Vorstellungen von Gott in

Zweifel stellt und Ansichten äußert, die in kirchlichen Kreisen

als häretisch bezeichnet werden. Bischof Robinson
schränkt die Personalität Gottes derart ein, daß sich die ganze
Vorstellung von Gott als einem persönlichen Wesen in nichts
auflöst. Gott sei nicht mehr und nicht weniger als «die äußere

Tiefe unseres ganzen Wesens, die schöpferische Grundlage und

Bedeutung unserer Existenz». Robinson lehnt die Vorstellung
ab, daß Gott und Mensch zwei verschiedene Wesen aus
verschiedenen Welten sind. Der Bischof verlangt eine radikale
Entmythologisierung von Glaubenssätzen wie Erlösung,
Auferstehung Christi usw.

Die Debatte über die gewagten Thesen des Bischofs hat eben

erst begonnen, doch wird heute schon die Forderung nach dem

Rücktritt des hohen anglikanischen Würdenträgers laut. Der

ungewöhnliche Erfolg des Buches schafft ganz besondere
Bedenken. Aengstliche Gemüter meinen, die Schrift hätte allenfalls

unter den Geistlichen und Theologie-Studenten in nur
wenigen Exemplaren, niemals aber in der allgemeinen
Oeffentlichkeit erscheinen sollen.

Wir verstehen die Sorgen derKirchenvertreter, wenn wir noch

die folgenden Ansichten des Bischofs Robinson zur Kenntnis
nehmen: Die Vorstellung von einem persönlichen Gott «dort

oben» oder «dort drüben» ist nicht mehr zu halten. Christus ist

für ihn ein Mensch. Er äußert Zweifel an der Jungfräulichkeit
der Maria, vertritt unorthodoxe Ansichten über das Abendmahlssakrament

und das Gebet und wendet sich gegen ein absolutes

Moralsystem. Wir finden bei ihm einen Satz wie den
folgenden: «Gott lehrt uns, daß wir als Menschen zu leben
haben, die auch ganz gut ohne ihn auskommen.» Man fragt sich

in England nicht ohne Bestürzung, was vom christlichen Glauben

denn noch übrigbleibe, wenn die Vorstellung vom persönlichen

Gott verschwindet und wenn die Christenlehre ihres

gesamten spirituellen Ueberbaus beraubt werde. Man fragt
sich, was Robinson eigentlich wolle — den Agnostikern sagen,
sie könnten guten Gewissens in die Kirche gehen, oder den

Gläubigen nahelegen, sie könnten ebenso gut draußen bleiben.

Theodor Hartwig: 1. Teil

Zur Geschichte der Freidenkerbewegung

In dem Nachlaß Professor Theodor Hartwigs befindet sich unter
den vielen unveröffentlichten Schriften auch ein umfangreiches
Manuskript «Unverstandenes Lehen», eine Autobiographie, zu der
er in einem Brief an einen seiner Freunde (1951) erläuternd
schrieb: «Bezüglich meiner Biographie, die zwar erst nach meinem
Ableben akut wird, möchte ich Dir gerne an die Hand gehen
Damit Du aber nicht enttäuscht wirst, will ich gleich verraten,
daß darin von mir selbst wenig die Rede ist, sondern ich habe

jene Probleme aufgezeigt, die um die Jahrhundertwende die Welt
bewegten. Das Bürgertum war durch die wirtschaftlichen Ereignisse
jener Zeit seelisch bereits aus dem Gleichgewicht gebracht (Ende
der Gründerjahre', Börsenkrach 1873, Bismarcks Sozialistengesetz
etc.), und zahlreiche Intellektuelle schlössen sich der Arbeiterbewegung

an. Auf allen möglichen Gebieten des öffentlichen Lebens

regten sich Reformbewegungen, an denen ich selbst Anteil nahm
Der sozialistischen Bewegung gehörte ich bereits als Student an
und hielt namentlich populärwissenschaftliche Vorträge in den Ar¬

beiterbildungsvereinen. Alle diese Bestrebungen erscheinen mir in

der Rückschau als durchaus unzulänglich, und deshalb nenne ich

meine autobiographischen Erinnerungen: Unverstandenes Leben

mit dem Untertitel Probleme um die Jahrhundertwende'.»
Wie sehr diese hinterlassene Schrift gerade heute wegen vieler

Analogien und Anregungen zum Abdruck geeignet wäre, beweist

das Kapitel «Die Freidenkerbewegung in der Nachkriegszeit»,
welches auszugsweise zum erstenmal hier veröffentlicht wird. Nach

dem einleitenden Hinweis auf die Spaltung der sozialistischen

Arbeiterbewegung stellte Hartwig fest:
«. In einem Punkte stimmten jedoch beide Gruppen miteinander

überein, nämlich in der Ueberzeugung, daß der Kampf gegen die Kirche.
die ja selbst eine politische Machtorganisation darstellt, politisiert werden

müsse, d. h. daß die freigeistige Aufklärung im bürgerlichen Sinne

überholt sei. So entwickelte sich denn nach dem Ersten Weltkrieg ein

besonders sozialistisches — oder, wie es nicht gerade sehr glücklich
bezeichnet wurde: proletarisches — Freidenkertum.

Die bürgerliche Freidenkerbewegung war die ideologische
Begleiterscheinung der bürgerlichen Revolution; ihre Anfänge reichen zurück bis

in den Beginn des 18. Jahrhunderts. Damals glaubte man an die
erzieherische Bedeutung der sogenannten Aufklärung' und suchte auf solche

Weise zu einer freigeistigen Massenbewegung zu gelangen. Es waren vor

allem die Freimaurer, die sich auf dem Gebiete führend betätigten; ihr

Kampf richtete sich nicht gegen die Religion als solche, sondern gegen

das dogmatische Kirchentum, und sie begnügten sich mit der Proklamation

des Toleranzgedankens.
Es waren also durchaus nicht immer Gottesleugner, die als Freidenker

gegen die kirchliche Intoleranz zu Felde zogen. (Vgl. Fritz Maulhner,
.Geschichte des Atheismus im Abendlande'). Im Altertum gab es schon

74



Die anglikanische Kirche wird sich mit dem Fall Robinson
noch zu befassen haben, denn immerhin wird gegen einen
ihrer Bischöfe der Vorwurf öffentlich erhoben, er sei trotz
seines hohen Amtes ein Ungläubiger und Ketzer.

III.

Aus Newton in Massachussetts, USA, wird gemeldet :

Der schweizerische Theologieprofessor Dr. Hans Küng,
Ordinarius in Tübingen, erklärte in einem Vortrag vor
amerikanischen Theologen und Theologiestudenten, die Katholiken
müßten nach den Ueberzeugungen ihres eigenen Gewissens
handeln, selbst wenn dies zur Exkommunikation durch die
Kirche führe. Der 35jährige Jesuit erklärte, das Gewissen sei
die letzte Entscheidungsinstanz für Katholiken wie für
Protestanten, und niemand dürfe zur Annahme von Lehrsätzen
gezwungen werden, denen er nicht zustimmen könne. Professor

Küng hat sich kürzlich auch für die Abschaffung des Index

verbotener Bücher ausgesprochen.
Unser Kommentar: Da wird also von einem Theologieprofessor

und Jesuiten der Absolutheitsanspruch der christlichen
Dogmatik entschieden zurückgewiesen. Das menschliche
Gewissen, das doch sicher eine relative Größe ist, das von Kultur
zu Kultur, von Zeit zu Zeit, sogar von Mensch zu Mensch
andere Inhalte aufweisen kann, wird über das Gebot Gottes, ja
über Gott hinausgestellt.

Mit der Forderung, den Index endlich abzuschaffen, steht
Küng allerdings nicht allein da. Die Kirche weiß, daß der
katholische Gläubige heute der Wucht der Beeinflussung durch
Presse, Rundfunk und Television schutzlos ausgeliefert ist,
daß damit die Verbote des Index überhaupt nicht mehr
durchgeführt werden können. Es erweist sich auch hier, daß die
Realität stärker ist als kirchliche Gebote.

IV.

Karl Jaspers gilt als der führende Vertreter der gegenwärtigen

Universitätsphilosophie. Der Zugang zu ihm ist nicht
leicht; die Sprache ist oft schwierig und sehr abstrakt. Einige
mißtrauen ihm auch, weil er gelegentlich von Gott oder doch
von Gottheit spricht; es entgeht ihnen, daß er unter Gott

richtige Gottesleugner, die in bewußten Gegensatz zum allgemeinem
religiösen Volksempfinden traten. Später -— zur Zeit der Renaissance —
war das Freidenkertum eine Angelegenheit der Bildung. Der gebildete
Mensrh konnte den Aberglauben der breiten Masse nicht mitmachen, und
wir finden daher solche Freidenker nur in den höheren Schichten der
Gesellschaft, die sich den Luxus der Bildung leisten konnten. Von einer
Massenbewegung des Freidenkertums konnte daher keine Rede sein. Zu
den Ungläubigen auf Grund ihrer Bildung gehörten Gelehrte und vor
allem die hohe Geistlichkeit, die viel zu gebildet war, um an das zu glauben,

was sie zu Nutz und Frommen der Armen im Geiste predigte. Von
einigen Päpsten sind uns Aussprüche überliefert, die erkennen lassen,
daß diese Würdenträger ihre Stellung als Stellvertreter Christi', d. h. die
Bedeutung der Religion für politische Zwecke, richtig einschätzten. Die
kirchliche Organisation drang mit ihren feinen Verästelungen tief in den
Volkskörper ein und dirigierte ihn seelisch im wohlverstandenen Interesse

der Herrenklasse, der weltlichen und geistliehen Gewalten. Auch
Napoleon, obwohl selbst ungläubig, schloß aus staatspolitischen Erwägungen

Frieden mit der Kirche, deren Einfluß in Frankreich seit der großen
Revolution eine erhebliche Einbuße erfahren hatte, aber in einigen
konterrevolutionär eingestellten Provinzen noch recht groß war. Kirchlich
nnd Royalistisch war so ziemlich dasselbe, und so mußte sich Napoleon zu
einem Ausgleich mit dem Pfaffentum bequemen; er war sich über die
soziale Bedeutung der Volksgläubigkcit klar, wie sein oft zitierter
Ausspruch beweist: ,üie Religion ist ein Aberglaube, der den Reichen davor
sehützt, von den Armen massakriert zu werden'. Welche Bedeutung dem
Christentum im besonderem zukommt, das hat Dostojewski in der groß-
'rtigen Vision ,Dcr Großinquisitor' enthüllt. Zur Ergänzung wäre nur
noch eine soziologische Erwägung heranzuziehen, um die historische Rolle
der Kirche zu erklären.

etwas radikal anderes versteht als der Christenglaube. Seine
beiden letzten Schriften zu dem Thema: «Der philosophische
Glaube angesichts der christlichen Offenbarung» geben nun
volle Klarheit darüber, daß Jaspers dem Christenglauben das
Recht abspricht, seine Offenbarung als Transzendenz
auszugeben. Der Begriff der Transzendenz ist Eigentum der
Philosophie und nicht der Theologie. Jaspers bekennt sich mit
erfreulicher Entschiedenheit zu dieser philosophischen
Transzendenz, die nun also gar nichts mehr vom Gott des Christenglaubens

enthält. Mit derselben Entschiedenheit lehnt er die
Aussagen, Weisungen und Lehren zur christlichen Offenbarung
ab.

Jedes größere philosophische Werk braucht eine gewisse
Inkubationsfrist; es muß zuerst einmal gelesen und verstanden,

dann auch verdaut werden; dann erst kann die Oeffentlichkeit

dazu Stellung beziehen. Ich war schon lange gespannt
darauf, wie die Oeffentlichkeit auf diese mutige Stellungnahme

Jaspers' reagieren werde. Und nun stellen sich eben heute
diese ersten Reaktionen langsam ein, so Joachim Seidl in der
«Süddeutschen Zeitung» vom 30./31. März 1963. Da lesen wir:

Theologie entspringt aus dem christlichen Gottesglauben.
Philosophieren aber geschieht für Jaspers aus dem Ursprung des

Menschseins und ist damit durch einen letzten Gegensatz von
theologisch gesetzter, einzig wahrer Offenbarung bis auf den
Tod geschieden. Jaspers spricht: «Ich glaube nicht an
Offenbarung und habe es nie, soweit mir bewußt ist, auch nur der
Möglichkeit nach getan.» Deutlicher als in den früheren
Schriften bekennt der nun Achtzigjährige seine Ueberzeugung
von der «fälschlichen Gottheit Jesu»; denn kein Mensch kann
Gott sein. Für diese Absage allein wäre man um 1600
verbrannt worden. Die Atheisten brauchen sich also nicht zu
wundern, wenn sie auf den dunklen Pfaden zur Hölle nun
auch dem hohen, aber unchristlichen Schatten Jaspers'
begegnen.

Jaspers' satisfaktionsfähige Geistigkeit ist a priori jeder
noch so aristokratischen Geistlichkeit gewachsen. Er ist ein
äußerst gefährlicher, aber vielleicht heilsamer Prüfstein für
brüchige Kirchenfugen.

Mit diesen wenigen Dokumenten muß es für heute sein
Bewenden haben. Andere Dokumente sparen wir für spätere

Dem aufstrebenden Bürgertum blieb es vorbehalten, im Kampfe gegen
die mit dem Adel verbündete Kirche, eine Freidenkerorganisation zu
schaffen, die -—¦ über verschiedene Länder sich ausbreitend — schließlich

zur Gründung einer Freidenker-Internationale führte, deren Sitz
lange Zeit hindurch in Brüssel war. Nur darf man sich dabei nicht eine
Massenbewegung vorstellen, sondern es bestanden in einigen Ländern —
England, Frankreich, Holland, Belgien, Deutschland, Oesterreich, Polen
usw. —¦ einzelne Zirkel in den größeren Städten, die durch Vorträge,
Herausgabe von eigenen Zeitschriften und Broschüren, Aufrufe und
öffentliche Versammlungen aufklärend wirkten und den Austritt aus der
Kirche propagierten. Manche dieser Freidenker waren sich der Grenzen
ihrer Tätigkeit wohl bewußt; so sagte z. B. Wilhelm Liebknecht, einer der
Begründer der erwähnten Internationale: ,Es ist leichter, gegen den all
mächtigen Herrgott zu revoltieren als gegen einen winzigen, irdischen
Gendarm.' In dieser ironischen Formulierung steckt eine psychologische
Erkenntnis: Soziale Unzufriedenheit findet ihren seelischen Abfluß in
einem Aufbegehren gegen ,höhcre' Gewalten, und Religionskritik ist im
Grunde genommen nichts anderes als Gesellschaftskritik, die sich auf
harmlosere' Weise Luft zu machen sucht.

So ist denn auch das Anschwellen der Frcidehkerbewegung nach dem
Ersten Weltkrieg zu verstehen. Sogar die Gläubigen fühlten sich vielfach
in ihrem religiösen Empfinden verletzt, da in allen Ländern die
Mordwaffen von den Vertretern der Kirche gesegnet wurden. Ja, es erschienen
zahlreiche Erbauungsschriften', in denen die Diener Gottes' den Krieg
als gottgewollt' begrüßten und den Massenmord im Dienste des Vaterlandes

als gottgefällige Tat feierten. Den Vogel dürfte der Berliner
Pastor D. Philippe abgeschossen haben, der in einer derartigen Postille
schrieb: ,Gott sei Dank, daß der Krieg gekommen ist, ich Bag's auch
heute noch im dritten Kriegsjahr. Und Gott sei Dank, daß wir noch

75



Aufsätze unter demselben Titel auf. Zwei Ueberlegungen aber
drängen sich dem aufmerksamen Leser heute schon auf :

1. Der Ausdruck «Flaute» sagt zu wenig, wenn der heutige
Stand der Emanzipation vom Christenglauben charakterisiert
werden soll; es handelt sich da tatsächlich um mehr als um
eine Flaute, wir haben es zu tun mit einer eigentlichen
Grundlagenkrisis.

2. Die Linie der Emanzipation vom Christenglauben, vor
allem aber die Linie einer auf der Realität selbst aufgebauten
Wahrheitskonzeption und Weltanschauung ist durch die letzte
kirchliche Reaktion nach dem Zweiten Weltkrieg nicht
abgebrochen worden; sie konnte wohl vorübergehend überdeckt,
konnte aber nicht erstickt werden; ganz offenkundig feiert sie

heute fröhliche Urständ.
Die von ihr geleistete Arbeit trägt nun doch langsam

Früchte. Omikron

Hochhuths «Stellvertreter»
in der Schweiz

Wie wir bereits in unserer letzten Ausgabe mitgeteilt haben,
wird das Schauspiel «Der Stellvertreter» von Rolf Hochhuth,
das sich mit dem Versagen des Papstes Pius XII. gegenüber
den nationalsozialistischen Mordgreueln auseinandersetzt,
demnächst in Aarau und Bern auf die Bühne kommen, nachdem es

in Basel bereits gespielt werden dürfte, wenn diese Zeilen
gedruckt sind. Und schon sind auch die ewigen Dunkelmänner
mit ihren Kampagnen da. So hat auf Veranlassung der
Schweizerischen Bischofskonferenz das Direktorium des Schweizerischen

Katholischen Volksvereins eine mit recht fragwürdigen
Argumenten operierende Resolution durch die Presse gehen
lassen, die die Katholiken gegen dieses Stück von vornherein
aufzuhetzen sucht.

Die Präsidentenkonferenz der Freigeistigen Vereinigung der
Schweiz hat darauf mit nachstehender Entschließung
geantwortet :

Die am 14. September 1963 im Volkshaus Winterthur
tagende Präsidentenkonferenz der Freigeistigen Vereinigung der
Schweiz hat mit Befremden von der öffentlichen Erklärung
des Direktoriums des Schweizerischen Katholischen
Volksvereins (SKVV) zur bevorstehenden Aufführung von Rolf

Hochhuths Schauspiel «Der Stellvertreter» im Basler Stadt-
theater Kenntnis genommen. In dieser Erklärung wird die
geplante Basler Aufführung von vornherein als «Beleidigung
und Herausforderung der Schweizer Katholiken», als «Gefährdung

des konfessionellen Friedens» und «Verletzung der
religiösen Gefühle» der Schweizer Katholiken bezeichnet und das

ungeachtet der Tatsache, daß Hochhuths Stück alles eher als

antikatholisch, daß es dem Andenken zweier von den Nazis
ermordeter katholischer Priester gewidmet und daß sein

Hauptheld, ein Jesuitenpater, als Vorbild edelster menschlicher

Gesinnung und aufopfernder Nächstenliebe charakterisiert

ist.
Die Formulierungen in der Erklärung des SKVV zielen

unter der trügerischen Vorspiegelung, repräsentativ für «die

Schweizer Katholiken» zu sein, obwohl gewiß nicht deren alle

um ihre Meinung befragt wurden, offenkundig darauf hin, den

Behörden juristische Handhaben zu Zensur- und Verbotsmaß-
nahmen gegenüber den in Basel und später auch in Bern
geplanten Aufführungen des «Stellvertreters» in die Hand zu

spielen, obwohl sich dieses Stück weder gegen den Katholizismus

an sich noch gegen die Kirche richtet, sondern sich

lediglich mit dem Versagen der höchsten kirchlichen Autoritäten

gegenüber der Nazi-Mordpest auseinandersetzt.
Die Präsidentenkonferenz der Freigeistigen Vereinigung der

Schweiz protestiert auf das nachdrücklichste gegen die
Vorbereitung von Zensurmaßnahmen und die Durchführung von

Verbotskampagnen, die sich gegen die Aufführung des

«Stellvertreters» in schweizerischen Stadttheatern richten, und würde
in jeder solchen Maßnahme einen eklatanten Verstoß gegen
die verfassungsmäßig garantierten Freiheitsrechte der Schweizer

Bürger erblicken. Sie dankt den Direktionen der
Stadttheater von Basel imd Bern dafür, daß sie dieses hochbedeut-
same Werk des deutschsprachigen Theaters der Gegenwart
allen Anfeindungen zum Trotz in ihre Spielpläne aufgenommen

haben.
Wir bitten alle unsere Freunde und Leser, die mutigen

Theaterdirektionen und Theatergemeinden, die dieses so wertvolle
Stück zur Aufführung bringen, durch Besuch der Vorstellungen

zu unterstützen und von allen Aktionen der reaktionären

Dunkelmänner, die im Zusammenhang mit diesen
Aufführungen stehen, der Redaktion des «Freidenkers» sclmell-
stens Kenntnis zu geben. W. G.

keinen Frieden haben; ich sag's auch heute trotz allen Opfern... Er
(der Krieg) ist das große Operationsmesser, mit dem der große Arzt der
Völker die furchtbaren, alles vergiftenden Eiterbeulen aufschneidet.' Und
noch deutlicher: ,Der Soldat soll totschießen, soll sein Bajonett in die

Rippen des Feindes bohren, das ist seine heilige Pflicht, ja — das ist
sein Gottesdienst.' (Im Zweiten Weltkrieg war die Kirche schon etwas
zurückhaltender; immerhin gewährte der Papst im Dezember 194-2 einen
vollkommenen Ablaß für Flieger, wenn diese heim Bombenabwurf
fromm und mit demütigem Herzen beteten: ,Mein Jesus, Barmherzigkeit!'

Der Ablaß war bis zur Beendigung des Krieges vorgesehen.)
Gegen derartige gotteslästerliche Formulierungen lehnte sich der

gesunde Sinn des Volkes auf, und es gab Massenaustritte aus der Kirche
wie nie zuvor. Doch darf man über den unmittelbaren äußeren Anlaß
nicht die tieferen Ursachen des Abfalls von der Kirche vergessen. Auch
im Mittelalter bot der Ablaßhandel nur den letzten Anstoß zur
Reformation. Bei allen scheinbar rein religiösen Bewegungen sind es sozial1;

Motive, die sich indirekt auswirken, wie man noch heute an den
Sektenbewegungen verfolgen kann. Auch die Erstarrung der Freidenkcrbewe-
gung muß wirtschaftspolitisch verstanden werden. Die Freidenker
verdankten ihre Erfolge nicht etwa ihrer mehr oder weniger geschickten
Agitation, sondern dem Umstand, daß das ganze soziale Gefüge ins Wanken

gekommen war, wozu dann noch die durch den Krieg verursachte
seelische Erschütterung hinzukam. Wohl gab es auch nach dem Krieg
noch viele Menschen, die in ihrer seelischen Not Zuflucht in der Religion

suchten und aus dem sich verziehenden Pulverdampf in den
betäubenden Weihrauch flüchteten, aber die zunehmende Leere der Kirchen
verriet nur zu deutlich, daß der geistliche Beschwichligungsapparat nicht
mehr recht funktionierte.

Die Massenaustritte aus der Kirche nach dem Ersten Weltkrieg waren

ein Symptom, und wenn damals das Wort von einer Krise der Religion"
auftauchte, so war damit nur die Oberfläche des historischen Geschehens

gestreift. Staatsmännische Weisheit suchte der bedrängten Kirche
durch Konkordate zu Hilfe zu kommen, doch schon die technische
Entwicklung sorgte für die ,Entchristlichung des Abendlandes'. Die
wirksamsten Freidenkeragitatoren waren nicht die aufklärerischen Wanderredner,

zu denen auch ich gehörte, sondern der künstliche Dünger und

der Traktor sowie die Versicherungsanstalt, denn sie macht jene
Unwetterschäden gut, die sich durch kein Stoßgebet abwenden lassen. Für
den Bauer ist Gott in erster Linie ein Produktionsfaktor, ein Nachkomme
der einstigen Vegetationsdämonen, vor deren Tücke sich schon der
Urmensch durch Opfer zu schützen suchte. Prämienzahlungen sind anderen

Opferungen vorzuziehen, der künstliche Dünger ist verläßlicher als die

Anrufung irgend eines Heiligen, und der Traktor erzieht zum Denken.
Einen Ochsen mag der Bauer durch Zureden anzueifern suchen, eine

Maschine will mit nüchterner Sachkenntnis behandelt sein.

Aber die eigentliche Ursache der Rcligionskrise lag noch tiefer, denn

sie war zum größten Teil nur eine der ideologischen Auswirkungen einer

umfassenden Krise, nämlich jener der Wirtschaft, die man vergebens
durch den Krieg hinauszuschieben suchte. Das privatkapitalistische
System war nicht mehr imstande, das soziale Problem zu meistern, und so

versagte denn auch dessen ideologische Stütze: die einst feudalistische
und nun gutbürgerliche Kirche. Was nützte es, wenn schon in der
Volksschule den jugendlichen Gehirnen im Katechismusunterricht der Satz des

Apostels Petrus eingehämmert wurde: ,Ihr Knechte, seid Untertan den

Unleidlichen!' (Erste Epistel 2, 17.) Diese unverfrorene Aufforderung zur

Unterwürfigkeit mochte noch in die Feudalzeit hineinpassen, doch nun

— in der Niedergangsepoche des Kapitalismus — handelte es sich gaf

nicht mehr um Milde oder Unleidlichkeit der Herren', sondern darum,

76


	Wirklich nur Flaute?

