Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 10

Artikel: Wirklich nur Flaute?

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411189

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘REIDENKER

ONATSSCHRIFT-DER FREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHWEIZ

w, Oktober 1963

Nr. 10

46. Jahrgang

Jes

Wirklich nur Flaute?

Dem Seemann ist das Wort Flaute besser bekannt als uns;
fiir ihn bedeutet es Windstille. Wir Landratten gebrauchen das
Wort gelegentlich auch, wenn wir in einem Geschiftsgang, in
irgend einer Entwicklung oder Bewegung einen Stillstand fest-
stellen.

So hat kiirzlich irgendwo in der Presse ein Theologe von
einer Flaute in der theologischen Entwicklung gesprochen,
und er hat diesen Stillstand natiirlich bedauert. Wir verstehen
sein Bedauern und verstehen auch, warum er glaubt, von einer
theologischen Flaute sprechen zu miissen. Die Erschiitterun-
gen und Zusammenbriiche nach dem AbschluB3 des Zweiten
Weltkrieges haben bekanntlich den Christenglauben stark auf-
gewertet. Selbstverstindlich haben die Kirchen aller Konfes-
sionen diese ihnen giinstige Situation nach Kriiften ausgewer-
tet. Eine wahre Flut von kirchlichen Erneuerungsbewegungen,
von kirchlichen Neugriindungen und Neubauten, von Kirchen-
tagungen und kirchlichen Konzilen, von Evangelisationsfeld-
ziigen aller Art, eine Flutwelle auch von theologischen GroB-
werken, von Erbauungsbiichern, von alten und neuen kirch-
lichen Zeitschriften ergoB sich iiber das Abendland. Es hatte
wirklich den Anschein, als brause ein frischer Sturmwind
durch den Christenglauben, durch alle seine Institutionen und
alle seine Erzeugnisse, und der werde in Billde ohne groBere
Viderstiinde die ganze Welt erobern.

Heute aber, rund zwei Jahrzehnte nach Kriegsschluf, stehen
Theologie und Profanwissenschaft, stehen Christen und Nicht-
christen vor einer Situation, die als Erniichterung nach einem
gelinden Rauschzustande angesprochen werden muf3. Der
brausende Sturmwind hat sich gelegt, die Flaute ist tatsiich-
lich da. Von Welteroberung ist keine Rede mehr; dic Kirchen

R

Inhalt

Wirklich nur Flaute?

Zur Geschichte der Freidenkerbewegung

BRE

Hochhuths «Stellvertreter» in der
Schweiz
Griines Licht

.-'(g Die Flugzeugkatastrophe und der
] liebe Gott
X n .'(-; Was halten Sie davon?
1 0 o Schlaglichter
! ., a Aus der Bewegung
l‘; .“‘ = Die Literaturstelle empfiehlt
O
o
o) O

sind gliicklich, wenn sie ihren Besitzstand wahren kénnen. Es
ist die Situation, die Prof. Dr. Carl Friedrich von Weizsicker
in einer seiner Vorlesungen mit folgenden Worten schildert:

«So habe ich, indem ich den Glauben an die Wissenschaft
als so etwas wie eine Religion unserer Zeit bezeichnete, eine
zweideutige Sprache gesprochen. In einem Sinne des Wortes
Religion ist diese These, wie ich meine, richtig, in einem an-
deren Sinne ist sie sicher falsch.

Zunichst hat unsere Zeit sicher keine andere herrschende
Religion. Von einem europiischen Standort aus konnte man
im Mittelalter und noch im 19. Jahrhundert das Christentum
als die herrschende Religion bezeichnen. Auf unser Jahrhun-
dert paBt diese Behauptung nicht mehr, aus zwei Griinden.
Erstens ist zwar das Christentum immer noch die offizielle
Religion der Mehrheit der Biirger unserer westlichen Linder,
aber es wire eine Uebertreibung, es herrschend zu nennen.
Religioser Agnostizismus ist wahrscheinlich die dominierende
Haltung des westlichen Bewufltseins in unserer Zeit. Zweitens
geniigt der europiische Standpunkt nicht mehr, um diejenige
Welt zu beschreiben, die wir unsere Welt nennen miissen. Wih-
rend Amerika heute in die europiische religiose Tradition ge-
hért, hat RuBland sich in seiner fithrenden Schicht aus dieser
Tradition gelost; und China, Indien, die arabischen Linder,
die alle in diese Tradition nie eingetreten sind, sind auf die
sichtbarste Weise aktive Glieder der Welt, in der wir mitein-
ander leben miissen.

Vielleicht leben wir also in einer vorwiegend religionslosen
Welt. Aber es ist psychologisch unwahrscheinlich, da8 der Ort
in der Seele des durchschnittlichen Menschen, den friither die
Religion einnahm, heute leerstehen konnte. Meine erste These
behauptet, an diesem Ort stehe heute die Wissenschaft oder,
wenn man genauer reden will, der Szientismus, d.h. der
Glaube an die Wissenschaft. Und wie mir scheint, hat die Wis-
senschaft, als Faktor im BewuBtsein des Einzelnen und in der
Gesellschaft betrachtet, eine Struktur, die sie befdhigt, diese
Rolle mit bemerkenswertem Erfolg zu spielen.» Eine wertvolle
Erginzung zu diesen Sitzen von Weizsickers finden wir in
Otto Flakes Buch «Der letzte Gotty, Seite 109: «Der Prozef3
(der Emanzipation — H.) ist, wie alle geschichtlichen Pro-
zesse, nicht umkehrbar. Nie mehr wird es, solange die er-
reichte BewuBtseinslage erhalten bleibt (nur duBlere Katastro-
phen kénnten sie vernichten), eine neue Religion naiven, wirk-
lich gliubigen Charakters geben. Es wird noch fiir lingere
Zeit die Kirchen als Repriisentationsbauten des kollektiven
Lebens geben, mit eucharistischen Kongressen, Weltkirchen-
tagen als Hohepunkten der Schau und des Eindruckes, aber
wahr bleibt doch, daB das religiose Denken die Fiithrung abge-
geben hat und fiir die kiinftige Entwicklung unwesentlich ge-

73



worden ist: es iibt nur noch eine konservative, verzigernde
Wirkung aus.»

Von Weizsicker publiziert sein Urteil in Heft 10/1962 der
angesehenen Zeitschrift «Universitas». Er ist wie kaum ein an-
derer fiir ein solches Urteil zustindig; amtet er doch an der
Universitdit Hamburg als Ordinarius fiir Philosophie mit spe-
ziellen Forschungsbereichen iiber die Physik des Atomkerns,
die Astrophysik und die Naturphilosophie. Daf3 er zudem pro-
minentes Mitglied der protestantischen Kirche Deutschlands
ist, gibt seinen Worten ein ganz besonderes Gewicht.

Aus den Worten von Weizsickers ergibt sich aber auch
schon mit aller Deutlichkeit, da3 der Begriff Flaute der heu-
tigen Situation nicht mehr ganz gerecht wird. Ueberpriifen wir
die neuesten Dokumente, so wird klar, daB3 die Lage der Kir-
che viel bedenklicher ist und daf3 wir mit Recht in einem
fritheren Aufsatz von einem Einbruch der Profanwissenschaft
und des Realismus in den christlichen Glaubensbereich in
breiter Front gesprochen haben. Aus den vorliegenden Doku-
menten spricht auch bereits, als Folge dieses Einbruchs, eine
eigenartige Unsicherheit der Kirche gerade in den Grundlagen,
in den Kernsitzen ihres Glaubens, in der Lehre nidmlich von
Gott und von der Ueberzeugungskraft des christlichen Glau-
bens. Der Dokumente sind so viele, daB3 wir sie auf zwei, even-
tuell sogar auf drei verschiedene Aufsitze verteilen und meist
ohne Kommentar vorlegen miissen.

I

Vom 10. bis 13. Mirz 1963 tagte in Bethel die Synode der
Evangelischen Kirche Deutschlands. Der Vorsitzende, Kurt
Scharf, kennzeichnete mit ernsten Worten die gegenwiirtige
Lage. Den 35 Synodalen aus Ostdeutschland wurde die Reise-
erlaubnis nach Bethel verweigert, und mit diesem Verbot wie-
der einmal dokumentiert, daf3 eine irdisch-politische Macht
sich stirker erweist als die Kirche des allmichtigen Christen-
gottes. Zwei Theologen duBlerten ernste Bedenken zur Lage
der Theologie selbst. Die Glaubwiirdigkeit der kirchlichen Ver-
kiindigung stehe auf dem Spiel. Von der Bultmann-Schule her
droht «eine radikale Umdeutung aller neu-testamentlichen In-
halte».

II.

Die «Deutsche Zeitung» vom 21. Mirz 1963 berichtet:

Der anglikanische Bischof der englischen Diézese Woolich,
Dr. John Robinson, veroffentlichte in London ein Buch, in
dem er viele bisherige christliche Vorstellungen von Gott in
Zweifel stellt und Ansichten #uflert, die in kirchlichen Krei-
sen als hiretisch bezeichnet werden. Bischof Robinson
schrinkt die Personalitit Gottes derart ein, daB sich die ganze
Vorstellung von Gott als einem personlichen Wesen in nichts
auflost. Gott sei nicht mehr und nicht weniger als «die iduBere
Tiefe unseres ganzen Wesens, die schépferische Grundlage und
Bedeutung unserer Existenz». Robinson lehnt die Vorstellung
ab, daBl Gott und Mensch zwei verschiedene Wesen aus ver-
schiedenen Welten sind. Der Bischof verlangt eine radikale
Entmythologisierung von Glaubenssidtzen wie Erlosung, Auf-
erstehung Christi usw.

Die Debatte iiber die gewagten Thesen des Bischofs hat eben
erst begonnen, doch wird heute schon die Forderung nach dem
Riicktritt des hohen anglikanischen Wiirdentrigers laut. Der
ungewdohnliche Erfolg des Buches schafft ganz besondere Be-
denken. Aengstliche Gemiiter meinen, die Schrift hitte allen-
falls unter den Geistlichen und Theologie-Studenten in nur
wenigen Exemplaren, niemals aber in der allgemeinen Oef-
fentlichkeit erscheinen sollen.

Wir verstehen die Sorgen derKirchenvertreter, wenn wir noch
die folgenden Ansichten des Bischofs Robinson zur Kenntnis
nehmen: Die Vorstellung von einem personlichen Gott «dort
oben» oder «dort driiben» ist nicht mehr zu halten. Christus ist
fiir ihn ein Mensch. Er duflert Zweifel an der Jungfriulichkeit
derMaria, vertritt unorthodoxe Ansichten iiber das Abendmahls-
sakrament und das Gebet und wendet sich gegen ein absolu-
tes Moralsystem. Wir finden bei ihm einen Satz wie den fol-
genden: «Gott lehrt uns, dal wir als Menschen zu leben ha-
ben, die auch ganz gut ohne ihn auskommen.» Man fragt sich
in England nicht ohne Bestiirzung, was vom christlichen Glau-
ben denn noch iibrighleibe, wenn die Vorstellung vom person-
lichen Gott verschwindet und wenn die Christenlehre ihres
gesamten spirituellen Ueberbaus beraubt werde. Man friigt
sich, was Robinson eigentlich wolle — den Agnostikern sagen,
sie konnten guten Gewissens in die Kirche gehen, oder den
Gldubigen nahelegen, sie konnten ebenso gut drauflen bleiben.

Theodor Hartwig: 1. Teil

Zur Geschichte der Freidenkerbewegung

In dem NachlaB Professor Theodor Hartwigs befindet sich unter
den vielen unverdffentlichten Schriften auch ein umfangreiches
Manuskript «Unverstandenes Leben», eine Autobiographie, zu der
er in einem Brief an einen seiner Freunde (1951) erlduternd
schrieb: «Beziiglich meiner Biographie, die zwar erst nach meinem
Ableben akut wird, méchte ich Dir gerne an die Hand gehen...
Damit Du aber nicht enttiduscht wirst, will ich gleich verraten,
daB darin von mir selbst wenig die Rede ist, sondern ich habe
jene Probleme aufgezeigt, die um die Jahrhundertwende die Welt
bewegten. Das Biirgertum war durch die wirtschaftlichen Ereignissc
jener Zeit seelisch bereits aus dem Gleichgewicht gebracht (Ende
der ,Griinderjahre’, Borsenkrach 1873, Bismarcks Sozialistengesetz
etc.), und zahlreiche Intellektuelle schlossen sich der Arbeiterbe-
wegung an. Auf allen moglichen Gebieten des 6ffentlichen Lebens
regten sich Reformbewegungen, an denen ich selbst Anteil nahm...
Der sozialistischen Bewegung gehorte ich bereits als Student an
und hielt namentlich populidrwissenschaftliche Vortrige in den Ar-

74

beiterbildungsvereinen. Alle diese Bestrebungen erscheinen mir in

der Riickschau als durchaus unzulinglich, und deshalb nenne ich

meine autobiographischen Erinnerungen: ,Unverstandenes Leben’
mit dem Untertitel ,Probleme um die Jahrhundertwende’.»

Wie sehr diese hinterlassene Schrift gerade heute wegen vieler
Analogien und Anregungen zum Abdruck geeignet wire, beweist
das Kapitel «Die Freidenkerbewegung in der Nachkriegszeit», wel-
ches auszugsweise zum erstenmal hier veriffentlicht wird. Nach
dem einleitenden Hinweis auf die Spaltung der sozialistischen
Arbeiterbewegung stellte Hartwig fest:

«...In einem Punkte stimmten jedoch beide Gruppen miteinander
iiberein, nimlich in der Ueberzeugung, daB der Kampf gegen die Kirche.
die ja selbst eine politische Machtorganisation darstellt, politisiert wer-
den miisse, d.h. daB die freigeistige Aufklirung im biirgerlichen Sinne
iiberholt sei. So entwickelte sich denn nach dem Ersten Weltkrieg ein
besonders sozialistisches — oder, wie es nicht gerade sehr gliicklich
bezeichnet wurde: proletarisches — Freidenkertum.

Die biirgerliche Freidenkerbewegung war die ideologische Begleiter-
scheinung der biirgerlichen Revolution; ihre Anfinge reichen zuriick bis
in den Beginn des 18. Jahrhunderts. Damals glaubte man an die erzie-
herische Bedeutung der sogenannten ,Aufklirung’ und suchte auf solche
Weise zu einer freigeistigen Massenbewegung zu gelangen. Es waren vor
allem die Freimaurer, die sich auf dem Gebiete fithrend betitigten; ihr
Kampf richtete sich nicht gegen die Religion als solche, sondern gegen
das dogmatische Kirchentum, und sie begniigten sich mit der Proklama-
tion des Toleranzgedankens.

Es waren also durchaus nicht immer Gottesleugner, die als Freidenker
gegen die kirchliche Intoleranz zu Felde zogen. (Vgl. Fritz Mauthner
,Geschichte des Atheismus im Abendlande’). Im Altertum gab es schon



Die anglikanische Kirche wird sich mit dem Fall Robinson
noch zu befassen haben, denn immerhin wird gegen einen
ihrer Bischofe der Vorwurf offentlich erhoben, er sei trotz
seines hohen Amtes ein Ungldubiger und Ketzer.

III.

Aus Newton in Massachussetts, USA, wird gemeldet:

Der schweizerische Theologieprofessor Dr. Hans Kiing, Or-
dinarius in Tiibingen, erklirte in einem Vortrag vor ameri-
kanischen Theologen und Theologiestudenten, die Katholiken
miiten nach den Ueberzeugungen ihres eigenen Gewissens
handeln, selbst wenn dies zur Exkommunikation durch die
Kirche fithre. Der 35jihrige Jesuit erklirte, das Gewissen sei
die letzte Entscheidungsinstanz fiir Katholiken wie fiir Pro-
testanten, und niemand diirfe zur Annahme von Lehrsitzen
gezwungen werden, denen er nicht zustimmen kénne. Profes-
sor Kiing hat sich kiirzlich auch fiir die Abschaffung des In-
dex verbotener Biicher ausgesprochen. ]

Unser Kommentar: Da wird also von einem Theologiepro-
fessor und Jesuiten der Absolutheitsanspruch der christlichen
Dogmatik entschieden zuriickgewiesen. Das menschliche Ge-
wissen, das doch sicher eine relative Grof3e ist, das von Kultur
w Kultur, von Zeit zu Zeit, sogar von Mensch zu Mensch an-
dere Inhalte aufweisen kann, wird iiber das Gebot Gottes, ja
itber Gott hinausgestellt.

Mit der Forderung, den Index endlich abzuschaffen, steht
Kiing allerdings nicht allein da. Die Kirche weil3, daB3 der ka-
tholische Gldubige heute der Wucht der Beeinflussung durch
Presse, Rundfunk und Television schutzlos ausgeliefert ist,
daf} damit die Verbote des Index iiberhaupt nicht mehr durch-
gefiihrt werden konnen. Es erweist sich auch hier, daf3 die
Realitiit stiirker ist als kirchliche Gebote.

IS

Karl Jaspers gilt als der fithrende Vertreter der gegenwiirti-
gen Universititsphilosophie. Der Zugang zu ihm ist nicht
leicht; die Sprache ist oft schwierig und sehr abstrakt. Einige
miBltrauen ihm auch, weil er gelegentlich von Gott oder doch
von Gottheit spricht; es entgeht ihnen, daBl er unter Gott

etwas radikal anderes versteht als der Christenglaube. Seine
beiden letzten Schriften zu dem Thema: «Der philosophische
Glaube angesichts der christlichen Offenbarung» geben nun
volle Klarheit dariiber, da3 Jaspers dem Christenglauben das
Recht abspricht, seine Offenbarung als Transzendenz auszu-
geben. Der Begriff der Transzendenz ist Eigentum der Philo-
sophie und nicht der Theologie. Jaspers bekennt sich mit er-
freulicher Entschiedenheit zu dieser philosophischen Trans-
zendenz, die nun also gar nichts mehr vom Gott des Christen-
glaubens enthilt. Mit derselben Entschiedenheit lehnt er die
Aussagen, Weisungen und Lehren zur christlichen Offenbarung
ab.

Jedes groBere philosophische Werk braucht eine gewisse In-
kubationsfrist; es muf} zuerst einmal gelesen und verstan-
den, dann auch verdaut werden; dann erst kann die Oeffent-
lichkeit dazu Stellung beziehen. Ich war schon lange gespunnt
darauf, wie die Oeffentlichkeit auf diese mutige Stellungnah-
me Jaspers’ reagieren werde. Und nun stellen sich eben heute
diese ersten Reaktionen langsam ein, so Joachim Seidl in der
«Siiddeutschen Zeitungs vom 30./31. Mirz 1963. Da lesen wir:

Theologie entspringt aus dem christlichen Gottesglauben. Phi-
losophieren aber geschieht fiir Jaspers aus dem Ursprung des
Menschseins und ist damit durch einen letzten Gegensatz von
theologisch gesetzter, einzig wahrer Offenbarung bis auf den
Tod geschieden. Jaspers spricht: «Ich glaube nicht an Offen-
barung und habe es nie, soweit mir bewul3t ist, auch nur der
Méoglichkeit nach getan.» Deutlicher als in den friiheren
Schriften bekennt der nun Achtzigjihrige seine Ueberzeugung
von der «fdlschlichen Gottheit Jesu»; denn kein Mensch kann
Gott sein. Fiir diese Absage allein widre man um 1600 ver-
brannt worden. Die Atheisten brauchen sich also nicht zu
wundern, wenn sie auf den dunklen Pfaden zur Hélle nun
auch dem hohen, aber unchristlichen Schatten Jaspers’ be-
gegnen.

Jaspers’ satisfaktionsfihige Geistigkeit ist a priori jeder
noch so aristokratischen Geistlichkeit gewachsen. Er ist ein
dullerst gefdhrlicher, aber vielleicht heilsamer Priifstein fiir
briichige Kirchenfugen.

Mit diesen wenigen Dokumenten mufl es fiir heute sein
Bewenden haben. Andere Dokumente sparen wir fiir spitere

richtige Gottesleugner, die in bewuBten Gegensatz zum allgemeinem re-
ligissen Volksempfinden traten. Spiter — zur Zeit der Renaissance —
war das Freidenkertum ecine Angelegenheit der Bildung. Der gebildete
Mensch konnte den Aberglauben der breiten Masse nicht mitmachen, und
wir finden daher solche Freidenker nur in den héheren Schichten der
Gesellschaft, die sich den Luxus der Bildung leisten konnten. Von einer
Massenbewegung des Freidenkertums konnte daher keine Rede sein. Zu
den Ungliubigen auf Grund ihrer Bildung gehorten Gelehrte und vor
allem dic hohe Geistlichkeit, die viel zu gebildet war, um an das zu glau-
ben, was sie zu Nutz und Frommen der Armen im Geiste predigte. Von
cinigen Pipsten sind uns Ausspriiche iiberliefert, die erkennen lassen,
daB diese Wiirdentriiger ihre Stellung als ,Stellvertreter Christi’, d. h. dic
Bedeutung der Religion fiir politische Zwecke, richtig einschitzten. Die
kirchliche Organisation drang mit ihren feinen Veristelungen tief in den
Volkskorper cin und dirigierte ihn seclisch im wohlverstandenen Inter-
esse der Herrenklasse, der weltlichen und geistlichen Gewalten. Auch Na-
poleon, obwohl selbst ungliubig, schloB aus staatspolitischen Erwigun-
gen Fricden mit der Kirche, deren EinfluB8 in Frankreich seit der groBea
Revolution eine erhebliche EinbuBe erfahren hatte, aber in einigen kon-
terrevolutioniir eingestellten Provinzen noch recht groB war. Kirchlich
und Royalistisch war so ziemlich dasselbe, und so muBte sich Napoleon zu
einem Ausgleich mit dem Pfaffentum bequemen; er war sich iiber die
soziale Bedeutung der Volksgliubigkeit klar, wie sein oft zitierter Aus-
spruch beweist: ,Dic Religion ist ein Aberglaube, der den Reichen davor
schiitzt, von den Armen massakriert zu werden’. Welche Bedeutung dem
Christentum im besonderem zukommt, das hat Dostojewski in der groB-
artigen Vision ,Der GroBinquisitor’ enthiillt. Zur Erginzung wire nur
noch eine soziologische Erwiigung heranzuzichen, um die historische Rolle
der Kirche zu erkliren.

Dem aufstrebenden Biirgertum blieb es vorbehalten, im Kampfe gegen
die mit dem Adel verbiindete Kirche, eine Freidenkerorganisation zu
schaffen, die — iiber verschicdene Linder sich ausbreitend — schlieB-
lich zur Griindung eciner Freidenker-Internationale fiihrte, deren Sitz
lange Zeit hindurch in Briissel war. Nur darf man sich dabei nicht eine
Massenbewegung vorstellen, sondern es hestanden in einigen Lindern —
England, Frankreich, Holland, Belgicn, Deutschland, Oesterreich, Polen
usw. — einzelne Zirkel in den groBeren Stidten, die durch Vortrige,
Herausgabe von cigenen Zeitschriften und Broschiiren, Aufrufe und
offentliche Versammlungen aufklirend wirkten und den Austritt aus der
Kirche propagierten. Manche dieser Freidenker waren sich der Grenzen
ihrer Titigkeit wohl bewuBt; so sagte z. B. Wilhelm Liebknecht, einer der
Begriinder der erwiihnten Internationale: ,Es ist leichter, gegen den all-
michtigen Herrgott zu revoltieren als gegen einen winzigen, irdischen
Gendarm.” In dieser ironischen Formulicrung steckt eine psychologische
Erkenntnis: Soziale Unzufriedenheit findet ihren seelischen Abflul in
einem Aufbegehren gegen ,héhere’ Gewalten, und Religionskritik ist im
Grunde genommen nichts anderes als Gesellschaftskritik, die sich auf
,harmlosere’ Weise Luft zu machen sucht.

So ist denn auch das Anschwellen der Freidenkerbewegung nach dem
Ersten Weltkrieg zu verstehen. Sogar die Gliubigen fiihlten sich vielfach
in ihrem religiosen Empfinden verletzt, da in allen Lindern die Mord-
waffen von den Vertretern der Kirche gesegnet wurden. Ja, es erschienen
zahlreiche ,Erbauungsschriften’, in denen dic ,Dicner Gottes’ den Krieg
als ,gottgewollt’ begriiBten und den Massenmord im Dienste des Vater-
landes als gottgefillige Tat feierten. Den Vogel diirfte der Berliner Pa-
stor D. Philippe abgeschossen haben, der in eciner derartigen Postille
schrieb: ,Gott sei Dank, daB der Krieg gekommen ist, ich sag’s auch
heute noch im dritten Kriegsjahr. Und Gott sei Dank, da8 wir noch

75



Aufsitze unter demselben Titel auf. Zwei Ueberlegungen aber
dringen sich dem aufmerksamen Leser heute schon auf:

1. Der Ausdruck «Flaute» sagt zu wenig, wenn der heutige
Stand der Emanzipation vom Christenglauben charakterisiert
werden soll; es handelt sich da tatsichlich um mehr als um
eine Flaute, wir haben es zu tun mit einer eigentlichen Grund-
lagenkrisis.

2. Die Linie der Emanzipation vom Christenglauben, vor
allem aber die Linie einer auf der Realitiit selbst aufgebauten
Wahrheitskonzeption und Weltanschauung ist durch die letzte
kirchliche Reaktion nach dem Zweiten Weltkrieg nicht abge-
brochen worden; sie konnte wohl voriibergehend iiberdeckt,
konnte aber nicht erstickt werden; ganz offenkundig feiert sie
heute frohliche Urstind.

Die von ihr geleistete Arbeit trigt nun doch langsam
Friichte. Omikron

Hochhuths <Stellvertreter»
in der Schweiz

Wie wir bereits in unserer letzten Ausgabe mitgeteilt haben,
wird das Schauspicl «Der Stellvertreter» von Rolf Hochhuth,
das sich mit dem Versagen des Papstes Pius XII. gegeniiber
den nationalsozialistischen Mordgreueln auseinandersetzt, dem-
nichst in Aarau und Bern auf die Bithne kommen, nachdem es
in Basel bereits gespielt werden diirfte, wenn diese Zeilen ge-
druckt sind. Und schon sind auch die ewigen Dunkelminner
mit ihren Kampagnen da. So hat auf Veranlassung der Schwei-
zerischen Bischofskonferenz das Direktorium des Schweizeri-
schen Katholischen Volksvereins eine mit recht fragwiirdigen
Argumenten operierende Resolution durch die Presse gehen
lassen, die die Katholiken gegen dieses Stiick von vornherein
aufzuhetzen sucht.

Die Priisidentenkonferenz der Freigeistigen Vereinigung der
Schweiz hat darauf mit nachstechender EntschlieBung geant-
wortet:

Die am 14. September 1963 im Volkshaus Winterthur ta-
gende Prisidentenkonferenz der Freigeistigen Vereinigung der
Schweiz hat mit Befremden von der offentlichen Erklirung
des Direktoriums des Schweizerischen Katholischen Volks-
vereins (SKVV) zur bevorstechenden Auffiihrung von Rolf

Hochhuths Schauspiel «Der Stellvertreter> im Basler Stadt
theater Kenntnis genommen. In dieser Erklirung wird die ge-
plante Basler Auffiihrung von vornherein als «Beleidigung
und Herausforderung der Schweizer Katholiken», als «Gefihr.
dung des konfessionellen Friedens» und «Verletzung der reli-
giosen Gefiihle» der Schweizer Katholiken bezeichnet und das
ungeachtet der Tatsache, dal Hochhuths Stiick alles eher als
antikatholisch, daB3 es dem Andenken zweicr von den Nazis
ermordeter katholischer Priester gewidmet und daB sein
Hauptheld, ein Jesuitenpater, als Vorbild edelster mensch-
licher Gesinnung und aufopfernder Nichstenliebe charakteri-
siert ist.

Die Formulierungen in der Erklirung des SKVV zielen un-
ter der triigerischen Vorspiegelung, reprisentativ fiir «die
Schweizer Katholiken» zu sein, obwohl gewi3 nicht deren alle
um ihre Meinung befragt wurden, offenkundig darauf hin, den
Behorden juristische Handhaben zu Zensur- und Verbotsmal-
nahmen gegeniiber den in Basel und spiter auch in Bern ge-
planten Auffithrungen des «Stellvertreters»> in die Hand zu
spielen, obwohl sich dieses Stiick weder gegen den Katholi
zismus an sich noch gegen die Kirche richtet, sondern sich
lediglich mit dem Versagen der héchsten kirchlichen Autori-
titen gegeniiber der Nazi-Mordpest auseinandersetzt.

Die Prisidentenkonferenz der Freigeistigen Vereinigung der
Schweiz protestiert auf das nachdriicklichste gegen die Vorbe-
reitung von ZensurmafBnahmen und die Durchfiithrung von
Verbotskampagnen, die sich gegen die Auffithrung des «Stell-
vertreters» in schweizerischen Stadttheatern richten, und wiirde
in jeder solchen Maflnahme einen eklatanten Verstofl gegen
die verfassungsmiBig garantierten Freiheitsrechte der Schwei-
zer Biirger erblicken. Sie dankt den Direktionen der Stadt-
theater von Basel und Bern dafiir, da3 sie diescs hochbedeut-
same Werk des deutschsprachigen Theaters der Gegenwart
allen Anfeindungen zum Trotz in ihre Spielpline aufgenom-
men haben.

Wir bitten alle unsere Freunde und Leser, die mutigen Thea-
terdirektionen und Theatergemeinden, die dieses so wertvolle
Stiick zur Auffithrung bringen, durch Besuch der Vorstel:
lungen zu unterstiitzen und von allen Aktionen der reaktio-
nidren Dunkelminner, die im Zusammenhang mit diesen Auf-
fiihrungen stehen, der Redaktion des «Freidenkers» schnell-
stens Kenntnis zu geben. W.G.

keinen Frieden haben; ich sag’s auch heute trotz allen Opfern... Er
(der Krieg) ist das groBe Operationsmesser, mit dem der groBe Arzt der
Vilker die furchtbaren, alles vergiftenden Eiterbeulen aufschneidet.” Und
noch deutlicher: ,Der Soldat soll totschieBen, soll sein Bajonett in die
Rippen des Feindes hohren, das ist seine heilige Pflicht, ja — das ist
sein Gottesdienst.” (Im Zweiten Weltkrieg war die Kirche schon etwas
zuriickhaltender; immerhin gewihrte der Papst im Dezember 1942 cinen
vollkommenen AblaBl fiir Flieger, Bombenabwurf
fromm und mit demiitigem Herzen beteten: ,Mein Jesus, Barmherzig-

wenn diese beim
keit!” Der AblaBB war bis zur Beendigung des Krieges vorgesehen.)

Gegen derartige gotteslidsterliche Formulierungen lehnte sich der ge-
sunde Sinn des Volkes auf, und es gab Massenaustritte aus der Kirche
wie nie zuvor. Doch darf man iiber den unmittelbaren duBeren Anlali
nicht die tieferen Ursachen des Abfalls von der Kirche vergessen. Auch
im Mittelalter bot der AblaBhandel nur den letzten AnstoB zur Refor-
mation. Bei allen scheinbar rein religisen Bewegungen sind es soziale
Motive, die sich indirekt auswirken, wie man noch heute an den Sekten-
bewegungen verfolgen kann. Auch die Erstarrung der Freidenkerbewe-
gung muBl wirtschaftspolitisch verstanden werden. Die Freidenker ver-
dankten ihre Erfolge nicht etwa ihrer mehr oder weniger geschickten
Agitation, sondern dem Umstand, daB das ganze soziale Gefiige ins Wan-
ken gekommen war, wozu dann noch die durch den Krieg verursachte
seclische Erschiitterung hinzukam. Wohl gab es auch nach dem Krieg
noch viele Menschen, die in ihrer seelischen Not Zuflucht in der Reli-
gion suchten und aus dem sich verziehenden Pulverdampf in den betiu-
benden Weihrauch fliichteten, aber die zunehmende Leere der Kirchen
verriet nur zu deutlich, daB der geistliche Beschwichtigungsapparat nicht
mehr recht funktionierte. .

Die Massenaustritte aus der Kirche nach dem Ersten Weltkrieg waren

76

ein Symptom, und wenn damals das Wort von einer ,Krise der Religion'
auftauchte, so war damit nur die Oberfliche des historischen Gesche-
hens gestreift. Staatsminnische Weisheit suchte der bedringten Kirche
durch Konkordate zu Hilfe zu kommen, doch schon die technische Ent-
wicklung sorgte fiir die ,Entchristlichung des Abendlandes’. Die wirk-
samsten Freidenkeragitatoren waren nicht die aufklirerischen Wander-
redner, zu denen auch ich gehédrte, sondern der kiinstliche Diinger und
der Traktor sowie die Versicherungsanstalt, denn sie macht jene Un-
wetterschiiden gut, die sich durch kein StoBgebet abwenden lassen. Fiir
den Bauer ist Gott in erster Linie ein Produktionsfaktor, ein Nachkomme
der einstigen Vegetationsdimonen, vor deren Tiicke sich schon der Ur-
mensch durch Opfer zu schiitzen suchte. Priimicnzahlungen sind anderen
Opferungen vorzuziehen, der kiinstliche Diinger ist verliBlicher als die
Anrufung irgend eines Heiligen, und der Traktor erzieht zum Denken.
Einen Ochsen mag der Bauer durch Zureden anzueifern suchen, eine
Maschine will mit niichterner Sachkenntnis behandelt sein.

Aber die eigentliche Ursache der Religionskrise lag noch tiefer, denn
sie war zum grofiten Teil nur eine der ideologischen Auswirkungen einer
umfassenden Krise, nimlich jener der Wirtschaft, die man vergebens
durch den Krieg hinauszuschieben suchte. Das privatkapitalistische Sy-
stem war nicht mehr imstande, das soziale Problem zu meistern, und so
versagte denn auch dessen ideologische Stiitze: die einst feudalistische
und nun gutbiirgerliche Kirche. Was niitzte es, wenn schon in der Volke-
schule den jugendlichen Gehirnen im Katechismusunterricht der Satz des
Apostels Petrus eingehimmert wurde: ,Ihr Knechte, scid untertan den
Unleidlichen!” (Erste Epistel 2, 17.) Diese unverfrorene Aufforderung zu?
Unterwiirfigkeit mochte noch in die Feudalzeit hineinpassen, doch nun
— in der Niedergangsepoche des Kapitalismus — handelte es sich gar
nicht mehr um Milde oder Unleidlichkeit der ,Herren’, sondern darum,



	Wirklich nur Flaute?

