Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 9

Artikel: Das Augenwunder

Autor: Brauchlin, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411187

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

die von diesen lancierten Inserate konnten nur in einigen Blit-
tern placiert werden. Die Gegner der Kirchengesetze saflen so
von Anfang an am kiirzeren Hebelarm. Natiirlich hat auch die
Tatsache, daB3 die frither stark von der Kirche distanzierte
Sozialdemokratie sich auf ihrem Parteitag zu den Kirchen-
gesetzen bekannte und damit die Agitation einiger tapferer
und der einstigen Ideenwelt treu gebliebener markanter sozial-
demokratischer Personlichkeiten entsprechend hinderte, zum
Resultat beigetragen. Endlich der wenige Wochen vor der Ab-
stimmung erfolgte Tod des Papstes Johannes XXIII., der wie
wenige seiner Vorginger, iiber seine Kirche hinaus zu wirken
verstand, die Stimmung gegeniiber der katholischen Kirche
versohnlicher gestaltet. Die Nekrologe lobten durchwegs seine
Toleranz und sein Nachfolger gilt als der Mann seines Ver-
trauens. Damit verminderte sich auch das Mifltrauen prote-
stantischer und anderer Kreise gegen den an sich weiter be-
stehenden totalitiren Anspruch des Katholizismus, der ja auch
seine antidemokratische Struktur ungeéndert beibehalten hat.

Beriicksichtigt man alle diese erschwerenden Umstinde, so
ist das zwar an sich unerfreuliche Resultat doch fiir die Frei-
denker kein Grund zur Entmutigung. Hatten im Kantonsrat
noch keine 109/p fiir Ablehnung der Gesetze gestimmt, so
waren es in der Volksabstimmung immerhin ein Drittel der
Stimmenden. Fast 40 000 Stimmbiirger haben zu den Kirchen-
gesetzen Nein gesagt, obwohl die Gesamtzahl der auBerhalb
der privilegierten Kirchen stehenden Einwohner des Kantons
knapp 20000 betrigt und dies unter Einrechnung der nicht
stimmberechtigten Frauen und Jugendlichen. Der Appell der
Gesetzesgegner an das Gerechtigkeitsempfinden und an das
demokratische Gewissen der Stimmbiirger war also doch nicht
vergeblich und hat in weite Kreise hineingewirkt, die offiziell
noch zur Landeskirche stehen, jedenfalls ihr noch angehéren.
Bei den andern wird die Erniichterung kommen, wenn in eini-
gen Jahren auf Grund der neuen Gesetzgebung vermehrte Zah-
lungen an die privilegierten Kirchen zu entrichten sind, die
Ausgaben des Kantons dementsprechend anschwellen und da-
mit, so nicht andere wichtige Aufgaben zwecks Sicherstellung
des Zahltags fiir die Pfarrer vernachlissigt werden sollen, auch
die Steuerlasten. Dann werden manchem, der aus Gleichgiil-
tigkeit, Denkfaulheit oder Leichtgldubigkeit diesmal kein Nein
in die Urne legte, die Augen aufgehen und dann wird auch
der Zeitpunkt kommen, erneut zum Kampf fiir die Trennung
von Kirche und Staat aufzurufen. Dann aber werden die 39 000
Nein-Stimmen vom 7. Juli eine viel bessere und weitere Start-
basis liefern, als sie die Anhidnger der Trennung von Kirche
und Staat im Kanton Ziirich je besessen haben. Und deshalb
war der Kampf unserer Ziircher Freunde auch diesmal nicht

W.G.

umsonst.

Der Sinn des Lebens

Ueber diese Frage, die die Philosophen und Theologen seit
dem friithesten Altertum beschiftigte, hat Gsfr. Stebler in der
Julinummer einiges gesagt, dem das Folgende als Erginzung
hinzugefigt sei.

In jingster Zeit hat ein Philosoph, Matthidus Klein, in der
Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie, 11.Jg., 5. Heft, allge-
mein giiltige Gedanken zu diesem Problem geduBlert, die als
Richtlinien fiir die Beantwortung der Frage, welchen Sinn das
Leben habe, dienen kénnen. Da seine Thesen grundsitzlicher
Natur sind, sei ein Absatz daraus zitiert:

«Die Sinnfrage (des Lebens) ist zweifellos eine der komplizierte-
sten, tiefsten, widerspriichlichsten, diffizilsten Fragen, die uns das
Leben zu stellen vermag. Sie ist durchaus keine alltiigliche Frage, sie
wird im Leben des einzelnen nicht jeden Tag und nicht bei jeder Ge-
legenheit akut. Ja, es gibt geniigend Menschen — auch in unserer ge-
schichtlichen Epoche, in der wir leben und die wir durch unser Ver-
halten und Titigsein mitgestalten diirfen —, die diese Frage iiberhaupt
noch nicht persinlich entscheiden muBten. Solange sich der Mensch
geistig und praktisch nur in einem bestimmten, relativ eng begrenz-
ten Umkreis von gesellschaftlichen Bezichungen bewegt, in die er
durch secine individuelle Entwicklung iiber Elternhaus, Schule, Be-
ruf usw. gleichsam organisch hineingewachsen ist, die ihm vertraut
sind und die er jederzeit zu iiberblicken vermag, wird sich ihm die
Sinnfrage nicht mit besonderer Eindringlichkeit aufdringen.

Die Sinnfrage wird erst dann besonders akut, wenn der gewohnte
und vertraute Umkreis der tiglichen Arbeits- und Lebensbezichungen
durch irgendwelche besondere Umstinde, vor allem durch groBle ge-
schichtliche Ercignisse oder durch Einwirken gesellschaftlicher Kriifte
(Kriege, Revolutionen usw.) durchbrochen und der Mensch vor Situa-
tionen oder Anforderungen gestellt wird, die ihm neu und fremd sind,
zu denen er noch kein personliches Verhiltnis — positiv oder nega-
tiv — gefunden hat, kurz, wenn er sich vor eine Entscheidung gestellt
sieht, die in ihrer Bedeutung und Tragweite iiber alle bisherigen Ent-
scheidungen weit hinausgehen und von deren Ausgang sein ganzes
weiteres Lebensschicksal abhingig werden kann ...

Nun leben wir Menschen gerade heute in einer geschichtlichen
Epoche, in der sich auf allen Gebieten unseres gesellschaftlichen Le-
bens, in Wissenschaft und Technik so tiefgreifende, grundlegende
Veriinderungen vollzichen, daB sich ihren vielfiltigen Auswirkungen
schlechterdings niemand entziehen kann.»

Fiir den Sozialisten ist dieses Problem vor allem ein oko-
nomisches, gesellschaftliches. Er wird die Sinnfrage von seinem
Standpunkt, dem rein politischen aus beantworten.

Wenn je bei der Problemstellung und -lésung der politische
und weltanschauliche Standpunkt eine entscheidende Rolle
spielt, so im Falle der Sinnfrage des Lebens. Der religiose
Mensch, der an Gott und die Bibel, an die Verheilungen der
christlichen Lehre, an Himmel und Hélle, an die Auferstehung,
an die Unsterblichkeit und an ein Fortleben nach dem Tode
in einem nebelhaften Jenseits glaubt, wird der Sinnfrage des

Aus Ernst Brauchlins Novelle

Das Augenwunder

Jost Amstad, der Sigristensohn in einem abgelegenen Dorfe,
kehrt nach sieben Jahren aus der Fremde zuriick, hat vieles gese-
hen und macht sich iiber manches seine Gedanken, auch iiber
Kirche und Christentum:

«Zum Daheim gehorte fiir Jost auch die Kirche; denn sie war
gewissermallen des Vaters Werkstatt, und es gehorte sich, da} er
der ehemals bewunderten und verehrten Jungfrau Guten Abend
sagte, wenn sich auch inzwischen sein Verhiltnis zu ihr und ihres-
gleichen wesentlich verindert hatte. In der Fremde war ithm man-
che Maria zu Gesicht gekommen, in groBlen, prichtigen Kathedra-
len, in gewohnlichen Kirchen, wie sie landauf und -ab sind, und
in einsamen Kapellen, Madonnen aus Marmor, Alabaster oder an-
derem Gestein, auch solche aus Holz, darunter armselige Figuren.

68

mit wertlosem Flitterzeug angetan, um Reichtum und Glanz vorzu-
tduschen, aber auch vornehme Damen mit diamantbesetzter, golde-
ner Krone, von denen schwer zu glauben war, dal} sie ihr Kind in
einem elenden Stalle sollte zur Welt gebracht haben.

Dariiber hatte sich Jost oft seine Gedanken gemacht. Warum
bildete man Maria nicht dem armen Zimmermannsweib nach, das
sie, wie die Kirche behauptet, gewesen war? Warum multe sic
auch in der diirftigsten Kapelle ein samtenes Faltenkleid mit
Goldborten alles daran nur duBerer Schein
und innerlich unecht war?

Die Antwort gab ihm die Welt, die er mit offenen Sinnen durch-
wanderte, und die sagte ihm und wiederholte es hundertfach: Sieh
dich um, einfiltiger Jungknab aus dem Hinterland! Kein Mensch
beugt sein Haupt vor der Armut oder vor der Bescheidenheit. Was

tragen, wenn auch

obenauf kommen will, muB} sich ein Ansehen geben, muf} groftun.
mul} Geld und Gut haben oder sich stellen, als ob er’s hitte!
Lange Zeit hatte er das Christentum von dieser Regel ausgenom-
men, weil es unter den Aermsten des Volkes aufgekommen und
dann doch groB und michtig geworden war, durch die Kraft der



Lebens anderen Voraussetzungen entgegentreten als der Frei-
denker oder der Positivist.

Es handelt sich also nicht nur um eine Gewissensfrage, son-
dern auch um eine Frage, deren Beantwortung sich sowohl
nach der Position des Fragestellers als auch nach der des Frage-
beantworters richtet. Vom Standpunkt des philosophisch und
weltanschaulich orientierten Menschen werde ich eine andere
Antwort zu gewiirtigen haben als vom Menschen als biologi-
schem Wesen, das in diese Welt hineingeworfen und allem
Jammer, den Ungerechtigkeiten, den Krankheiten und einem
oft qualvollen Dahinsiechen und Sterben ausgesetzt ist.

Karl Jaspers, Martin Heidegger und Paul Sartre sind die
Hauptvertreter der Existentialphilosophie. Sie stellt in den
Mittelpunkt einen durch die Erfahrungen zweier Weltkriege
realistisch und ideologiefeindlich gewordenen Menschen, des-
sen einzige Aufgabe ist, mit seinem Schicksal duBerlich und
innerlich fertig zu werden, dessen Kraft sich darin erschépft,
da zu sein.

Das Ueberantwortetsein an das eigene Dasein, die sogenann-
ten «Grenzsituationen» im menschlichen Leben, wie die Un-
ausweichlichkeit des Sterbens, des Leidens, des Kidmpfens, der
Verstrickung in Schuld — ein Hauptproblem der Psychoana-
lyse — sind die wichtigsten Faktoren im Existentialismus. Sie
zeigen ihn als Abkémmling der Lebensphilosophie, als deren
Begriinder Schopenhauer und Nietzsche und als deren Fortset-
zer Henri Bergson, Georg Simmel, Wilhelm Dilthey, Hermann
Graf Keyserling und Ludwig Klages anzusehen sind.

Der nicht philosophisch geschulte Mensch, der sich mehr
nach den praktischen Gegebenheiten des Alltags richtet, wird
die Frage nach dem Sinn des Lebens von einem andern Ge-
sichtspunkt aus stellen und beantwortet wissen wollen. Fiir ihn
ist die Wertfrage das Entscheidende. Diese Denkweise ist auf
den Grundsiitzen des Positivismus entstanden, der metaphy-
sische Erorterungen fiir theoretisch unmaéglich, fiir praktisch
nutzlos ansieht.

Dieser banal materiellen Betrachtungsweise nahe verwandt
ist der aus Amerika stammende Pragmatismus, der im Handeln
des Menschen sein Wesen und seinen Wert ausgedriickt findet
und auch Wert und Unwert des Denkens danach beurteilt, ob
es der Praxis des Lebens dienlich ist. Dementsprechend urtei-
len viele Menschen aus den im Weltgeschehen vorkommenden
Uebeln — Kriege, Seuchen, Naturkatastrophen usw. auch
iiber den Sinn des Lebens. Fiir sie ist das Leben sinn- und
zwecklos, denn ihr Egozentrismus hindert sie daran zu erken-
nen, da3 das Leben keinen andern Sinn und Zweck hat als das
Leben selbst.

Wir Menschen sind, solange wir auf diesem Planeten leben,
ethischen Gesetzen unterworfen, die wir ohne Riicksicht auf

empirische Zwecke erfiillen miissen, Gerechtigkeit und Wahr-
heit, Humanitit und Néchstenliebe miissen unsere Haupttugen-
den im Lebenskampfe bleiben. Das ist der Sinn, den wir Men-
schen in das Leben legen miissen, um es halbwegs lebenswert
zu machen.

Wenn wir durch schwere Ungliicksfille, Krankheiten, Kriege
und Heimsuchungen aller Art in dem Glauben an eine irdische
oder «himmlische» Gerechtigkeit irre werden und deshalb
versucht sind, das Leben sinn- und zwecklos zu schelten, so
miissen wir uns dariiber klar werden, da nicht das Leben an
den Heimsuchungen schuld ist, sondern die nicht zu #ndernde
Tatsache, dafl wir Menschen in dieses Leben hineingestoBen
wurden und auf den Lebenskampf nicht mit Verzweiflung
oder Resignation reagieren diirfen. Goethe hat diesen Sachver-
halt in die vielzitierten Verse gekleidet:

TIhr fiihrt ins Leben uns hinein,

ihr laBt den Armen schuldig werden,
dann iiberlaBt ihr ihn der Pein;

denn alle Schuld richt sich auf Erden.

Friedrich Tramer

Die christliche Offenbarung
und die Religionen

In unserem Aufsatz « Wohin steuert der christliche Absolutis-
mus?» in Nr.4/63 des «Freidenkers» findet sich der folgende
Passus: «Abschlufl und Gipfel erreicht der christliche Abso-
lutismus mit der Behauptung: Der Christenglaube ist keine
Religion! Er lidBt sich niemals in die Reihe und Ebene der
anderen Religionen einordnen; er ist daher auch niemals durch
irgend eine nivellierende Religionswissenschaft zu erfassen. In
den groBlen Weltreligionen gibt es gewil}3 ein ergreifendes Su-
chen und Fragen nach Gott; aber diesem Suchen und Fragen
wird von Gott her keine Antwort erteilt. Die Antwort Gottes
geschieht allein und ausschlieBlich in der christlichen Offen-
barung, in der Heilsbhotschaft der Bibel. Der Christenglaube
allein wird einer gottlich-direkten Antwort in der Offenbarung
wiirdig befunden.»

Damit ist ein Gedanke zum Ausdruck gebracht worden, der
nicht nur in unseren, sondern auch in christlichen Kreisen noch
neu, ja fast paradox wirkt und deshalb nicht sofort verstanden
wird. Er ist auch bisher von der Theologie mehr nur so
beildufig da und dort einmal geduBlert, noch nicht aber, so
weit ich das theologische Schrifttum iibersehe, ausfiihrlicher
dargestellt und begriindet worden. Der Gedanke liegt aber
durchaus in der Linie der absolutistischen Entwicklung des

Liebe, wie er glaubte. Dann erfuhr er aus Geschichtsbiichern, daB
sein Siegeszug mit dem Augenblick begonnen hatte, als ein romi-
scher Kaiser sich seiner annahm und es zur Staatsreligion er-
klirte; da erst konnten die Verfehmten aus den finstern Katakom-
ben hervorkommen, da erst ward es zur Ehre, Christ zu heilen.
Als Gott des groBen Romischen Reiches, das damals die Welt um-
faBte, gewann der Gott der erst noch verabscheuten christlichen
Sekte Bedeutung und Macht. Nicht der Zimmermannssohn von Na-
zareth, der nichts hatte. wo er sein Haupt hinlegen konnte, nicht
der arme Volksprediger, der in die Hiinde der Henker fiel, er-
oberte seiner Entsagungslehre die Welt; sondern Konstantin, der
tomische Kaiser, die goldene, nicht die Dornenkrone, der Palast,
nicht die Hiitte, die staatliche Gewalt, nicht die waffenlose Sanft-
mut siegte. Der Glanz der kaiserlichen Majestit strahlte iiber auf
die neue Religion; unter dieser Sonne gedieh sie und ward grof3
und michtig und herrlich iiber die Massen. Jetzt erst konnten Kir-
chenpaliiste von unerhérter Pracht entstehen, jetzt erst die Diener
Gottes zu Fiirsten werden. Mit michtiger Hand zwangen sie das
irdische Kaisertum unter sich, und sie belegten die Welt mit dem

Banne ihres Willens; selbst dem Geringsten unter den Priestern
ward die Macht verliehen, zu binden und zu lésen auf Erden und
im Himmel! — Aber das Volk lduft in die prunkvollen Kirchen,
wo es zu atmen wagt unter dem Drucke des Reichtums und beugt
die Knie und senkt das Haupt vor fiirstlichen Madonnen und gold-
behingten Priestern und nimmt von ihnen zerknirscht die Selig-
preisung der Armut entgegen!

Sonst hassen die Armen den Reichtum und fluchen ihm, wenn
sie thm auch untertinig dienen; aber der ungeheuerliche Unter-
schied zwischen ihrer trostlosen Niedrigkeit und der unbeschreib-
lichen Glanzes- und Besitzesfiille der Kirche besteht in ihren
Augen véllig zu Recht. Ja, sie glauben noch an die Armut des
Papstes und fiillen emsig die Opferstocke mit den Kreuzern und
Groschen, die sie sich und ihren Kindern am Munde abkargen.»

Wir hoffen gerne, daB diese kleine Kostprobe aus dem heite-
ren, gemiitvollen und lebensklugen Buch unseres Ehrenprisi-
denten unsere Leser anregen moge, es sich anzuschaffen, um

es ganz geniellen zu konnen. Redaktion

69



	Das Augenwunder

