
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 9

Artikel: Der Sinn des Lebens

Autor: Tramer, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die von diesen lancierten Inserate konnten nur in einigen Blättern

placiert werden. Die Gegner der Kirchengesetze saßen so

von Anfang an am kürzeren Hebelarm. Natürlich hat auch die
Tatsache, daß die früher stark von der Kirche distanzierte
Sozialdemokratie sich auf ihrem Parteitag zu den Kirchengesetzen

bekannte und damit die Agitation einiger tapferer
und der einstigen Ideenwelt treu gebliebener markanter
sozialdemokratischer Persönlichkeiten entsprechend hinderte, zum
Resultat beigetragen. Endlich der wenige Wochen vor der
Abstimmung erfolgte Tod des Papstes Johannes XXIIL, der wie
wenige seiner Vorgänger, über seine Kirche hinaus zu wirken
verstand, die Stimmung gegenüber der katholischen Kirche
versöhnlicher gestaltet. Die Nekrologe lobten durchwegs seine
Toleranz und sein Nachfolger gilt als der Mann seines
Vertrauens. Damit verminderte sich auch das Mißtrauen
protestantischer und anderer Kreise gegen den an sich weiter
bestehenden totalitären Anspruch des Katholizismus, der ja auch
seine antidemokratische Struktur ungeändert beibehalten hat.

Berücksichtigt man alle diese erschwerenden Umstände, so

ist das zwar an sich unerfreuliche Resultat doch für die
Freidenker kein Grund zur Entmutigung. Hatten im Kantonsrat
noch keine 10% für Ablehnung der Gesetze gestimmt, so

waren es in der Volksabstimmung immerhin ein Drittel der
Stimmenden. Fast 40 000 Stimmbürger haben zu den Kirchen-
gesetzen Nein gesagt, obwohl die Gesamtzahl der außerhalb
der privilegierten Kirchen stehenden Einwohner des Kantons
knapp 20 000 beträgt und dies unter Einrechnung der nicht
stimmberechtigten Frauen und Jugendlichen. Der Appell der
Gesetzesgegner an das Gerechtigkeitsempfinden und an das

demokratische Gewissen der Stimmbürger war also doch nicht
vergeblich und hat in weite Kreise hineingewirkt, die offiziell
noch zur Landeskirche stehen, jedenfalls ihr noch angehören.
Bei den andern wird die Ernüchterung kommen, wenn in einigen

Jahren auf Grund der neuen Gesetzgebung vermehrte
Zahlungen an die privilegierten Kirchen zu entrichten sind, die
Ausgaben des Kantons dementsprechend anschwellen und
damit, so niclit andere wichtige Aufgaben zwecks Sicherstellung
des Zahltags für die Pfarrer vernachlässigt werden sollen, auch
die Steuerlasten. Dann werden manchem, der aus Gleichgültigkeit,

Denkfaulheit oder Leichtgläubigkeit diesmal kein Nein
in die Urne legte, die Augen aufgehen und dann wird auch
der Zeitpunkt kommen, erneut zum Kampf für die Trennung
von Kirche und Staat aufzurufen. Dann aber werden die 39 000
Nein-Stimmen vom 7. Juli eine viel bessere und weitere Startbasis

liefern, als sie die Anhänger der Trennung von Kirche
und Staat im Kanton Zürich je besessen liaben. Und deshalb
war der Kampf unserer Zürcher Freunde auch diesmal niclit
umsonst. W. G.

Der Sinn des Lebens
Ueber diese Frage, die die Philosophen und Theologen seit

dem frühesten Altertum beschäftigte, hat Gsfr. Stehler in der

Julinummer einiges gesagt, dem das Folgende als Ergänzung
hinzugefügt sei.

In jüngster Zeit hat ein Philosoph, Matthäus Klein, in der

Deutschen Zeitschrift für Philosophie, 11. Jg., 5. Heft,
allgemein gültige Gedanken zu diesem Problem geäußert, die als

Richtlinien für die Beantwortung der Frage, welchen Sinn das

Leben habe, dienen können. Da seine Thesen grundsätzlicher
Natur sind, sei ein Absatz daraus zitiert :

«Die Sinnfrage (des Lebens) ist zweifellos eine der kompliziertesten,

tiefsten, widersprüchlichsten, diffizilsten Fragen, die uns das

Leben zu stellen vermag. Sie ist durchaus keine alltägliche Frage, sie

wird im Leben des einzelnen nicht jeden Tag und nicht bei jeder
Gelegenheit akut. Ja, es gibt genügend Menschen — auch in unserer
geschichtlichen Epoche, in der wir leben und die wir durch unser
Verhalten und Tätigsein mitgestalten dürfen-— die diese Frage überhaupt
noch nicht persönlich entscheiden mußten. Solange sich der Mensch

geistig und praktisch nur in einem bestimmten, relativ eng begrenz-
ten Umkreis von gesellschaftlichen Beziehungen bewegt, in die er

durch seine individuelle Entwicklung über Elternhaus, Schule,
Beruf usw. gleichsam organisch hineingewachsen ist, die ihm vertraut
sind und die er jederzeit zu überblicken vermag, wird sich ihm die

Sinnfrage nicht mit besonderer Eindringlichkeit aufdrängen.
Die Sinnfrage wird erst dann besonders akut, wenn der gewohnte

und vertraute Unikreis der täglichen Arbeits- und Lebensbeziehungen
durch irgendwelche besondere Umstände, vor allem durch große
geschichtliche Ereignisse oder durch Einwirken gesellschaftlicher Kräfte
(Kriege, Revolutionen usw.) durchbrochen und der Mensch vor
Situationen oder Anforderungen gestellt wird, die ihm neu und fremd sind,

zu denen er noch kein persönliches Verhältnis — positiv oder negativ

— gefunden hat, kurz, wenn er sich vor eine Entscheidung gestellt
sieht, die in ihrer Bedeutung und Tragweite über alle bisherigen
Entscheidungen weit hinausgehen und von deren Ausgang sein ganzes
weiteres Lebensschicksal abhängig werden kann

Nun leben wir Menschen gerade heute in einer geschichtlichen
Epoche, in der sich auf allen Gebieten unseres gesellschaftlichen
Lehens, in Wissenschaft und Technik so tiefgreifende, grundlegende
Veränderungen vollziehen, daß sich ihren vielfältigen Auswirkungen
schlechterdings niemand entziehen kann.»

Für den Sozialisten ist dieses Problem vor allem ein
ökonomisches, gesellschaftliches. Er wird die Sinnfrage von seinem

Standpunkt, dem rein politischen aus beantworten.

Wenn je bei der Problemstellung und -lösung der politisch?
und weltanschauliche Standpunkt eine entscheidende Rolle

spielt, so im Falle der Sinnfrage des Lebens. Der religiös?
Mensch, der an Gott und die Bibel, an die Verheißungen der

christlichen Lehre, an Himmel und Hölle, an die Auferstehung,
an die Unsterblichkeit und an ein Fortleben nach dem Tode

in einem nebelhaften Jenseits glaubt, wird der Sinnfrage des

Aus Ernst Brauchlins Novelle

Das Augenwunder
Jost Amstad, der Sigristensohn in einem abgelegenen Dorfe,

kehrt nach sieben Jahren aus der Fremde zurück, hat vieles gesehen

und macht sich über manches seine Gedanken, auch über
Kirche und Cliristentum:

«Zum Daheim gehörte für Jost auch die Kirche; denn sie war
gewissermaßen des Vaters Werkstatt, und es gehörte sich, daß er
der ehemals bewunderten und verehrten Jungfrau Guten Abend
sagte, wenn sich auch inzwischen sein Verhältnis zu ihr und
ihresgleichen wesentlich verändert hatte. In der Fremde war ihm manche

Maria zu Gesicht gekommen, in großen, prächtigen Kathedralen,

in gewöhnlichen Kirchen, wie sie landauf und -ab sind, und
in einsamen Kapellen, Madonnen aus Marmor, Alabaster oder
anderem Gestein, auch solche aus Holz, darunter armselige Figuren,

mit wertlosem Flitterzeug angetan, um Reichtum und Glanz
vorzutäuschen, aber auch vornehme Damen mit diamantbesetzter, goldener

Krone, von denen schwer zu glauben war, daß sie ihr Kind in

einem elenden Stalle sollte zur Welt gebracht haben.
Darüber hatte sich Jost oft seine Gedanken gemacht. Warum

bildete man Maria nicht dem armen Zimmermannsweih nach, das

sie, wie die Kirche behauptet, gewesen war? Warum mußte sie

auch in der dürftigsten Kapelle ein samtenes Faltenkleid mit

Goldborten tragen, wenn auch alles daran nur äußerer Schein

und innerlich unecht war?
Die Antwort gab ihm die Welt, die er mit offenen Sinnen

durchwanderte, und die sagte ihm und wiederholte es hundertfach: Sieh

dich um, einfältiger Jungknab aus dem Hinterland! Kein Mensch

beugt sein Haupt vor der Armut oder vor der Bescheidenheit. Was

obenauf kommen will, muß sich ein Ansehen gehen, muß großtun,
muß Geld und Gut haben oder sich stellen, als ob er's hätte!

Lange Zeit hatte er das Christentum von dieser Regel ausgenommen,

weil es unter den Aermsten des Volkes aufgekommen und

dann doch groß und mächtig geworden war, durch die Kraft der

68



Lebens anderen Voraussetzungen entgegentreten als der
Freidenker oder der Positivist.

Es bandelt sieb also nicht nur um eine Gewissensfrage, sondern

auch um eine Frage, deren Beantwortung sich sowohl
nach der Position des Fragestellers als auch nach der des Frage-
beantworters richtet. Vom Standpunkt des philosophisch und
weltanschaulich orientierten Menschen werde ich eine andere
Antwort zu gewärtigen haben als vom Menschen als biologischem

Wesen, das in diese Welt hineingeworfen und allem
Jammer, den Ungerechtigkeiten, den Krankheiten und einem
oft qualvollen Dahinsiechen und Sterben ausgesetzt ist.

Karl Jaspers, Martin Heidegger und Paul Sartre sind die
Hauptvertreter der Existentialphilosophie. Sie stellt in den
Mittelpunkt einen durch die Erfahrungen zweier Weltkriege
realistisch und ideologiefeindlich gewordenen Menschen, dessen

einzige Aufgabe ist, mit seinem Schicksal äußerlich und
innerlich fertig zu werden, dessen Kraft sich darin erschöpft,
da zu sein.

Das Ueberantwortetsein an das eigene Dasein, die sogenannten
«Grenzsituationen» im menschlichen Leben, wie die

Unausweichlichkeit des Sterbens, des Leidens, des Kämpfens, der
Verstrickung in Schuld — ein Hauptproblem der Psychoanalyse

— sind die wichtigsten Faktoren im Existentialismus. Sie

zeigen ihn als Abkömmling der Lebensphilosophie, als deren
Begründer Schopenhauer und Nietzsciie und als deren Fortsetzer

Henri Bergson, Georg Simmel, Wilhelm Dilthey, Hermann
Graf Keyserling und Ludwig Klages anzusehen sind.

Der nicht philosophisch geschulte Mensch, der sich mehr
nach den praktischen Gegebenheiten des Alltags richtet, wird
die Frage nach dem Sinn des Lebens von einem andern
Gesichtspunkt aus stellen und beantwortet wissen wollen. Für ihn
ist die Wertfrage das Entscheidende. Diese Denkweise ist auf
den Grundsätzen des Positivismus entstanden, der metaphysische

Erörterungen für theoretisch unmöglich, für praktisch
nutzlos ansieht.

Dieser banal materiellen Betrachtungsweise nahe verwandt
ist der aus Amerika stammende Pragmatismus, der im Handeln
des Menschen sein Wesen und seinen Wert ausgedrückt findet
und auch Wert und Unwert des Denkens danach beurteilt, ob
es der Praxis des Lebens dienlich ist. Dementsprechend urteilen

viele Menschen aus den im Weltgeschehen vorkommenden
Uebeln — Kriege, Seuchen, Naturkatastrophen usw. — auch
über den Sinn des Lebens. Für sie ist das Leben sinn- und
zwecklos, denn ihr Egozentrismus hindert sie daran zu erkennen,

daß das Leben keinen andern Sinn und Zweck hat als das
Leben seihst.

Wir Menschen sind, solange wir auf diesem Planeten leben,
ethischen Gesetzen unterworfen, die wir ohne Rücksicht auf

empirische Zwecke erfüllen müssen, Gerechtigkeit und Wahrheit,

Humanität und Nächstenliebe müssen unsere Haupttugenden
im Lebenskampfe bleiben. Das ist der Sinn, den wir

Menschen in das Leben legen müssen, um es halbwegs lebenswert
zu machen.

Wenn wir durch schwere Unglücksfälle, Krankheiten, Kriege
und Heimsuchungen aller Art in dem Glauben an eine irdische
oder «himmlische» Gerechtigkeit irre werden und deshalb
versucht sind, das Leben sinn- und zwecklos zu schelten, so
müssen wir uns darüber klar werden, daß nicht das Leben an
den Heimsuchungen schuld ist, sondern die nicht zu ändernde
Tatsache, daß wir Menschen in dieses Leben hineingestoßen
wurden und auf den Lebenskampf nicht mit Verzweiflung
oder Resignation reagieren dürfen. Goethe hat diesen Sachverhalt

in die vielzitierten Verse gekleidet:

Ihr führt ins Leben uns hinein,
ihr laßt den Armen schuldig werden,
dann überlaßt ihr ihn der Pein ;

denn alle Schuld rächt sich auf Erden.

Friedrich Tramer

Die christliche Offenbarung
und die Religionen

In unserem Aufsatz «Wohin steuert der christliche Absolutismus?»

in Nr. 4/63 des «Freidenkers» findet sich der folgende
Passus: «Abschluß und Gipfel erreicht der christliche
Absolutismus mit der Behauptung: Der Christenglaube ist keine
Religion! Er läßt sich niemals in die Reihe und Ebene der
anderen Religionen einordnen ; er ist daher auch niemals durch
irgend eine nivellierende Religionswissenschaft zu erfassen. In
den großen Weltreligionen gibt es gewiß ein ergreifendes
Suchen und Fragen nach Gott; aber diesem Suchen und Fragen
wird von Gott her keine Antwort erteilt. Die Antwort Gottes
geschieht allein und ausschließlich in der christlichen
Offenbarung, in der Heilsbotschaft der Bibel. Der Christenglaube
allein wird einer göttlich-direkten Antwort in der Offenbarung
würdig befunden.»

Damit ist ein Gedanke zum Ausdruck gebracht worden, der
nicht nur in unseren, sondern auch in christlichen Kreisen noch
neu, ja fast paradox wirkt und deshalb nicht sofort verstanden
wird. Er ist auch bisher von der Theologie mehr nur so

beiläufig da und dort einmal geäußert, noch nicht aber, so

weit ich das theologische Schrifttum übersehe, ausführlicher
dargestellt und begründet worden. Der Gedanke liegt aber
durchaus in der Linie der absolutistischen Entwicklung des

Liebe, wie er glaubte. Dann erfuhr er aus Geschichtsbüchern, daß
sein Siegcszug mit dein Augenblick begonnen hatte, als ein römischer

Kaiser sich seiner annahm und es zur Staatsreligion
erklärte; da erst konnten die Verfehmten aus den finstern Katakomben

hervorkommen, da erst ward es zur Ehre, Christ zu heißen.
Als Gott des großen Römischen Reiches, das damals die Welt
umfaßte, gewann der Gott der erst noch verabscheuten christlichen
Sekte Bedeutung und Macht. Nicht der Ziinmermannssohn von
Nazareth. der nichts hatte, wo er sein Haupt hinlegen konnte, nicht
der arme Volksprediger, der in die Hände der Henker fiel,
eroberte seiner Entsagungslehre die Welt; sondern Konstantin, der
romische Kaiser, die goldene, nicht die Dornenkrone, der Palast.
nicht die H ütte, die staatliche Gewalt, nicht die waffenlose Sanftmut

siegte. Der Glanz der kaiserlichen Majestät strahlte über 9uf
die neue Religion; unter dieser Sonne gedieh sie und ward groß
"ud mächtig und herrlich über die Massen. Jetzt erst konnten
Kirchenpaläste von unerhörter Pracht entstehen, jetzt erst die Diener
Gottes zu Fürsten werden. Mit mächtiger Hand zwangen sie das
ndische Kaisertum unter sich, und sie belegten die Welt mit dem

Banne ihres Willens; selbst dem Geringsten unter den Priestern
ward die Macht verliehen, zu binden und zu lösen auf Erden und
im Himmel! — Aher das Volk läuft in die prunkvollen Kirchen,
wo es zu atmen wagt unter dem Drucke des Reichtums und beugt
die Knie und senkt das Haupt vor fürstlichen Madonnen und
goldbehängten Priestern und nimmt von ihnen zerknirscht die
Seligpreisung der Armut entgegen!

Sonst hassen die Armen den Reichtum und fluchen ihm, wenn
sie ihm auch untertänig dienen; aber der ungeheuerliche Unterschied

zwischen ihrer trostlosen Niedrigkeit und der unbeschreiblichen

Glanzes- und Besitzesfülle der Kirche besteht in ihren
Augen völlig zu Recht. Ja, sie glauben noch an die Armut des

Papstes und füllen emsig die Opferstöcke mit den Kreuzern und
Groschen, die sie sich und ihren Kindern am Munde abkargen.»

Wir hoffen gerne, daß diese kleine Kostprobe aus dem heiteren,

gemütvollen und lebensklugen Buch unseres Ehrenpräsidenten

unsere Leser anregen möge, es sich anzuschaffen, um
es ganz genießen zu können. Redaktion

69


	Der Sinn des Lebens

