Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 8

Artikel: Der Kirche letztes Wort

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

anlage eines Menschen ldBt sich selbst mit den schirfsten Mit-
teln nicht dndern, sie wird immer wieder zum Vorschein kom-
men.)

1) An dieser Stelle sei auch auf die Ansicht des bekannten belgischen
Kulturphilosophen und Dichters Maurice Maeterlinck iiber den Begriff
des Schicksals hingewiesen, die sich wesentlich von der irrationalen Deu-
tung Arndts unterscheidet und die Maeterlinck seinen Lesern in dem 1935
erschienenen Buche «Vor dem groBen Schweigen» mitteilt. Hier 1Bt er
den Kaiser Marc Aurel, der mit Schrecken daran denkt, dal sein geistig
wie sittlich verkommener Sohn Commodus sein Nachfolger auf dem Kai-
serthron werden sollte, mit dem Schicksal hadern und zuletzt in stiller
Resignation ihn sagen:

«Da du es aber willst, da du es beschlossen hast, knie ich nieder. Es
sei, wie du mir befiehlst!y — Worauf Maeterlinck die unsere Ansicht
iiber das Schicksal bestitigende Bemerkung ankniipft: «Durchaus nicht.
Das Schicksal befahl gar nichts. Es hatte Commodus zum Sohne Marc
Aurels gemacht; der iibrigens 13 Kinder von Faustina hatte, aber Marc
Aurel konnte aus seinem Sohne machen, was er wollte (hier beriicksich-
tigt aber Maeterlinck das durch Abstammung, Erzichung, Bildung, Milieu
usw. bedingte, durch den Charakter bestimmte Schicksal nicht. Anm. des
Verfassers), und kein gottliches, menschliches oder romisches Gesetz
zwang ihn, ihn zum Kaiser zu machen. Hier finden wir den MiBbrauch
des Schicksals, das man allzu bequem fiir alle Fehler verantwortlich
macht, die allein in uns wurzeln...»

Friedrich Tramer

Der Kirche letztes Wort

L

Auf die Not und Bedringnis der Kirche in der deutschen
Ostzone ist hier in fritheren Artikeln wiederholt hingewiesen
worden. Not und Bedringnis sind unterdessen gewachsen;
denn auf der Gegenseite betiitigen Staat und Partei in der Be-
kimpfung des Christenglaubens so viel Beharrlichkeit und
Konsequenz, daf3 klar wird: Hinter dieser Konsequenz steht
auch ein Glaube, nur ist es nicht mehr der christliche Glaube.
So kommt es, daf} die Fronten sich versteifen, verhirten; daf3
der Kampf ausweglos einer Entscheidung zutreibt.

Unter so schwerem Druck haben die evangelischen Glied-
kirchen Mitteldeutschlands in einer Konferenz vom Marz 1963
verbindlich festgelegt, bis wohin sie sich dem sie bedringenden

Staat fiigen koénnen und fiigen wollen und wo die entschei-
dungsschwere Grenze liegt, jenseits derer die Kirche, zur Ret-
tung ihres Glaubens, sich zum Widerstand oder Mirtyrium
entscheiden mufB3. In 10 Artikeln hat diese Kirchenkonferenz
ihre letzten und unveriduflerlichen Glaubenspositionen zusam-
mengefaBBt und fixiert. Ueber alle anderen Streitpunkte will
die Kirche mit sich reden lassen, iiber diese 10 Grundpositio-
nen aber nicht mehr. Diese 10 Thesen sind der kirchliche ro-
cher de bronze, an dem die wilde Brandung des kommunisti-
schen Angriffs sich brechen soll; sie sollen in dieser schicksal-
schweren Auseinandersetzung der evangelischen Kirche letztes
Wort sein.

1I.

Die «Siiddeutsche Zeitung» vom 30. Mai 1963 bringt dem
Westen diese 10 Thesen zur Kenntnis. Sie konnen hier und
heute nicht in ihrem vollen Wortlaut wiedergegeben werden.
Es geniigt, wenn wir einige wenige Sitze horen, um Grundge-
halt und Grundton der Thesen zu erfassen und zu verstehen.

«Es ist nur ein Herr: Jesus Christus. Durch ihn hat Gott
uns samt allen Kreaturen geschaffen. In seinem Sterben und
Auferstehen hat Gott die Welt mit sich selbst versshnt und
ihn zum Herrn aller Herren gemacht. Durch den Heiligen
Geist sind wir Gottes Kinder. Wir warten in Geduld auf die
Vollendung seines Reiches in Herrlichkeit und wissen, daf3 wir
alle offenbar werden miissen vor dem Richtstuhl Christi. In
diesem Bekenntnis steht die Freiheit der Gemeinde, ihr Dienst
und ihre Zukunft.

Jesus Christus hat seine Gemeinde in die Welt gesandt, allen
Menschen die Verséhnung Gottes zu verkiindigen und ihnen
Gottes Willen in allen Bereichen des Lebens zu bezeugen. Wer
Gottes Wort annimmt, wird nicht unter einen bedriickenden
Zwang gestellt, sondern kommt zu einer herrlichen Freiheit.
Wer sich ihm versagt, bleibt unter Gottes Gericht, Gott will,
daB wir sein Wort zuversichtlich predigen, ohne Menschen zu
fiirchten und ohne Menschen gefillig zu sein. Dieser Auftrag
wird auch nicht durch das Verschulden der Kirche in Ver-
gangenheit und Gegenwart auller Kraft gesetzt.

Auch gegeniiber den Wahrheitsanspriichen der Wissenschaft
und Forschung wird an der Offenbarungswahrheit, die von

zu Ende geht: nur noch einmal erhebt er sich zur ganzen Héhe seiner
Schaffenskraft und Sendung, indem er im Schauspiel die Summe dessen
zieht, fiir das er gelebt und gekidmpft hat.

Der «Nathan» kniipft an cin frithes Schauspiel aus dem Jahre 1749 an,
welches den Titel «Die Juden» trigt. Anhand einer kleinen Komddie
schildert Lessing, wie ein Gutshesitzer durch einen Fremden bei cinem
Riiuberiiberfall gercttet wird: aus Dankbarkeit wiirde er ihm gerne scine
Tochter zur Frau geben, bis er erfihrt, daB es sich um einen Juden han-
delt. Hier setzt dann das Vorurteil eine uniibersteighare Schranke, und
Lessing lift den «Juden» sagen:

«Ihnen die Wahrheit zu gestehen: ich bin kein Freund allgemeiner Ur-
teile iiber ganze Vélker... Ich sollte glauben, daBl es unter allen Nationen
gute und bose Seelen geben konne.»

Der «Nathan» nimmt dieses Motiv wieder auf, indem er ihm welt-
geschichtliche Dimensionen verleiht. Der Kreuzritter, der die Tochter
eines Juden rettet und dem dankbaren Vater wegen seiner Volkszuge-
hérigkeit nur Hohn und Verachtung entgegenbringt, spiegelt das all-
gegenwirtige Vorurteil wieder, dem Lessing den Kampf angesagt hat. Vor
allem im Bereiche der Religionen wuchern Unduldsamkeit und vorurteils-
bedingtes Denken: der unselige Absolutheitsanspruch, der nahezu jedem
religiosen Dogma cigen ist, hat in der Weltgeschichte Strome von Blut
und Trinen gekostet. Fiir Lessing, dessen Standort hoch iiber jedem
Dogmatismus steht, lost sich die Wahrheitsfrage der Religionen in einer
milden Skepsis auf. Zur Erliuterung dieser Anschauung liBt er den
Nathan die schone Fabel aus dem Boccaccio wiederholen, wonach die drei
groBen abendlindischen Religionen mit den drei Ringen jenes Vaters zu
vergleichen seien, der seinen Séhnen das kostbare Kleinod in derartig
vollkommener Nachahmung hinterlieB, das keiner wissen konnte, wer den
echten enthielt. Und da der Ring die Eigenschaft haben sollte, bei den
Menschen beliebt und angenchm zu machen, ergeht die Botschaft an die

62

Bekenner in aller Welt, einander nicht zu verfolgen, sondern im friedli-
chen Wettstreit um die groBere Humanitit durch lebendige Toleranz zu
ringen: das Stiick atmet soviel Giite und Lebensfreude, dall Goethe es ein
«wundermildes Gedicht» genannt hat. Man mag an dieser Dichtung die-
sen oder jenen Mangel feststellen; man mag bedauern, daB der Verstand
in ihr dem Gefiihl iiberall seinen Weg beleuchtet
dimmerige Halbdunkel herrscht, das Romantiker und Obskurantisten lie-

und nirgends das

ben; aber niemand wird bestreiten konnen, daB sich in diesem Schauspiel
die Literatur zu einer Menschlichkeit aufschwingt, die auch die Klassik
nicht mehr zu iibertreffen vermochte. Lessings Verdienst ist das cines
Fackeltriigers, der in umnachteter Zeit um sich herum Helle, Klarheit und
Zukunftsgliubigkeit verbreitet hat; dies deutet auch Thomas Mann in
seiner Rede «Zu Lessings Gedichtnis» (1929) an, wenn er sagt:

«Zum erstenmal in Deutschland verkérpert er den curopiischen Typus
des groBen Schriftstellers, welcher ein Mann des freien und glinzenden,
sachlich-iibersachlichen Wortes, ecine geist- und kunstumleuchtete Per-

sonlichkeit, sciner Nation zum Bildner und Erzieher wird... Er hat das
Licht geliebt — darum nennt man ihn mit Recht einen Aufklirer. Er hat

dic Dummbheit gestachelt, die Liige verfolgt, Knechtsinn und Geistesfaul-
heit gegeiBlelt und die Freiheit des Gedankens mit ernstester Ehrfurcht
geschiitzt ... Er hat an die Menschheit und an ihr kommendes Manncs-

alter geglaubt...» Polybios

Die vorliegende Betrachtung iiber Lessing wurde angeregt durch die
schone Ausgabe der «Gesammelten Werke», welche der Aufbau-Verlag
Berlin soebhen herausgegeben hat. Der verstorbene Herausgeber Paul Rilla
hat in sorgfiiltigster Auswahl dic wichtigsten Lessing-Texte vereinigt, so
daB der Leser das Gesamtschaffen vollstindig vor Augen hat. Band X
gibt eine sehr aufschluBreiche Biographie des Dichters, die auf Epoche
und Personlichkeit ein helles Licht wirft.



Gott her an den Menschen herangebracht wird, festgehalten.
Erst in der Begegnung mit Jesus Christus erschlief8t sich die
eigentliche Wahrheit und die Bestimmung des Menschen. «Gott
macht uns frei, unser Leben und unsere Welt als das zu emp-
fangen, was sie wirklich sind: Gottes uns anvertraute Schop-
fung.»

Und gegen den Schluf} hin: «Was vom Fleisch geboren wird,
ist Fleisch, und das Reich des Menschen ist niemals das Reich
Gottes. Darum kann die Weltrevolution nicht die letzte Ent-
scheidung und der neue Mensch in der neuen Gesellschaft
nicht die Vollendung der Geschichte sein. Was auf uns zu-
kommt, ist alles schon im Sieg Jesu Christi entschieden.»

III.

Mit diesen wenigen Siitzen ist auch schon der Grundgehalt
der 10 Thesen ausgesprochen. Dieser Ton geht durch vom
ersten bis zum letzten Wort. Wir kennen diesen Ton — es ist
Ton und Geist, der dialektischen, aber auch der lutherischen
Theologie, Ton und Geist der Reformatoren, der paulinischen
Christologie. Unbekiimmert um alle Einspriiche von der Reali-
tit und von der Menschenwahrheit her wird an diesem Grund-
gehalt festgehalten, denn die Wahrheit des Evangeliums steht
ja fiir diese Christen weit und hoch iiber allen Wahrheits-
anspriichen, die von der Wissenschaft, von der Realitit, von
der rcalen Welt her erhoben werden.

Das also ist der rocher de bronze, der Kirche letates Wort!
Es liegt Grofle in dieser Treue zum Bekenntnis. Eine Kirche,
die den Mut hat, der Welt gegeniiber am Parodoxon, am Ab-
surdum ihrer Lehre festzuhalten, nétigt mehr Achtung ab als
eine Kirche, die ingstlich die wesentlichen dogmatischen
Grundlagen ihres Glaubens als drgerlichen Ballast iiber Bord
wirft, nur um in der Auseinandersetzung mit der Welt iiber-
haupt noch bestehen zu kénnen als ein gewil3 sehr reduzierter,
aber immerhin doch noch dem Namen nach christlicher
Glaube.

Diese Kirche, deren Glaubenstreue wir also anerkennen,
muf sich nun aber doch auch folgendes sagen lassen:

Der miindig gewordene Mensch der Gegenwart kann den
Grundgehalt dieser Thesen nicht mehr iibernehmen, er kann
ihn der Kirche nicht mehr abnehmen. Seine bestfundierten
Ueberzeugungen, seine Verantwortung fiir diese weltanschau-
lichen Errungenschaften erlauben ihm hier kein Nachgeben
und keinen Kompromif3. Denn auch in ihm sind eine letzte
Ucberzeugung, eine letzte Entscheidung wirksam, eine letste
existentielle Entscheidung in der Seins- und Wahrheitsfrage.
Beim besten Willen, der Kirche in ihrer Eigenart gerecht zu
werden — diese hier gehorten Worte sind fiir uns leere Aus-
sagen. Sie kommen bei uns iiberhaupt nicht mehr an, und
darum kénnen sie uns auch nicht mehr verpflichten, die uns
villig fremd geworden sind; Voraussetzungen, die wir aus gu-
tem intellektuellen Gewissen heraus als der Wahrheit wider-
sprechend zuriickweisen miissen. Wie sagte das doch Prof. Dr.
Rahner SJ am deutschen Katholikentag in Hannover 1962?
Er sprach offen von der Tatsache, die man heute ehrlich ein-
fach zugeben miisse, daB der Bestand der christlichen Glau-
bensformel aus einer Zeit stamme, die nicht mehr die unsere
sei — und das eben ist auch unsere eigene Ueberzeugung! Diese
unsere innerste und letzte Ueberzeugung, dal es nur eine reale
Welt gibt, steht ebenso fest und ebenso gesichert da wie der
christlich-dogmatische Glaube an den Bestand zweier realer,
aber grundverschiedener Welten, des irdischen Diesseits und
des gottlichen Jenseits.

Und nun, was werden wohl Partei und Staat in Ostdeutsch-
land zu diesem letzten Wort der Kirche sagen? Viel werden
sic nicht dagegen einzuwenden haben, denn sie werden sich
sagen: Zieht sich die Kirche auf diese 10 Thesen als auf ihr
letztes Wort zuriick, nun, so zieht sie sich auch aus der real-

diesseitigen Welt zuriick. Je tiefer sich die Kirche in jenen
Jenseitsbereich, der nach dem Evangelisten Johannes also nicht
von dieser Welt ist, zuriickzieht, — um so besser fiir uns! Dann
iiberldBt sie uns das reale Diesseits. An dem und nur an dem
ist uns gelegen. Dort driiben haben wir nichts verloren und
von dorther nichts zu erhoffen.

Die Lage ist fiir die Kirche wirklich tragisch. Was die 10
Thesen ausagen, das ist wirklich und tatsichlich der Kirche
letztes Wort — das miissen auch wir zugeben. Aber dieses
letzte Wort hat heute jede Kraft und Auswirkung verloren.
Mit diesem letzten Wort verld3t die Kirche den Kampfplatz
und iiberldBt das Feld ihrem Gegner.

Omikron

Was halten Sie davon?

Der Sinn des Lebens!

Als Vorbemerkung beziehe ich mich auf den Artikel im Freiden-
ker vom Juli 1963 iiber: «Der Sinn und Unsinn des Lebens», den
ich aber weder erginzen noch kritisieren méchte.

Der SchluB dieses Artikels aber, dal der Sinn des Lebens nichts
sein solle als ein griines Blatt von tausend Milliarden Blittern,
veranlaBBt mich zu protestieren. Und folgendes ist mein Protest:

Ich will es in ein kleines Gleichnis kleiden:

Das Tor des Lebens!

Im groflen Werden der Welt gibt es unendlich viele Wunder.
Eines dieser Wunder ist der Mensch! Ein zweites Wunder ist das
Tor des Lebens. Dieses Tor ist tief in dunklem Wald in granitener
Felswand! An dieses Tor nun gelangen nur die Menschen, die da
suchen, die fragen nach dem Sinn ihres Lebens und da nur wenige
richtig sich fragen, so sind es nur GroBle, die an dieses Tor ge-
langen! Bevor aber das Tor sich 6ffnet, muBl der Suchende die
Antwort geben auf die Frage: «Was ist Dir der Sinn des Lebens!»
Es kam dahin einst Alexander der Grofle. Seine Antwort war:
Ruhm. Das Tor aber 6ffnete sich ihm nicht. Es kam Solon und
sagte: Weisheit. Das Tor blieb geschlossen. Und Krosus kam und
sagte: Reichtum. Zu blieb das Tor. Dann gelangte ans Tor Buddha
und sagte: Ueberwindung. Auch ihm blieb das Tor verschlossen.
Dann kam Moses und sagte: Freiheit. Es knarrte zwar im Tor, aber
es offnete sich nicht, denn Freiheit ist nicht Sinn, sondern nur ein
Teil des sinnvollen Lebens! Da kam Christus an dieses Tor und er
sagte: Liebe und da offnete sich das Tor, denn das ist eben der
Sinn des Lebens!

Nun sollte man meinen, dal die Menschen wiiliten, was das
Leben sei, aber sie verstanden nicht, was der tiefere Sinn dieses
Gedankens und mibrauchten ihn sogar gar schwer.

Grof} war die Zahl der weiter Suchenden. Ihre Antworten waren
gar verschieden; so nannten viele als Sinn des Lebens: Schonheit
und sie schufen Werke der Kunst in Farben und in Toénen und in
Werken des Geistes und sie gelangten so zu hohem Ziel der Un-
sterblichkeit. Es war ein Sinn darin, aber es war noch nicht der
wahre Sinn des Lebens, denn es erfiillte nicht das eben Hochste
und das war doch Liebe. Noch gab es Rufer nach Macht, nach na-
tionalem Egoismus!

Da kam ein ganz GroBler, dessen Name habe ich vergessen, da
Name doch nur Schall, ihm galt nur die Idee, die Eitelkeit ihm
fremd, doch nannte richtig er den wahren Sinn: «In Freiheit selbst-

los nur andern dienen!» Maximus

Ueber Sinn und Unsinn des Lebens

J. Stebler schreibt in seinem gedankenreichen Artikel am Schluf,
daB er, wenn er nach dem Sinn seines Lebens gefragt wiirde, fol-
gende Antwort gibe:

«Stellen Sie sich vor: hunderttausend Wilder. In jedem die-
ser Wilder stehen hunderttausend Baume, und jeder dieser
hunderttausend Bidume trigt hunderttausend Blitter. Den

63



	Der Kirche letztes Wort

