
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 8

Artikel: Der Kirche letztes Wort

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


anläge eines Menschen läßt sich selbst mit den schärfsten Mitteln

nicht ändern, sie wird immer wieder zum Vorschein
kommen.)

*) An dieser Stelle sei auch auf die Ansicht des bekannten belgischen
Kulturphilosophen und Dichters Maurice Maeterlinck über den Begriff
des Schicksals hingewiesen, die sich wesentlich von der irrationalen Deutung

Arndts unterscheidet und die Maeterlinck seinen Lesern in dem 1935

erschienenen Buche «Vor dem großen Schweigen» mitteilt. Hier läßt er
den Kaiser Marc Aurel, der mit Schrecken daran denkt, daß sein geistig
wie sittlich verkommener Sohn Commodus sein Nachfolger auf dem
Kaiserthron werden sollte, mit dem Schicksal hadern und zuletzt in stiller
Resignation ihn sagen:

«Da du es aber willst, da du es beschlossen hast, knie ich nieder. Es

sei, wie du mir befiehlst!» — Worauf Maeterlinck die unsere Ansicht
über das Schicksal bestätigende Bemerkung anknüpft: «Durchaus nicht.
Das Schicksal befahl gar nichts. Es hatte Commodus zum Sohne Marc
Aurels gemacht; der übrigens 13 Kinder von Faustina hatte, aber Marc
Aurel konnte aus seinem Sohne machen, was er wollte (hier berücksichtigt

aber Maeterlinck das durch Abstammung, Erziehung, Bildung, Milieu
ubw. bedingte, durch den Charakter bestimmte Schicksal nicht. Anm. des

Verfassers), und kein göttliches, menschliches oder römisches Gesetz

zwang ihn, ihn zum Kaiser zu machen. Hier finden wir den Mißbrauch
des Schicksals, das man allzu bequem für alle Fehler verantwortlich
macht, die allein in uns wurzeln .»

Friedrich Tramer

Der Kirche letztes Wort
i.

Auf die Not und Bedrängnis der Kirche in der deutschen
Ostzone ist hier in früheren Artikeln wiederholt hingewiesen
worden. Not und Bedrängnis sind unterdessen gewachsen;
denn auf der Gegenseite betätigen Staat und Partei in der
Bekämpfung des Christenglaubens so viel Beharrlichkeit und
Konsequenz, daß klar wird: Hinter dieser Konsequenz steht
auch ein Glaube, nur ist es nicht mehr der christliche Glaube.
So kommt es, daß die Fronten sich versteifen, verhärten; daß
der Kampf ausweglos einer Entscheidung zutreibt.

Unter so schwerem Druck haben die evangelischen
Gliedkirchen Mitteldeutschlands in einer Konferenz vom März 1963

verbindlich festgelegt, bis wohin sie sich dem sie bedrängenden

Staat fügen können und fügen wollen vind wo die
entscheidungsschwere Grenze liegt, jenseits derer die Kirche, zur
Rettung ihres Glaubens, sich zum Widerstand oder Märtyrium
entscheiden muß. In 10 Artikeln hat diese Kirchenkonferenz
ihre letzten und unveräußerlichen Glaubenspositionen
zusammengefaßt und fixiert. Ueber alle anderen Streitpunkte will
die Kirche mit sich reden lassen, über diese 10 Grundpositionen

aber nicht mehr. Diese 10 Thesen sind der kirchliche
rocher de bronze, an dem die wilde Brandung des kommunistischen

Angriffs sich brechen soll; sie sollen in dieser schicksal-
schweren Auseinandersetzung der evangelischen Kirche letztes

Wort sein.

II.
Die «Süddeutsche Zeitung» vom 30. Mai 1963 bringt dem

Westen diese 10 Thesen zur Kenntnis. Sie können hier und
heute nicht in ihrem vollen Wortlaut wiedergegeben werden.
Es genügt, wenn wir einige wenige Sätze hören, um Grundgehalt

und Grundton der Thesen zu erfassen und zu verstehen.
«Es ist mir ein Herr: Jesus Christus. Durch ihn hat Gott

uns samt allen Kreaturen geschaffen. In seinem Sterben und
Auferstehen hat Gott die Welt mit sich selbst versöhnt und
ihn zum Herrn aller Herren gemacht. Durch den Heiligen
Geist sind wir Gottes Kinder. Wir warten in Geduld auf die

Vollendung seines Reiches in Herrlichkeit und wissen, daß wir
alle offenbar werden müssen vor dem Richtstuhl Christi. In
diesem Bekenntnis steht die Freiheit der Gemeinde, ihr Dienst
und ihre Zukunft.

Jesus Christus hat seine Gemeinde in die Welt gesandt, allen
Menschen die Versöhnung Gottes zu verkündigen und ihnen
Gottes Willen in allen Bereichen des Lebens zu bezeugen. Wer
Gottes Wort annimmt, wird niclit unter einen bedrückenden
Zwang gestellt, sondern kommt zu einer herrlichen Freiheit.
Wer sich ihm versagt, bleibt unter Gottes Gericht, Gott will,
daß wir sein Wort zuversichtlich predigen, ohne Menschen zu

fürchten und ohne Menschen gefällig zu sein. Dieser Auftrag
wird auch nicht durch das Verschulden der Kirche in
Vergangenheit und Gegenwart außer Kraft gesetzt.

Auch gegenüber den Wahrheitsansprüchen der Wissenschaft
und Forschung wird an der Offenbarungswahrheit, die von

zu Ende geht: nur noch einmal erhebt er sich zur ganzen Höhe seiner
Schaffenskraft und Sendung, indem er im Schauspiel die Summe dessen

zieht, für das er gelebt und gekämpft hat.

Der «Nathan» knüpft an ein frühes Schauspiel aus dem Jahre 1749 an,
welches den Titel «Die Juden» trägt. Anhand einer kleinen Komödie
schildert Lessing, wie ein Gutsbesitzer durch einen Fremden bei einem
Räuberüberfall gerettet wird: aus Dankbarkeit würde er ihm gerne seine
Tochter zur Frau geben, bis er erfährt, daß es sich um einen Juden
handelt. Hier setzt dann das Vorurteil eine unübersteigbare Schranke, und
Lessing läßt den «Juden» sagen:

«Ihnen die Wahrheit zu gestehen: ich bin kein Freund allgemeiner
Urteile über ganze Völker Ich sollte glauben, daß es unter allen Nationen
gute und böse Seelen geben könne.»

Der «Nathan» nimmt dieses Motiv wieder auf, indem er ihm
weltgeschichtliche Dimensionen verleiht. Der Kreuzritter, der die Tochter
eines Juden rettet und dem dankbaren Vater wegen seiner Volkszugehörigkeit

nur Hohn und Verachtung entgegenbringt, spiegelt das

allgegenwärtige Vorurteil wieder, dem Lessing den Kampf angesagt hat. Vor
allem im Bereiche der Religionen wuchern Unduldsamkeit und vorurteilsbedingtes

Denken: der unselige Absolutheitsanspruch, der nahezu jedem
religiösen Dogma eigen ist, hat in der Weltgeschichte Ströme von Blut
und Tränen gekostet. Für Lessing, dessen Standort hoch über jedem
Dogmatismus stellt, löst sich die Wahrheitsfrage der Religionen in einer
milden Skepsis auf. Zur Erläuterung dieser Anschauung läßt er den
Nathan die schöne Fabel aus dem Boccaccio wiederholen, wonach die drei
großen abendländischen Religionen mit den drei Ringen jenes Vaters zu
vergleichen seien, der seinen Söhnen das kostbare Kleinod in derartig
vollkommener Nachahmung hinterließ, das keiner wissen konnte, wer den
echten enthielt. Und da der Ring die Eigenschaft haben sollte, bei den
Menschen beliebt und angenehm zu machen, ergeht die Botschaft an die

Bekenner in aller Welt, einander nicht zu verfolgen, sondern im friedlichen

Wettstreit um die größere Humanität durch lebendige Toleranz zu

ringen: das Stück atmet soviel Güte und Lebensfreude, daß Goethe es ein

«wundermildes Gedicht», genannt hat. Man mag an dieser Dichtung diesen

oder jenen Mangel feststellen; man mag bedauern, daß der Verstand
in ihr dem Gefühl überall seinen Weg beleuchtet und nirgends das

dämmerige Halbdunkel herrscht, das Romantiker und Obskurantisten
lieben; aber niemand wird bestreiten können, daß sich in diesem Schauspiel
die Literatur zu einer Menschlichkeit aufschwingt, die auch die Klassik
nicht mehr zu übertreffen vermochte. Lessings Verdienst ist das eines

Fackelträgers, der in umnachteter Zeit um sich herum Helle, Klarheit und

Zukunf tsgläuhigkeit verbreitet hat; dies deutet auch Thomas Mann in

seiner Rede «Zu Lessings Gedächtnis» (1929) an, wenn er sagt:

«Zum erstenmal in Deutschland verkörpert er den europäischen Typus
des großen Schriftstellers, welcher ein Mann des freien und glänzenden,
sachlich-übcrsachlichen Wortes, eine geist- und kunstumlcuchtctc
Persönlichkeit, seiner Nation zum Bildner und Erzieher wird Er hat (las

Licht geliebt — darum nennt man ihn mit Recht einen Aufklärer. Er hat

die Dummheit gestachelt, die Lüge verfolgt, Knechtsinn und Geistesfaulheit

gegeißelt und die Freiheit des Gedankens mit ernstester Ehrfurcht
geschützt Er hat an die Menschheit und an ihr kommendes Manncs-

alter geglaubt .» Polybios

Die vorliegende Betrachtung über Lessing wurde angeregt durch die

schöne Ausgabe der «Gesammelten Werke», welche der Au/bau-V( rlag

Berlin soeben herausgegeben hat. Der verstorbene Herausgeber Paul Hilla
hat in sorgfältigster Auswahl die wichtigsten Lessing-Textc vereinigt, so

daß der Leser das Gesamtschaffen vollständig vor Augen hat. Band X

gibt eine sehr aufschlußreiche Biographie des Dichters, die auf Epoche
und Persönlichkeit ein helles Licht wirft.

62



Gott her an den Menschen herangebracht wird, festgehalten.
Erst in der Begegnung mit Jesus Christus erschließt sich die
eigentliche Wahrheit und die Bestimmung des Menschen. «Gott
macht uns frei, unser Leben und unsere Welt als das zu
empfangen, was sie wirklich sind: Gottes uns anvertraute Schöpfung.»

Und gegen den Schluß hin : «Was vom Fleisch geboren wird,
ist Fleisch, und das Reich des Menschen ist niemals das Reich
Gottes. Darum kann die Weltrevolution niclit die letzte
Entscheidung und der neue Mensch in der neuen Gesellschaft
niclit die Vollendung der Geschichte sein. Was auf uns
zukommt, ist alles schon im Sieg Jesu Christi entschieden.»

III.
Mit diesen wenigen Sätzen ist auch schon der Grundgehalt

der 10 Thesen ausgesprochen. Dieser Ton geht durch vom
ersten bis zum letzten Wort. Wir kennen diesen Ton — es ist
Ton und Geist, der dialektischen, aber auch der lutherischen
Theologie, Ton und Geist der Reformatoren, der paulinischen
Christologie. Unbekümmert um alle Einsprüche von der Realität

und von der Menschenwahrheit her wird an diesem Grundgehalt

festgehalten, denn die Wahrheit des Evangeliums steht
ja für diese Christen weit und hoch über allen Wahrheits-
ansprüchen, die von der Wissenschaft, von der Realität, von
der realen Welt her erhoben werden.

Das also ist der rocher de bronze, der Kirche letztes Wort!
Es liegt Größe in dieser Treue zum Bekenntnis. Eine Kirche,
die den Mut hat, der Welt gegenüber am Parodoxon, am
Absurdum ihrer Lehre festzuhalten, nötigt mehr Achtung ab als
eine Kirche, die ängstlich die wesentlichen dogmatischen
Grundlagen ihres Glaubens als ärgerlichen Ballast über Bord
wirft, hur um in der Auseinandersetzung mit der Welt überhaupt

noch bestellen zu können als ein gewiß sehr reduzierter,
aber immerhin doch noch dem Namen nach christlicher
Glaube.

Diese Kirche, deren Glaubenstreue wir also anerkennen,
muß sich nun aber doch auch folgendes sagen lassen:

Der mündig gewordene Mensch der Gegenwart kann den
Grundgehalt dieser Thesen nicht mehr übernehmen, er kann
ilm der Kirche nicht mehr abnehmen. Seine bestfundierten
Ueberzeugungen, seine Verantwortung für diese weltanschaulichen

Errungenschaften erlauben ihm hier kein Nachgeben
und keinen Kompromiß. Denn auch in ihm sind eine letzte
Ueberzeugung, eine letzte Entscheidung wirksam, eine letzte
existentielle Entscheidung in der Seins- und Wahrheitsfrage.
Beim besten Willen, der Kirche in ihrer Eigenart gerecht zu
werden — diese hier gehörten Worte sind für uns leere
Aussagen. Sie kommen bei uns überhaupt nicht mehr an, und
darum können sie uns auch nicht mehr verpflichten, die uns
völlig fremd geworden sind; Voraussetzungen, die wir aus
gutem intellektuellen Gewissen heraus als der Wahrheit
widersprechend zurückweisen müssen. Wie sagte das doch Prof. Dr.
Rahner SJ am deutschen Katholikentag in Hannover 1962?
Er sprach offen von der Tatsache, die man heute ehrlich einfach

zugeben müsse, daß der Bestand der christlichen Glau-
bensformel aus einer Zeit stamme, die nicht mehr die unsere
sci — und das eben ist auch unsere eigene Ueberzeugung! Diese
unsere innerste und letzte Ueberzeugung, daß es nur eine reale
Welt gibt, stellt ebenso fest und ebenso gesichert da wie der
christlich-dogmatische Glaube an den Bestand zweier realer,
aber grundverschiedener Welten, des irdischen Diesseits und
des göttlichen Jenseits.

Und nun, was werden wohl Partei und Staat in Ostdeutschland

zu diesem letzten Wort der Kirche sagen? Viel werden
sie nicht dagegen einzuwenden liaben, denn sie werden sich
sagen: Zieht sich die Kirche auf diese 10 Thesen als auf ihr
letztes W ort zurück, nun, so zieht sie sich auch aus der real¬

diesseitigen Welt zurück. Je tiefer sich die Kirche in jenen
Jenseitsbereich, der nach dem Evangelisten Johannes also nicht
von dieser Welt ist, zurückzieht, — um so besser für uns Dann
überläßt sie uns das reale Diesseits. An dem und nur an dem
ist uns gelegen. Dort drüben haben wir nichts verloren und
von dorther nichts zu erhoffen.

Die Lage ist für die Kirche wirklich tragisch. Was die 10

Thesen ausagen, das ist wirklich und tatsächlich der Kirche
letztes Wort — das müssen auch wir zugeben. Aber dieses
letzte Wort hat heute jede Kraft und Auswirkung verloren.
Mit diesem letzten Wort verläßt die Kirche den Kampfplatz
und überläßt das Feld ihrem Gegner.

Omikron

Was halten Sie davon?

Der Sinn des Lebens!

Als Vorbemerkung beziehe ich mich auf den Artikel im Freidenker

vom Juli 1963 über: «Der Sinn und Unsinn des Lebens», den
ich aber weder ergänzen noch kritisieren möchte.

Der Schluß dieses Artikels aber, daß der Sinn des Lebens nichts
sein solle als ein grünes Blatt von tausend Milliarden Blättern,
veranlaßt mich zu protestieren. Und folgendes ist mein Protest:

Ich will es in ein kleines Gleichnis kleiden:

Das Tor des Lebens!

Im großen Werden der Welt gibt es unendlich viele Wunder.
Eines dieser Wunder ist der Mensch! Ein zweites Wunder ist das

Tor des Lebens. Dieses Tor ist tief in dunklem Wald in granitener
Felswand! An dieses Tor nun gelangen nur die Menschen, die da

suchen, die fragen nach dem Sinn ihres Lebens und da nur wenige
richtig sich fragen, so sind es nur Große, die an dieses Tor
gelangen! Bevor aber das Tor sich öffnet, muß der Suchende die
Antwort geben auf die Frage: «Was ist Dir der Silin des Lebens!»
Es kam dahin einst Alexander der Große. Seine Antwort war:
Ruhm. Das Tor aber öffnete sich ihm nicht. Es kam Solon und
sagte: Weisheit. Das Tor blieb geschlossen. Und Krösus kam und
sagte: Reichtum. Zu blieb das Tor. Dann gelangte ans Tor Buddha
und sagte: Ueberwindung. Auch ihm blieb das Tor verschlossen.
Dann kam Moses und sagte: Freiheit. Es knarrte zwar im Tor, aber
es öffnete sich nicht, denn Freiheit ist nicht Sinn, sondern nur ein
Teil des sinnvollen Lebens! Da kam Christus an dieses Tor und er
sagte: Liebe und da öffnete sich das Tor, denn das ist eben der
Sinn des Lebens!

Nun sollte man meinen, daß die Menschen wüßten, was das

Leben sei, aber sie verstanden nicht, was der tiefere Sinn dieses
Gedankens und mißbrauchten ihn sogar gar schwer.

Groß war die Zahl der weiter Suchenden. Ihre Antworten waren
gar verschieden; so nannten viele als Sinn des Lebens: Schönheit
und sie schufen Werke der Kunst in Farben und in Tönen und in
Werken des Geistes und sie gelangten so zu hohem Ziel der
Unsterblichkeit. Es war ein Sinn darin, aber es war noch nicht der
wahre Sinn des Lebens, denn es erfüllte nicht das eben Höchste
und das war doch Liehe. Noch gab es Rufer nach Macht, nach
nationalem Egoismus!

Da kam ein ganz Großer, dessen Name habe ich vergessen, da
Name doch nur Schall, ihm galt nur die Idee, die Eitelkeit ihm
fremd, doch nannte richtig er den wahren Sinn: «In Freiheit selbstlos

nur andern dienen!» Maximus

Ueber Sinn und Unsinn des Lebens

J. Stehler schreibt in seinem gedankenreichen Artikel am Schluß,
daß er, wenn er nach dem Sinn seines Lebens gefragt würde,
folgende Antwort gäbe:

«Stellen Sie sich vor: hunderttausend Wälder. In jedem dieser

Wälder stehen hunderttausend Bäume, und jeder dieser
hunderttausend Bäume trägt hunderttausend Blätter. Den

63


	Der Kirche letztes Wort

