
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 8

Artikel: Was ist Schicksal?

Autor: Tramer, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sogar ursachlosen Spiel der Atome in unserer Hirnrinde
ablängen

Dies in Wirklichkeit gar nicht vorhandene Loch im Kausalgewebe

soll nun nach Ansicht vieler auch Gott benutzen, um
auf die von ihm geschaffene Welt lenkend einzuwirken!
Insbesondere mutet man ihm hie und da zu, vorteilhafte Mutationen

hervorzubringen. Man beachtet dabei freilich nicht,
daß die Mutationen zumeist nachteilig, oft sogar tödlich,
sellener bedeutungslos und nur sehr selten nützlich für ihren
Träger sind. Keinesfalls darf man sie sich als Antworten auf
Forderungen vorstellen, die etwa eine veränderte Umwelt an
das Lebewesen richtet.

Daß trotzdem in der Organismenwelt so viel Sinnvolles
zustandekam, wird allen, die in diesem Punkt nicht umlernen
möchten, ewig ein Rätsel bleiben. Sie können oder wollen sich
nicht vorstellen, daß es die Natur selbst ist, die — auf dem
von Darwin entdeckten Wege — schöpferisch wirkt; deshalb
suchen sie das Ordnende, das in ihr ist, außer ihr. Und obendrein

bemühen sie sich sogar oft, es irgendwie zu personifizieren.

Trotzdem dürfen wir uns freuen: Die Wahrheit ist auf dem
Marsch! Es bedeutet doch schon viel, wenn wenigstens die
Tatsache der Entwicklung nun von der Kirche anerkannt
wird. Der Sieg der Wissenschaft hat diesmal nicht entfernt so

lange gedauert wie einst die Ueberwindung des ptolemäischen
Weltbildes.

Wir begreifen sehr wohl die Schwierigkeiten, die es

überzeugten Bibellesern und Anhängern des Schöpfungs- und
Offenbarungsglaubens macht, ihre bisherige Einstellung zur
Welt aufzugeben. Und wir nehmen es ihnen nicht übel, wenn
sie neue Verschanzungen aufwerfen. Auf die Dauer kann das
die Befreiung des menschlichen Geistes nicht aufhalten.

Wir verstehen auch die Sorge vieler Gutgesinnten, die da
meinen, Moral sei nur auf Grund just ihres Glaubens möglich.

Denn ihr Gott sei der Urheber des Sittengesetzes. Wer
ihn nicht anerkenne, sei «gottlos» — und das heißt im
Sprachgebrauch zugleich «schlecht», eben weil die Anschauung von
Gott als dem Richter über Gut und Böse aus religionshistorischen

Gründen so fest verankert ist. Wenn sich die landläufige
Moral nur auf Furcht vor der Hölle und Sehnsucht nach

himmlischem Lohn gründete, wäre in der Tat die Sorge um
jene Art von «Religion», die «dem Volke erhalten bleiben
muß», nur zu verständlich. Aber ist denn heute die Kriminalität

in strenggläubigen Völkern etwa niedriger? Die Erfahrung

lehrt, daß gesunde Veranlagung und vernünftige Erziehung,

dazu die Scheu vor irdischer Strafe und gesellschaftlicher

Aechtung in der Regel durchaus genügen, den
Normalmenschen einigermaßen vor Abwegen zu bewahren.

«Doch wir», werden wahre Christen einwenden, «tun ja
das Gute nicht um Lohn, sondern aus Liebe zu unserem
himmlischen Vater. Deshalb dürft ihr uns den Glauben an ihn nicht
nehmen.» Unsere Antwort ist: «Warum könnt ihr es nicht, wie
wir, aus Liebe zu euren Mitmenschen tun? Aus Freude an
allem, was nach Sinn und Vollendung strebt?»

Prof. Dr. G. von Frankenberg

Was ist Schicksal?
In einer ereignisreichen, gewitterschwangeren Zeit, in der

wir leben, in der für Millionen Menschen das Dasein ein
Zustand ständiger Bedrohungen und Gefahren ist, in der ein
permanenter Radardienst für eventuelle Angriffe, kurz
gesagt, für einen Blitzkrieg mit Atom- und Wasserstoffbomben
sowie ferngelenkten Raketengeschossen eingerichtet ist, wie
wir dies zu wiederholten Malen aus dem Munde verantwortlicher

Staatsmänner und hoher Militärs erfahren haben, in
einer Zeit, in der das einzelne Menschenleben, mag es auch an
einer exponierten verantwortlichen staatlichen, politischen,
militärischen, wirtschaftlichen oder technischen Stelle stehen,
von keiner wesentlichen Bedeutung ist — denn die politischen
und militärischen Ereignisse unserer Zeit beweisen, daß jedermann

ersetzbar ist — in einer Zeit, in der Naturkatastrophen,
Erdbeben, Ueberschwemmungen, Flugzeugunglücke an der
Tagesordnung sind, wird oft genug das Wort Schicksal in
Unkenntnis seines wahren Begriffsinhaltes und -umfanges als

«Begründung» für Geschehnisse verwendet, die das Erstaunen, die
Verwunderung und oft genug das Entsetzen der Menschheit
hervorrufen. Da wir Menschen aber für alle uns zustoßenden
Begebenheiten nach einer Ursache, einem zureichenden Grun-

niiht nur die Taten und Leiden «gekrönter Häupter» zu sehen bekam;
indem der Bürger als tragische Persönlichkeit zum Inhalt der dramatischen

Handlung gemacht wurde, erwuchs ihm durch das Theater das
Selbstbewußtsein seines Standes, das er, Jahrzehnte später, in den Stürmen

der Revolution sieghaft zum Ausdruck brachte.
Lcssing entfaltete in Berlin eine vielseitige publizistische Tätigkeit; er

war ein Journalist, der sich über das Tagesgeschehen hinaus mit den
großen geistigen Bewegungen seines Zeitalters beschäftigte. Besonders
Jic Bühne, die damals daran war, das Komödiantentum zu überwinden
und au seine Stelle eine echte Schauspielkunst zu setzen, stand im Mittelpunkt

seiner Interessen. Der Gelehrte Gottsched, der in Anlehnung an
'I™ französischen Klassizismus dem deutschen Theater schematisierende
Gesetze vorgeschrieben hatte, war ein erstes Objekt seiner wachsamen
Kritik; ganz im Sinne der späteren Klassiker verschreibt sich Lessing
dem Shakespearschcn Naturgenie, welches für ihn allen Formalismus
ausgeklügelter Theaterkunst turmhoch überragt. Im Kampf um die Theorie
des Schauspiels klärt sich Lessings schöpferische Potenz: er baut in
Zukunft seine Stücke mit einer Kunstfertigkeit, die in seinem Jahrhundert
ihresgleichen sucht.

«Mi nun von Barnhelm oder das Soldatenglück» ist ein Meilenstein auf
dem Wege der Vollendung. Die äußeren Entstehungsgründe des Stückes
»aren dadurch gegeben, daß Lessing im preußischen Feldlager Sekretärdiensie

leistete; der Freund und Offizier Ewald von Kleist soll der Figur
des Major Tellheim Pate gestanden haben, wenn auch ein Zeitgenosse mit
Recht ein Bild dos Autors selbst mit dem Namen Tellheim signierte:
Redlichkeit, Stolz und schamhaft verborgene Güte waren Eigenschaften, die
für Lcssing selber charakteristisch waren. Dieses Lustspiel, eines der
bedeutendsten in der deutschen Literatur, ist in der Tat mit dem Herzblut
feschrieben: es entfaltet einen Reichtum sprühender Einfälle, die auch
heute noch nichts von ihrem Glanz und ihrer Ursprünglichkeit verloren
haben. Aher Lessing will nicht nur unterhalten und ergötzen; auch in

diesem unbeschwertesten Stück von beglückender Heiterkeit schwingt
kaum hörbar eine Sozialkritik mit, die am Beispiel des infolge einer
Kriegsverletzung ohne jegliche Entschädigung entlassenen Offiziers den
Undank der Mächtigen aufzeigt. Das «happy end» ist eine Konzession an
die allmächtige Zensur und den Geschmack des Publikums, dem der
Autor nur andeutungsweise sagen durfte, wie er über die friederizanische
Diktatur dachte.

Lessings Hang zur Universalität führte ihn früh von der Dichtung auch

zur Wissenschaft, wobei naturgemäß das Gebiet der Aesthetik sein
besonderes Interesse fand. Die durch Winckelmann inaugurierte Kunstlehre
fand ihren Ausgangspunkt an der antiken Plastik, deren «edle Einfalt und
stille Größe» den Maßstab der Kunstkritik darboten. Lessings diesbezügliche

Untersuchungen nahmen die berühmte Statuengruppe des Laokoon
zum Anlaß, die «Grenzen von Malerei und Poesie» aufzuweisen; dabei
wie auch bei anderen Gelegenheiten bekundete sich seine profunde
Gelehrsamkeit, die mehrfach durch das Angebot einer Professur anerkannt
wurde. Lessings unabhängiger Geist weigerte sich, sich durch ein
derartiges Amt einschränken zu lassen: ein Königsherger Professorat lehnte
er ab, weil es die Pflicht mit sich brachte, alljährlich dem Monarchen
eine Lobeshymne zu dichten. Der Intellektuelle jener Epoche war, sofern
er von der Gunst eines Fürsten lebte, zu erniedrigender Lobhudelei und
knechtischer Gesinnung gehalten; die Duodezherrscher Deutschlands, deren
Regiment und Lebensführung das Unglück ihres Volkes bedeuteten, sahen
sich durch materiell und geistig abhängige Literaten in ein Mäzenatentum
erhoben, das zu den realen Verhältnissen in krassem Widerspruch stand.

Lieber als Fürstendienst erwählte Lessing die Rolle eines Dramaturgen
in der freien Hansestadt Hamburg. Einige Bürger faßten den Plan, ein
«Nationaltheater» zu gründen: anstelle herumziehender Komödiantengruppen

sollte dort unter berufener Leitung ein Schauspieler-Ensemble
wirken, durch dessen Kunst der Nation das ihr wesensgemäße Theater
geschenkt werden sollte. Durch Lessing gedachten die Initianten dem

59



de, suchen und ihn auch finden wollen, obgleich es der menschliche

Verstand bei der Kompliziertheit der sich verstrickenden
und gegenseitig beeinflussenden Faktoren gar nicht vermag,
greift er zu einer illusionären und imaginären Begründung, die

er mit dem Worte Schicksal umschreibt und alles, was ihm
zustößt, in gutem und in bösem Sinne, «schicksalhaft» nennt.
So bezeichnet er die Begebenheiten der uns umringenden
Natur sowie unsere eigene Menschennatur als schicksalhaft,
obgleich wir doch wissen, daß zum Beispiel jeder Mensch das

Endglied der Kette seiner Vorfahren, seiner Ahnenreihe ist
und sein Charakter das Endprodukt dieser Reihe, ferner seiner
Erziehung, Bildung, seiner Umgebung und seiner eigenen
Lebenserfahrungen, wissen wir doch, daß wir im Schicksal eines
Menschen seinen eigenen Charakter erkennen können, nämlich
das, was seinem Wesen angemessen ist, so daß man im Schicksal

eines Menschen, wenn es ihm auch von außen zustößt und
Tausende Irrungen und Wirrungen und komplizierte Fäden
darin im Spiele stehen, doch wie in einem Spiegel seinen
Charakter lesen und dechiffrieren können Während die
griechische Tragödie, die eine Schicksalstragödie ist, wie die des

Sophokles und Euripides, nur ein von außen geformtes und
von höheren Mächten, ihren Göttern, vorherbestimmtes,
prädestiniertes Schicksal kennt, wissen wir heute, auf Grund
psychologischer und psychoanalytischer Beobachtungen und
Erfahrungen, daß jedem Menschen von innen, aus seinem
Charakter heraus, sein Schicksal bestimmt ist oder wie es Schiller
in den «Piccolomini» so schön gesagt hat: «In deiner Brust
sind deines Schicksals Sterne».

Aus einem Beispiel aus dem täglichen Leben will ich diese

Quintessenz meiner Erfahrungen darlegen. Wie oft kommt es

vor, daß ein junger Mann oder ein junges Mädchen durch eine
Liebschaft oder eine Ehe, die sie gegen den entschiedenen Willen

ihrer Eltern eingegangen sind, zeit ihres Lebens unglückliche

Menschen wurden und, mit dem Fluch ihrer Eltern
beladen, ein freudloses, kümmerliches, verpfuschtes Leben führen

mußten War das ihr Schicksal? — Ihre Eltern kannten
gewiß genau die Veranlagung ihrer Kinder und wußten, warum

sie sie vor diesem Schritt (in die Ehe oder vor dem
Eingehen einer Bekanntschaft) warnten. Sie wußten, welche Folgen

eine unüberlegte Ehe aus diesem oder jenem Grunde für

ihre Kinder haben mußte. Ihre Sprößlinge schlugen aber eben

auf Grund ihrer Charakteranlage die wohlgemeinten
Ratschläge ihrer Eltern in den Wind. In solchen und tausend
anderen ähnlich gelagerten Fällen kann man nicht von einem

Schicksal sprechen, sondern nur von einem durch eine in der

Sexualität und Erotik des betreffenden Menschen wurzelnde

Charakteranlage verschuldeten Unglück
Mit dem Worte Schicksal wurde in den letzten Jahrzehnten

viel Unfug getrieben; es wurde, wie ich später zeigen werde,

unter einer anderen Bezeichnung, gewissermaßen unter
falscher Flagge, wie «Bestimmung», «Vorsehung» und ähnlichem

für nichtswürdige politische und nationale Zwecke mißbraucht.
Gerade uns Freidenkern, die wir in weltanschaulichen

Fragen eine klare und eindeutige Begriffsbildung fordern, sollte

der Begriff des Wortes Schicksal ein fest umrissener Bestandteil

ihrer täglichen Sprache sein und keine Abweichung, keine

Simplifizierung oder Verwässerimg zulassen.

Schon der Dichter der Kampfgesänge in den Freiheitskriegen,

der politische Schriftsteller und Historiker, Ernst Moritz

Arndt, hat in seinem Werke sich mit dem Schicksalsbegriff
beschäftigt: er unterstellt mit vollem Recht die «physischen
Ausbrüche, als I da sind I Erdbeben, Vulkane, W'olkenbrüche.
die hier etwas zerstören, um dort etwas zu schaffen», der

ehernen Notwendigkeit, in unsere Sprache übertragen, dem
Gesetz der Kausalität, ohne aber später die von ihm vorgenommene

Gliederung in die belebte und unbelebte, in die organische

und anorganische Natur bei der Behandlung des Schicksals-

bzw. des Vorsehungsproblenis ins Kalkül zu ziehen. Denn

wir werden niemals die Ansicht derer billigen, die das dämonische

Walten eines Dschingis Chan oder Tanierlan, eines Nero

oder eines Adolf Hitler, eines Himmler oder Gübbels, eines

Adolf Eichmann usw., denen viele Millionen unschuldiger
Menschen zum Opfer gefallen sind, als schicksalhaft oder wie

es Hitler wollte, als ein Werk der Vorsehung anerkennen...
Denn niemals werden wir dem Machthunger, dem Ehrgeiz,
dem Geltungs- und Aggressionstrieb, der Raub- und Mordlust
eines Einzelnen oder eines ganzen Volkes schicksalhafte Kraft
und Bedeutung zubilligen, selbst wenn unter diesen gefährlichen

und zerstörenden Einflüssen ein ganzes Volk, ja mehrere

Völker oder Staaten zusammenbrechen sollten.

Projekt den Rang einer nationalen Institution zu geben; er war damals
bereits der geachtetste Kunstschrif tsteller deutscher Sprache. Als Kritiker
des neuen Theaters veröffentlichte er nun im Verlaufe von drei Jahren
seine Beiträge, die später unter dem Titel der «Hamburgischen Dramaturgie»

zusammengefaßt wurden. Sie knüpften an den jeweiligen Aufführungen

an, drangen aber von Stück und schauspielerischer Leistung zu
tiefsinnigen Betrachtungen vor, die auch heute noch nichts an Aktualität
eingebüßt haben. Wenn auch das mit großen Hoffnungen gegründete
Unternehmen an finanziellen und menschlichen Mängeln bald einging: durch
die Anregung der Lessingschen Betrachtungen hat es dem deutschen
Theater unvergängliche Dienste geleistet. Wenn Lessing ein Schauspiel
analysierte, war ihm die ganze Literatur von der Antike bis zu der durch
die Franzosen und ihr klassizistisches Theater bestimmten Gegenwart
präsent: mit derselben Souveränität zitiert er den Aristoteles wie die
Aufklärungsschriftsteller seines Zeitalters, bei denen er — unter anderen
hei Diderot, Bayle, Voltaire usw. — gerne zur Schule ging. Sein
aufklärerischer Elan wurde ermöglicht durch das Vorbild der kühnen
französischen und englischen Schriftsteller, die in einem Zeitpunkt, als
Deutschland noch fast keine bürgerlichen Freiheiten kannte, in ihren
durch bürgerliches Selbstbewußtsein bestimmten Ländern die Fahne der
Freiheit in einem Maße vorantrugen, von dem man in den deutschen
Kleinstaaten nicht einmal zu träumen wagte.

Die Willkür der Tyrannenherrschaft war das Thema des nächsten
Stückes, mit dem Lessing an die Oeffentlichkeit trat. Seine «Emilia
Galotti» spielte zwar in einer italienischen Rokokoresidenz, ließ aher alle
Folgerungen für die ähnlichen deutschen Verhältnisse durchschimmern.
In Lessings dramatischer Konzeption wird die Schilderung von Situationen,

die dem Zeitgenossen durchaus geläufig sein mußten, zum Appell der
moralischen Empörung: Goethe selbst, dem man nicht viel Einpörertum
nachsagen kann, hat darauf hingewiesen, daß das Drama den «entscheidenden

Schritt zur sittlich erregten Opposition» bedeutete. Der erschrek-

kende Dialog, den der Prinz mit seinem Ratgeher führt, kam einem Manifest

der sozialen Auflehnung gleich:
Der Prinz: Was ist sonst? Etwas zu unterschreiben? Camillo Rota: Li»

Todesurteil wäre zu unterschreiben. Der Prinz: Recht gern — nur her.

geschwind.
In diesen Sätzen aus dem Jahre 1772 ertönt bereits die Rechtfertigung

der Revolution, die 1789 das monarchische Gefüge des europäischen

Absolutismus erschüttern wird. Indem Lessing auf der Bühne

zeigte, daß ein tyrannisches Regime das Glück einer bürgerlichen
Familie zerstört, einem Vater zur Bewahrung der Tugend seiner Tochter

den einzigen Ausweg nahelegt, diese zu töten, erinnerte er das Bürgertum

daran, daß seine Freiheit in der aristokratischen Gesellschaft immer

nur ein Zerrbild bleiben würde. Es mutet lächerlich an und ist ein Zeugnis

für die Blindheit der herrschenden Schichten, daß sie dieses Stück

mit heilerer Gelassenheit aufnahmen; als Lcssing in Wien weilte und die

«Emilia Galotti» zu seinen Ehren im Beisein der kaiserlichen Familie
aufgeführt wurde, soll Kaiser Josef II. gesagt haben, er habe noch nie so

herzlich über ein Stück gelacht!
Das Scheitern der Hamburger Bemühungen stellte Lcssing aufs neue

vor das Problem der Existenzsicherung: unter schweren Bedenken begab

er sich nun doch in eine abhängige Stellung, indem er in Wolfenhüttcl
das Amt eines Bibliothekars annahm. Der junge braunschweigische Fürst,

der ihn berufen hatte, war in Versprechungen nicht zurückhaltend; so

konnte die neue Aufgabe als verlockend erscheinen. Aher schon nach

kurzer Zeit erkannte Lessing, daß er in das Labyrinth der höfischen
Intrige geraten, und daß sein fürstlicher Gönner in hezug auf das Wohl

seiner Untertanen außerordentlich gleichgültig war. Die Nichtbeachtung
der Saläransprüche des Bibliothekars war hierbei noch das harmloseste

Symptom: ganz im Geiste seiner fürstlichen Standesgenossen sanierte der

Erbprinz Karl Wilhelm Ferdinand die durch Mätressenwirtschaft und

maßlosen Luxus zerrütteten Staatsfinanzen durch den Verkauf seiner Lau-

60



Das was dem Hirn eines Einzelnen oder einer Gruppe von
Menschen entspringt ist nicht Schicksal oder ein Werk der
Vorsehung; es ist, wenn es zu einer Katastrophe führt, das

Resultat, das Endergebnis von Handlungen, für die jene Elemente
die volle Verantwortung tragen, die sie in Szene gesetzt und
durchgeführt haben.

Denn mit der Arndtschen These der Macht des Schicksals
oder mit der Gutheißung der Hitlerschen «Vorsehung», als
deren Werkzeug er sich fühlte, um die Verantwortung für die
scheußlichen Verbrechen auf einen imaginären Faktor
abzuwälzen, würde man den zerreißenden und zerstörenden
Ungeheuern in Menschengestalt, den Satanen der Weltgeschichte
und ihren Trabanten die Rolle von Vollstreckern des Schicksals

in einem höheren Sinne oder nach Hegel die Rolle von
«Instrumenten des Weltgeistes» zubilligen und so diesen Kreaturen

eine Ehre erweisen und eine Bedeutung beimessen, die
sie wahrhaftig nicht verdienen. Sie würden zu Heroen der
Weltgeschichte avancieren, während sie in Wirklichkeit hero-
slratische Gestalten im Weltgeschehen sind, die, feuerspeienden
Vulkanen vergleichbar, Tod und Verderben auf ihre Umwelt
aussenden und schließlich zuletzt dasselbe «Schicksal» meistens
erleiden, das sie oft Tausenden, ja Millionen unschuldigen
Menschen zugedacht haben.

Diese verantwortungslose, von keinen Gewissenbissen
beschwerte Auffassung des Begriffes Schicksal wird nur
derjenige haben, der aus bestimmten Gründen seine Verbrechen,
die er vor der Weltöffentlichkeit niemals verantworten kann,
seine Beutelust, seinen Machthunger, einem imaginären mystischen

Phantom zuschreiben möchte, das er harmlos «Schicksal»,

oder wie es Hitler gerne in einer Anwandlung eines
religiösen Gefühls — besonders vor wichtigen politischen und
militärischen Entscheidungen — «Vorsehung» nannte,' um damit

Verbrechen, zumal wenn sie an Schwächeren, an wehrlosen
Opfern bestialisch verübt wurden, als «das Ergebnis aus dem
Kräftespiel unserer Erb- und Umwelt» hinzustellen, dessen

«Endlösung» ihm als einem «Abgesandten der Vorsehung»
überlassen worden ist. Wie sieht es aber in Wirklichkeit aus?
Welche Einstellung müssen aber wir Freidenker und Vertreter
eines sozialistischen Humanismus und kritischem Realismus
auf Grund der schrecklichen Erfahrungen, die wir in der Aera

des Faschismus gesammelt haben, zu den Begriffen Schicksal
und Vorsehung einnehmen? — Alles Glück, alles Leid, das aus
den Tiefen und Höhen der uns umgebenden unbelebten und
nicht vernunftbegabten organischen Welt in überreichem Maße
zuströmt: Gefahren, Tod und Verderben, die uns stündlich, ja
in jeder Minute und Sekunde umlauern und treffen können,
Verheerungen, Ueberschwemmungen, Vulkanausbrüche,
Erdbeben, Seuchen und ähnliches keinesfalls über Atomexplosionen

oder andere durch nukleare Waffen hervorgerufene
Katastrophen, die in Menschenhirnen erdacht und von Menschen
ausgeführt und angeordnet wurden — Naturereignisse also, aus
der Dämonie des unerbittlichen Naturgeschehens unterworfenen

Waltens geboren: das ist Schicksal, dem wir erbarmungslos
verfallen sind, das uns wehr- und unterschiedlos trifft; denn

«ohne Wahl zuckt der Strahl».
Eine treffende Deutung des Begriffes Schicksal, wie ihn das

deutsche Volk besonders in der Hitlerära für sich in Anspruch
nahm, gibt Wilhelm Röpke in seiner vorzüglichen Darstellung
«Die deutsche Frage, S. 126» :

«Der Deutsche fühlt sich kaum irgendwo so sehr in seinem
Element als in der Geschichtsphilosophie, in der er unter der
Bezeichnung Schicksal' oder ,Entwicklung' ein Sonderkonto
für alle Dubiosen errichtet .» l).

Das persönliche, den einzelnen Menschen treffende Schicksal,

sofern es nicht durch eine Naturkatastrophe der früher
beschriebenen Art hervorgerufen wurde, ist das Resultat seines

Charakters, der, wie ich schon früher erwähnt, das Endergebnis

in der Persönlichkeit eines jeden Menschen liegenden
Faktoren ist, wie seiner Abstammung, seiner Erziehung, seiner

Bildung, des Milieus, in dem er gelebt hat und lebt sowie
seiner Lebenserfahrungen. An diesem aus solchen Komponenten
gezimmerten Schicksal läßt sich schwer eine wesentliche, um-
wälzende Aenderung trotz wirksamster Beeinflussung durch
Eltern, Lehrer, Erzieher, Aerzte usw. erzielen, selbst wenn der
in seinem Charakter zu ändernde Mensch sich seiner Zukunft
bewußt ist und zum Beispiel seine Eltern alles daransetzen,
ihn zu einer Aenderung seiner Lebensführung und -haltung zu
bewegen; denn wie der römische Dichter es schon vor fast
zweitausend Jahren als Lebenserfahrung ausgesprochen hat:
Naturam sie expellas furca, tarnen usque recurret. (Die Natur-

dcskindcr als Soldaten an die englische Armee; für jeden Soldaten, der
im Kampfe fiel, erhielt er zusätzliche Beträge. «Emilia Galotti» ist aus
der unmittelbaren Anschauung der gesellschaftlichen Zustände in den
deutschen Fürstentümern entstanden. Lessings Groll über die persönlich
erlittenen Ungerechtigkeiten vereinigt sich mit einer Revolte gegen die
Schändlichkeit eines Regimes, zu dessen Diener und Nutznießer ihn sein
Lebensschicksal verurteilt hatte.

Aber auch in der Einsamkeit und Abgeschiedenheit von Wolfenhüttel
blieb er in engstem Kontakt mit den geistigen Auseinandersetzungen seiner

Zeit. Es lag unter anderem im Aufgabenbereich des Bibliothekars,
Funde aus der herzoglichen Bibliothek herauszugeben. Der berühmteste
Text, den Lcssing edierte, sind die «Fragmente eines Ungenannten». Ihr
Verfasser war der Hamburger Gelehrte H. S. Reimarus, den Lessing noch
gekannt hatte: das .Manuskript trug den Titel «Schutzschrift für die
vernünftigen Verehrer Gottes» und war hei Lebzeiten des Verfassers nicht
publiziert worden, da dieser für sich und seine Familie Verfolgungen von
8eiten der lutheranischen Orthodoxie befürchten mußte. Indem Lessing
die Schrift als bibliothekarischen Fund darstellte, vermeinte er, einen
Schutzwall von Unangefochtenheit um sich ziehen zu können. Aber die
Fragmente» trafen das christliche Dogma an seiner empfindlichsten

Stelle: sie waren ein Angriff auf den naiven Wunderglauben der Bibel,
welcher das Alte Testament als Unsinn und das Neue Testament als Lüge
erklärte. Die ganze Auferstehungsgeschichte reduzierte sich für Reimarus
auf einen Pfaffenbetrug; jede Offenbarung erschien ihm als eine Phantasterei

des kindlich-gläubigen Gemütes, das sich durch Wunschgedanken
'lud Einbildungen äffen läßt. Einzig eine Art Naturrcligion blieb als
Residuum des kritischen Destillationsprozesses, dem der überlieferte
Glaube unterworfen wurde: im Sinne vieler Aufklärer, die noch vor der
letzten Konsequenz ihres Denkens zurückscheuten, blieb Reimarus beim
Deismus stehen, der wohl noch einen Schöpfer anerkannte, diesem aber
Jeglichen Einfluß auf Natur und Menschenwelt absprach. Das deistische

Gottgespenst war im Grunde ein verkappter Atheismus, wie denn auch
der spinozistische Pantheismus, der Gott und Natur gleichsetzte, einem
stillschweigenden Begräbnis des jüdisch-christlichen Jehovas gleichkam.

Lessing mußte bei seiner Provokation nicht lange auf ein Echo aus den
Kreisen der Orthodoxie warten. Seine Streitbarkeit und «Zankteufelei»,
die Nietzsche ein Verhängnis seines Lebens genannt hat, mag ihm solche

Opposition wünschbar gemacht haben. In der Gestalt des Hamburger
Hauptpastors Goeze erwuchs ihm ein Gegner, der zwar an Format weit
hinter ihm zurückblieb, aber durch die Hartnäckigkeit seiner infamen
und ehrabsprechenden Argumentation den besten Gegenspieler bot, den

Lcssing brauchen konnte. In dieser Polemik entfalten sich sein Witz und
sein Scharfsinn zu ihrer schönsten Blüte; es hagelt Schläge auf den
glaubensstarken Geistlichen, der mit lutherischer Grobheit glaubte
durchführen zu können. Er hatte seine Stärke überschätzt, und von Heinrich
Heine stammt die entzückende Charakteristik, daß der Riese Lessing sich
mit Zwergen habe herumstreiten müssen und sei dabei so sehr in Zorn
geraten, daß er Felsblöcke nach ihnen geschleudert habe, die ihnen heute
noch als ein unverdientes Monument bestehen. Durch die elf Beiträge
«Anti-Goeze» ist ein naiver Pastor unsterblich geworden: auf herzogliches

Geheiß mußte Lessing seine Polemik abbrechen; man verlangte von
ihm, daß er sich von nun an einer Vorzensur unterwerfe.

Doch Lcssing war nicht der Mann, den man durch Gewalt zum Schweigen

bringen konnte. Sein zwölfter «Anti-Goeze» wird in einer anderen
Form erscheinen und als «Nathan der Weise» auf der Bühne die
Bolschaft der reinsten Humanität verkünden.

In diese Zeit fällt noch Lessings Verehelichung mit der Witwe Eva

König, die in sein einsames Leben für eine kurze Episode die Wärme der
Häuslichkeit und Familiarität bringt. Schon nach zwei Jahren stirbt die
Frau an der Geburt eines Kindes; es gibt erschütternde Briefe Lessings
im Anschluß an dieses Ereignis, die hinter ihrem Witz tiefste Betroffenheit

verbergen. Man gewinnt den Eindruck, daß es von nun an mit ihm

61



anläge eines Menschen läßt sich selbst mit den schärfsten Mitteln

nicht ändern, sie wird immer wieder zum Vorschein
kommen.)

*) An dieser Stelle sei auch auf die Ansicht des bekannten belgischen
Kulturphilosophen und Dichters Maurice Maeterlinck über den Begriff
des Schicksals hingewiesen, die sich wesentlich von der irrationalen Deutung

Arndts unterscheidet und die Maeterlinck seinen Lesern in dem 1935

erschienenen Buche «Vor dem großen Schweigen» mitteilt. Hier läßt er
den Kaiser Marc Aurel, der mit Schrecken daran denkt, daß sein geistig
wie sittlich verkommener Sohn Commodus sein Nachfolger auf dem
Kaiserthron werden sollte, mit dem Schicksal hadern und zuletzt in stiller
Resignation ihn sagen:

«Da du es aber willst, da du es beschlossen hast, knie ich nieder. Es

sei, wie du mir befiehlst!» — Worauf Maeterlinck die unsere Ansicht
über das Schicksal bestätigende Bemerkung anknüpft: «Durchaus nicht.
Das Schicksal befahl gar nichts. Es hatte Commodus zum Sohne Marc
Aurels gemacht; der übrigens 13 Kinder von Faustina hatte, aber Marc
Aurel konnte aus seinem Sohne machen, was er wollte (hier berücksichtigt

aber Maeterlinck das durch Abstammung, Erziehung, Bildung, Milieu
ubw. bedingte, durch den Charakter bestimmte Schicksal nicht. Anm. des

Verfassers), und kein göttliches, menschliches oder römisches Gesetz

zwang ihn, ihn zum Kaiser zu machen. Hier finden wir den Mißbrauch
des Schicksals, das man allzu bequem für alle Fehler verantwortlich
macht, die allein in uns wurzeln .»

Friedrich Tramer

Der Kirche letztes Wort
i.

Auf die Not und Bedrängnis der Kirche in der deutschen
Ostzone ist hier in früheren Artikeln wiederholt hingewiesen
worden. Not und Bedrängnis sind unterdessen gewachsen;
denn auf der Gegenseite betätigen Staat und Partei in der
Bekämpfung des Christenglaubens so viel Beharrlichkeit und
Konsequenz, daß klar wird: Hinter dieser Konsequenz steht
auch ein Glaube, nur ist es nicht mehr der christliche Glaube.
So kommt es, daß die Fronten sich versteifen, verhärten; daß
der Kampf ausweglos einer Entscheidung zutreibt.

Unter so schwerem Druck haben die evangelischen
Gliedkirchen Mitteldeutschlands in einer Konferenz vom März 1963

verbindlich festgelegt, bis wohin sie sich dem sie bedrängenden

Staat fügen können und fügen wollen vind wo die
entscheidungsschwere Grenze liegt, jenseits derer die Kirche, zur
Rettung ihres Glaubens, sich zum Widerstand oder Märtyrium
entscheiden muß. In 10 Artikeln hat diese Kirchenkonferenz
ihre letzten und unveräußerlichen Glaubenspositionen
zusammengefaßt und fixiert. Ueber alle anderen Streitpunkte will
die Kirche mit sich reden lassen, über diese 10 Grundpositionen

aber nicht mehr. Diese 10 Thesen sind der kirchliche
rocher de bronze, an dem die wilde Brandung des kommunistischen

Angriffs sich brechen soll; sie sollen in dieser schicksal-
schweren Auseinandersetzung der evangelischen Kirche letztes

Wort sein.

II.
Die «Süddeutsche Zeitung» vom 30. Mai 1963 bringt dem

Westen diese 10 Thesen zur Kenntnis. Sie können hier und
heute nicht in ihrem vollen Wortlaut wiedergegeben werden.
Es genügt, wenn wir einige wenige Sätze hören, um Grundgehalt

und Grundton der Thesen zu erfassen und zu verstehen.
«Es ist mir ein Herr: Jesus Christus. Durch ihn hat Gott

uns samt allen Kreaturen geschaffen. In seinem Sterben und
Auferstehen hat Gott die Welt mit sich selbst versöhnt und
ihn zum Herrn aller Herren gemacht. Durch den Heiligen
Geist sind wir Gottes Kinder. Wir warten in Geduld auf die

Vollendung seines Reiches in Herrlichkeit und wissen, daß wir
alle offenbar werden müssen vor dem Richtstuhl Christi. In
diesem Bekenntnis steht die Freiheit der Gemeinde, ihr Dienst
und ihre Zukunft.

Jesus Christus hat seine Gemeinde in die Welt gesandt, allen
Menschen die Versöhnung Gottes zu verkündigen und ihnen
Gottes Willen in allen Bereichen des Lebens zu bezeugen. Wer
Gottes Wort annimmt, wird niclit unter einen bedrückenden
Zwang gestellt, sondern kommt zu einer herrlichen Freiheit.
Wer sich ihm versagt, bleibt unter Gottes Gericht, Gott will,
daß wir sein Wort zuversichtlich predigen, ohne Menschen zu

fürchten und ohne Menschen gefällig zu sein. Dieser Auftrag
wird auch nicht durch das Verschulden der Kirche in
Vergangenheit und Gegenwart außer Kraft gesetzt.

Auch gegenüber den Wahrheitsansprüchen der Wissenschaft
und Forschung wird an der Offenbarungswahrheit, die von

zu Ende geht: nur noch einmal erhebt er sich zur ganzen Höhe seiner
Schaffenskraft und Sendung, indem er im Schauspiel die Summe dessen

zieht, für das er gelebt und gekämpft hat.

Der «Nathan» knüpft an ein frühes Schauspiel aus dem Jahre 1749 an,
welches den Titel «Die Juden» trägt. Anhand einer kleinen Komödie
schildert Lessing, wie ein Gutsbesitzer durch einen Fremden bei einem
Räuberüberfall gerettet wird: aus Dankbarkeit würde er ihm gerne seine
Tochter zur Frau geben, bis er erfährt, daß es sich um einen Juden
handelt. Hier setzt dann das Vorurteil eine unübersteigbare Schranke, und
Lessing läßt den «Juden» sagen:

«Ihnen die Wahrheit zu gestehen: ich bin kein Freund allgemeiner
Urteile über ganze Völker Ich sollte glauben, daß es unter allen Nationen
gute und böse Seelen geben könne.»

Der «Nathan» nimmt dieses Motiv wieder auf, indem er ihm
weltgeschichtliche Dimensionen verleiht. Der Kreuzritter, der die Tochter
eines Juden rettet und dem dankbaren Vater wegen seiner Volkszugehörigkeit

nur Hohn und Verachtung entgegenbringt, spiegelt das

allgegenwärtige Vorurteil wieder, dem Lessing den Kampf angesagt hat. Vor
allem im Bereiche der Religionen wuchern Unduldsamkeit und vorurteilsbedingtes

Denken: der unselige Absolutheitsanspruch, der nahezu jedem
religiösen Dogma eigen ist, hat in der Weltgeschichte Ströme von Blut
und Tränen gekostet. Für Lessing, dessen Standort hoch über jedem
Dogmatismus stellt, löst sich die Wahrheitsfrage der Religionen in einer
milden Skepsis auf. Zur Erläuterung dieser Anschauung läßt er den
Nathan die schöne Fabel aus dem Boccaccio wiederholen, wonach die drei
großen abendländischen Religionen mit den drei Ringen jenes Vaters zu
vergleichen seien, der seinen Söhnen das kostbare Kleinod in derartig
vollkommener Nachahmung hinterließ, das keiner wissen konnte, wer den
echten enthielt. Und da der Ring die Eigenschaft haben sollte, bei den
Menschen beliebt und angenehm zu machen, ergeht die Botschaft an die

Bekenner in aller Welt, einander nicht zu verfolgen, sondern im friedlichen

Wettstreit um die größere Humanität durch lebendige Toleranz zu

ringen: das Stück atmet soviel Güte und Lebensfreude, daß Goethe es ein

«wundermildes Gedicht», genannt hat. Man mag an dieser Dichtung diesen

oder jenen Mangel feststellen; man mag bedauern, daß der Verstand
in ihr dem Gefühl überall seinen Weg beleuchtet und nirgends das

dämmerige Halbdunkel herrscht, das Romantiker und Obskurantisten
lieben; aber niemand wird bestreiten können, daß sich in diesem Schauspiel
die Literatur zu einer Menschlichkeit aufschwingt, die auch die Klassik
nicht mehr zu übertreffen vermochte. Lessings Verdienst ist das eines

Fackelträgers, der in umnachteter Zeit um sich herum Helle, Klarheit und

Zukunf tsgläuhigkeit verbreitet hat; dies deutet auch Thomas Mann in

seiner Rede «Zu Lessings Gedächtnis» (1929) an, wenn er sagt:

«Zum erstenmal in Deutschland verkörpert er den europäischen Typus
des großen Schriftstellers, welcher ein Mann des freien und glänzenden,
sachlich-übcrsachlichen Wortes, eine geist- und kunstumlcuchtctc
Persönlichkeit, seiner Nation zum Bildner und Erzieher wird Er hat (las

Licht geliebt — darum nennt man ihn mit Recht einen Aufklärer. Er hat

die Dummheit gestachelt, die Lüge verfolgt, Knechtsinn und Geistesfaulheit

gegeißelt und die Freiheit des Gedankens mit ernstester Ehrfurcht
geschützt Er hat an die Menschheit und an ihr kommendes Manncs-

alter geglaubt .» Polybios

Die vorliegende Betrachtung über Lessing wurde angeregt durch die

schöne Ausgabe der «Gesammelten Werke», welche der Au/bau-V( rlag

Berlin soeben herausgegeben hat. Der verstorbene Herausgeber Paul Hilla
hat in sorgfältigster Auswahl die wichtigsten Lessing-Textc vereinigt, so

daß der Leser das Gesamtschaffen vollständig vor Augen hat. Band X

gibt eine sehr aufschlußreiche Biographie des Dichters, die auf Epoche
und Persönlichkeit ein helles Licht wirft.

62


	Was ist Schicksal?

