
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 8

Artikel: Barrikaden gegen Darwin

Autor: Frankenberg, G. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


17
HREIDENKER
ONATSSCHRIFTDERFREIGEISTIGEN-VEREJMGÜN&'DER-SCH
in. August 1963 Nr. 8 46. Jahrgang

Barrikaden gegen Darwin
In einem früheren Aufsatz (Maiheft 1963, Seite 33)

versuchte ich zu zeigen, daß viele Theologen die Notwendigkeit
erkannt haben, jener großen Wahrheit die Ehre zu geben, die
sich an Charles Darwins Namen knüpft. Wir freuen uns dessen,

können aber auch verstehen, wenn man auf kirchlicher
Seite das Gefühl hat, damit einen entscheidungsschweren,
vielleicht sogar verhängnisvollen Schritt zu tun.

Gibt man den Vertretern der Abstammungslehre recht, so
kann ja vor allem von der absoluten Sonderstellung, die die
Bibel dem Menschen einräumte, nicht mehr die Rede sein.
Deshalb erfreuen sich die Versuche, seine Entstehung anders
zu erklären, als es Darwin tat, nach wie vor großer Beliebtheit.

Eine auffallend unbiologische Vorstellung von der Herkunft
des Menschengeschlechts hatte schon der Zoologe Lorenz Oken
(gest. 1851 :

Im Urmeer sollte bei Bluttemperatur eine Art von
Menschen-Eiern entstanden sein. Zwei Jahre lang seien die
«Meermenschen» in ihren Eihäuten umhergetrieben, dann am
Gestade ausgekrochen usw. — Kaum minder wunderliche
Behauptungen hat in unserer Zeit der schwedische Vererbungs-
forscher Heribert Nilsson aufgestellt: Durch Urzeugung
entständen fertige Keimzellen der verschiedensten Organismen,
auch des Menschen; eine Fortentwicklung der Arten gebe es

nicht. (Vgl. «Befreiung» 1955, S. 11 ff.)
Viel Verwirrung haben in Laienkreisen die Schriften des

Geologen Edgar Dacque angerichtet. Er möchte den Menschenstamm

bis in früheste Zeiten der Erdgeschichte zurückführen;
dieser Stamm habe die andern bis hinauf zu den Affen «aus
sich entlassen». Dacque, der sich übrigens auch ausdrücklich
in dem Satze «Credo, quia absurdum» bekannte und an Te-

J4

n o

Inhalt

Barrikaden gegen Darwin

Literatur und Freiheit
Was ist Schicksal?

Der Kirche letztes Wort
Was halten Sie davon?

Schlaglichter
Die Literaturstelle empfiehlt

lekinese (Fernbewegung) glaubte, war stolz darauf, die
Deszendenztheorie gleichsam auf den Kopf gestellt zu liaben. Sein

Verleger bezeichnete ihn denn auch kühn als «den überlegenen

Gegner Darwins»

Auch andere gaben sich — des Beifalls kirchlicher Kreise
gewiß — große Mühe, die Ableitung des Menschen von
affenartigen Vorfahren zu «widerlegen». Westenhöfer z. B. wollte
ihn unmittelbar von primitivsten Säugetieren abstammen
lassen. Dem Kundigen freilich erscheint jeder Gedanke an
solchen «Eigenweg» schon durch die Tatsache ausgeschlossen,
daß der Mensch mit seinen nächsten tierischen Verwandten in
unzähligen Besonderheiten verblüffend übereinstimmt.

Recht einfach machen es sich Autoren, die behaupten, der
Mensch sei «plötzlich dagewesen». Ein Prof. Mortimer Adler
von der Universität Chicago erklärte 1951, der Mensch habe
keine Verwandten im Tierreich, er sei durch einen «Schöp-
fungsakt» entstanden. Manche stellen sich das immerhin schon
etwas «wissenschaftlicher» vor. So heißt es in der «Augsburger
katholischen Kirchenzeitung» (1951, Nr. 3) : «Auch der
Ueberzeugung, daß Gott von Zeit zu Zeit in seine Schöpfung
eingreift und sie weiterführt, steht von naturwissenschaftlicher
Seite nichts mehr im Wege. v. F.) Wie schien es doch in der
Zeit nach Darwin so selbstverständlich, daß alle Entwicklung
stufenweise vor sich gegangen sei und der Mensch sich ganz
allmählich aus dem Tier entwickelt habe. Heute weiß man,
daß es ,Mutationen' gibt, sprunghafte, plötzliche Veränderungen,

und man hat Gründe für die Annahme, ,daß viele stam-
mesgeschichtliche Entwicklungsschritte sich durchgesetzt
haben auf Grund einer Mutation, die nur an einem einzigen
Individuum, nur einmal in der Erdgeschichte, eingetreten ist —
so etwa, wie auch nach dem biblischen Bericht das ganze
Menschengeschlecht aus einem einzigen Adam hervorgegangen ist',
wie der vielgenannte deutsche Physiker Pascnal Jordan
erklärt.» Hier stoßen wir also auf die irrige Vorstellung, daß es

nur einer einzigen Mutation (Erbänderung) bedurft habe, um
ans einem Tier einen Menschen zu machen. In Wirklichkeit
war dazu ein langer Entwicklungsweg mit vielen Erbänderun-
gen, Auslesevorgängen usw. nötig.

Andere operieren in diesem Punkte geschickter. In einem
umfangreichen bebilderten Aufsatz in der Zürcher «Welt-
woche» vom 30. Juli 1954 gibt F. Deich die Herkunft des
Menschen von tierischen Ahnen bereitwilligst zu und tut dabei,
als bestehe zwischen der «Schöpfungsgeschichte» und der
Abstammungslehre gar kein Widerspruch! Man habe die Vertreter

der Deszendenztheorie völlig mißverstanden; im übrigen
sei die Bibel selbstverständlich nicht wörtlich zu nehmen.
Allerdings sei die «Geistseele» des Menschen im Affen noch

57



nicht vorgebildet gewesen; sie sei erst bei der Menschwerdung

«hinzugekommen».
Man gibt also die Lehre der Bibel, wonach Gott den

Menschen aus einem Erdenkloß geformt hat, preis, bleibt aber
dabei, daß er dem fertigen Menschenleib — um mit den Worten

der Genesis zu sprechen — «den lebendigen Odem in seine
Nase blies» oder — neuzeitlicher ausgedrückt — «einem
prädisponierten Leib eine geistige Seele mitteilte» (Pfarrer
Hubert Muschalek). Selbst ein Zoologe, der katholische Prof.
L. Renouf, scheint es in einer mir vorliegenden Schrift
«Evolution» (London, ohne Jahreszahl) durchaus glaublich zu
finden, daß der Mensch durch Eingießung («Infusion») einer
unsterblichen Seele in ein bereits bestehendes Geschöpf
entstanden sei.

So ganz hat dieser Kompromiß freilich nicht allen Gläubigen

eingeleuchtet. Ein Leser schrieb z. B. 1951 der «Augsburger

katholischen Kirclienzeitung» : «Der Mensch hat in der
Urzeit eine nichts weniger als erfreuliche Gesichtsbildung; wie
soll man da die biblische Darstellung verstehen: Gott hat ihn
nach seinem Ebenbild geschaffen?» Beschwichtigend antwortete

das Blatt, möglicherweise seien die Menschen erst
nachträglich zur Strafe für den Sündenfall häßlicher geworden. Da
ihre Seele in der Richtung zum Tier hin abgeglitten sei, könne
das vielleicht auch zu einer Annäherung an die tierische
Körperform geführt haben

Der Behauptung, daß aus einem menschenähnlichen Wesen
plötzlich durch Einhauchen einer Seele ein Mensch geworden
sei, soll auch jene Fangfrage dienen, die unseren Freunden
in Diskussionen immer wieder gestellt wird: «Seit wann gibt
es denn nach Ihrer Ansicht den Menschen?» Die Erwiderung
müßte etwa beginnen: «Es kommt darauf an, von welcher
Entwicklungsstufe ab Sie das Wesen, das allmählich aus
tierischen Vorfahren entstand, als ,Menschen' bereits anerkennen
oder noch als ,Vormenschen' usw. bezeichnen wollen.» Nennt
man dagegen kommentarlos eine Zahl, so wird das sofort so

ausgelegt, als habe man zugegeben, daß es einen Zeitpunkt
gebe, zu dem der Mensch plötzlich dagewesen sei. Dies, fährt
dann der Gesprächspartner triumphierend fort, sei eben der
Augenblick, da einem bislang tierischen Wesen, seinetwegen
einem Affen, die Geistseele verliehen worden sei. (Daß auch

Tiere — zumal Affen — schon seelisches, und geistiges Leben

zeigen, wird dabei natürlich außer acht gelassen.)
Viel Sorge macht der Theologie auch Darwins Erklärung

der organischen Zweckmäßigkeit, weil damit auf die Annahme
übernatürlicher Eingriffe verzichtet wird. Gerade die Ange-

paßtheit der Lebewesen hatte ja zur Zeit der «Physiko-Theo-
logen» und noch lange nach ihnen den überzeugendsten
Gottesbeweis abgegeben.

Allerdings ist das von Darwin entdeckte schöpferische
Zusammenspiel von Zufall und Notwendigkeit für den biologisch
Ungeschulten nicht ganz leicht zu verstehen. Deshalb
beobachtet man immer wieder Rückfälle in «Erklärungs»-Versuche
theistischer und vitalistischer Art.

Auch hier bot sich Dacque als Kronzeuge an. Er meint, «im

Organismus manifestiere sich eine Innere Urbildekraft» (was

immer das bedeuten mag). Andere sprechen von einem
«Lebenswillen», der nun mal Zweckmäßiges schaffe. Wirklich
erklärt ist damit nur, daß sie gar keine Erklärung zu geben
wissen — aber: Jeder kann sich bei solchen nebelhaften Ausdrük-
ken denken, was er will, zumal der Wundergläubige.

In einem gewissen Zusammenhang hiermit steht die
Vorstellung, die Erbänderungen («Mutationen»), die in der
Evolutionstheorie eine so große Rolle spielen, würden durch
göttliches Eingreifen bewirkt. Diese seltsame Idee gewann Bedeutung

durch den «Akausalitäts-Rausch», der vor einigen
Jahrzehnten unzählige Laien und selbst manch physikalisch
Gebildeten ergriff. Aus einleuchtenden Gründen ist es unmöglich,
das Geschehen im atomaren und subatomaren Bereich im
einzelnen vorauszusagen, wenn es sich auch statistisch nach den

Wahrscheinlichkeitsgesetzen berechnen läßt. Aus dieser «Un-

bestimmbarkeit» schloß man unberechtigterweise auf
«Unbestimmtheit», auf eine Lücke im Kausalnexus, was natürlich
etwas ganz anderes wäre. Besonders Pasqual Jordan trug kein

Bedenken, auf Grund dieser Begriffsverwechslung eine
Wahlfreiheit der Atome anzunehmen. Sogar die Lehre von der

Freiheit des menschlichen Willens glaubte er dadurch neu

begründet zu haben, da das mikrophysikalische und angeblich
akausale Geschehen auslösend auf gröbere Prozesse im Körper
wirken könne. (Das wäre freilich eine wunderliche Art von

Willensfreiheit, wenn wir von dem zufälligen, ja vermeintlich

Literatur und Freiheit
G. E. Lessing — Freiheit und Toleranz

Lessing ist einer der edelsten Repräsentanten der deutschen Aufklärung:
diese europäische Geistesbewegung, zu der Deutsehland, gemessen an
Frankreich und England, nur kärgliche Beiträge geleistet hat, prägt sich
gerade in ihm am reinsten und vornehmsten aus. Wir bewundern an ihm
seinen Scharfsinn und seinen Mut, die sich nicht scheuten, den Widerstand

einer stumpfen Welt herauszufordern. Die Art, wie er das Ethos
der Menschlichkeit verkündet, ist geistreich, witzig und voll echter
Redlichkeit. In der Literatur des 18. Jahrhunderts nimmt sich sein Werk als
eine wahre Schule der geistigen Selbständigkeit aus; da gemäß von Kants
berühmter Formel «Aufklärung das Hervorgehen des Menschen aus
seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit» bedeutet, darf Lessing, dem
Mündigkeit des Verstandes so unendlich viel galt, als ein Bannerträger
der aufklärerischen Schar bezeichnet werden, der Europa die bürgerlichen

Freiheiten verdankt. Diese «Hundertschaft des Geistes», deren
Kampf gegen Unwissenheit und Vorurteil die aristokratisch-klerikalen
Denkformen zerstörte, schuf die Voraussetzungen für die Revolution,
welche der Demokratie zum Durchbruch verhalf. Zutiefst demokratisch
ist auch das Wirken Lcssings, der — «eingeklemmt zwischen Gelehrtenhochmut

und Predigerhochmut» (Dilthey) — seiner Epoche der allgemeinen

Unfreiheit das Muster eines freien Menschen vorlebte; sein ganzes
Werk ist durchdrungen von Achtung vor der Menschenwürde, die zu
wahren die höchste Aufgabe der Literatur ist. Daher läßt sich heute

noch Goethes schöner Ausspruch wiederholen, der — gleich einem
Ritterschlag — Lessing in den Adel des Geistes einreiht: «Ein Mann wie Lei-

sing täte uns not. Denn wodurch ist dieser so groß als durch seinen
Charakter, durch sein Festhalten! So kluge, so gebildete Menschen gibt e§

viele, aber wo ist ein solcher Charakter!»
Lessing wurde am 22. Januar 1729 als Sohn eines Pfarrers im sächsischen

Städtchen Kamenz (Oberlausitz) geboren. Günstige Umstände
erlaubten dem armen, aber aufgeweckten Knaben den Besuch der Fürstenschule

von St. Afra, wo er nach dem Urteil seiner Lehrer hinsichtlich
seiner geistigen Fassungskraft als «ein Pferd» eingeschätzt wird, «das

doppeltes Futter haben müßte.» 1746 immatrikulierte er in Leipzig als

Student der Theologie, wobei er jedoch diesem Fach, zum Leidwesen
seines frommen Vaters, weit weniger Aufmerksamkeit schenkte als (1er

Kunst und der Literatur. Erste dichterische Versuche entstehen bereits

um diese Zeit, sind aher noch nicht eigenständig und teilweise manieriert;
durch den Kontakt mit der Neuberschen Theatergruppe entstand auch

das Lustspiel «Der junge Gelehrte», welches mit Erfolg aufgeführt wurde.

Eine kurze Episode als Medizinstudent leitete schließlich zu Lcssings

Reise nach Berlin über, wo er als freier Schriftsteller seinen Weg zu

finden hoffte.
Das Berlin Friedrich des Großen bot viele Anregungen, durch die

Lcssings Bildung und Weitblick entscheidend gefördert wurden. Durch die

Freundschaft mit Mendelssohn, Nicolai und Ramler wurde Lessing in J'e

Kreise der Aufklärung eingeführt, deren Motive seinen literarischen
Werdegang bestimmten. Schon sein erster großer Bühnenerfolg «Miß

Sara Sampson» (1755) ist ein entschiedenes Bekenntnis; das etwas
rührselige Stück, über das die Zeitgenossen maßlose Tränen vergossen,
uns heute durch seine Sentimentalität ferner gerückt, erhält aber seinen

zeitüherdauernden Rang durch den Umstand, daß es das erste bürgerliche
Trauerspiel der deutschen Literatur ist. Für die damalige Zeit war es ein

großer und wesentlicher Fortschritt, daß das Publikum auf der Bühne

58



sogar ursachlosen Spiel der Atome in unserer Hirnrinde
ablängen

Dies in Wirklichkeit gar nicht vorhandene Loch im Kausalgewebe

soll nun nach Ansicht vieler auch Gott benutzen, um
auf die von ihm geschaffene Welt lenkend einzuwirken!
Insbesondere mutet man ihm hie und da zu, vorteilhafte Mutationen

hervorzubringen. Man beachtet dabei freilich nicht,
daß die Mutationen zumeist nachteilig, oft sogar tödlich,
sellener bedeutungslos und nur sehr selten nützlich für ihren
Träger sind. Keinesfalls darf man sie sich als Antworten auf
Forderungen vorstellen, die etwa eine veränderte Umwelt an
das Lebewesen richtet.

Daß trotzdem in der Organismenwelt so viel Sinnvolles
zustandekam, wird allen, die in diesem Punkt nicht umlernen
möchten, ewig ein Rätsel bleiben. Sie können oder wollen sich
nicht vorstellen, daß es die Natur selbst ist, die — auf dem
von Darwin entdeckten Wege — schöpferisch wirkt; deshalb
suchen sie das Ordnende, das in ihr ist, außer ihr. Und obendrein

bemühen sie sich sogar oft, es irgendwie zu personifizieren.

Trotzdem dürfen wir uns freuen: Die Wahrheit ist auf dem
Marsch! Es bedeutet doch schon viel, wenn wenigstens die
Tatsache der Entwicklung nun von der Kirche anerkannt
wird. Der Sieg der Wissenschaft hat diesmal nicht entfernt so

lange gedauert wie einst die Ueberwindung des ptolemäischen
Weltbildes.

Wir begreifen sehr wohl die Schwierigkeiten, die es

überzeugten Bibellesern und Anhängern des Schöpfungs- und
Offenbarungsglaubens macht, ihre bisherige Einstellung zur
Welt aufzugeben. Und wir nehmen es ihnen nicht übel, wenn
sie neue Verschanzungen aufwerfen. Auf die Dauer kann das
die Befreiung des menschlichen Geistes nicht aufhalten.

Wir verstehen auch die Sorge vieler Gutgesinnten, die da
meinen, Moral sei nur auf Grund just ihres Glaubens möglich.

Denn ihr Gott sei der Urheber des Sittengesetzes. Wer
ihn nicht anerkenne, sei «gottlos» — und das heißt im
Sprachgebrauch zugleich «schlecht», eben weil die Anschauung von
Gott als dem Richter über Gut und Böse aus religionshistorischen

Gründen so fest verankert ist. Wenn sich die landläufige
Moral nur auf Furcht vor der Hölle und Sehnsucht nach

himmlischem Lohn gründete, wäre in der Tat die Sorge um
jene Art von «Religion», die «dem Volke erhalten bleiben
muß», nur zu verständlich. Aber ist denn heute die Kriminalität

in strenggläubigen Völkern etwa niedriger? Die Erfahrung

lehrt, daß gesunde Veranlagung und vernünftige Erziehung,

dazu die Scheu vor irdischer Strafe und gesellschaftlicher

Aechtung in der Regel durchaus genügen, den
Normalmenschen einigermaßen vor Abwegen zu bewahren.

«Doch wir», werden wahre Christen einwenden, «tun ja
das Gute nicht um Lohn, sondern aus Liebe zu unserem
himmlischen Vater. Deshalb dürft ihr uns den Glauben an ihn nicht
nehmen.» Unsere Antwort ist: «Warum könnt ihr es nicht, wie
wir, aus Liebe zu euren Mitmenschen tun? Aus Freude an
allem, was nach Sinn und Vollendung strebt?»

Prof. Dr. G. von Frankenberg

Was ist Schicksal?
In einer ereignisreichen, gewitterschwangeren Zeit, in der

wir leben, in der für Millionen Menschen das Dasein ein
Zustand ständiger Bedrohungen und Gefahren ist, in der ein
permanenter Radardienst für eventuelle Angriffe, kurz
gesagt, für einen Blitzkrieg mit Atom- und Wasserstoffbomben
sowie ferngelenkten Raketengeschossen eingerichtet ist, wie
wir dies zu wiederholten Malen aus dem Munde verantwortlicher

Staatsmänner und hoher Militärs erfahren haben, in
einer Zeit, in der das einzelne Menschenleben, mag es auch an
einer exponierten verantwortlichen staatlichen, politischen,
militärischen, wirtschaftlichen oder technischen Stelle stehen,
von keiner wesentlichen Bedeutung ist — denn die politischen
und militärischen Ereignisse unserer Zeit beweisen, daß jedermann

ersetzbar ist — in einer Zeit, in der Naturkatastrophen,
Erdbeben, Ueberschwemmungen, Flugzeugunglücke an der
Tagesordnung sind, wird oft genug das Wort Schicksal in
Unkenntnis seines wahren Begriffsinhaltes und -umfanges als

«Begründung» für Geschehnisse verwendet, die das Erstaunen, die
Verwunderung und oft genug das Entsetzen der Menschheit
hervorrufen. Da wir Menschen aber für alle uns zustoßenden
Begebenheiten nach einer Ursache, einem zureichenden Grun-

niiht nur die Taten und Leiden «gekrönter Häupter» zu sehen bekam;
indem der Bürger als tragische Persönlichkeit zum Inhalt der dramatischen

Handlung gemacht wurde, erwuchs ihm durch das Theater das
Selbstbewußtsein seines Standes, das er, Jahrzehnte später, in den Stürmen

der Revolution sieghaft zum Ausdruck brachte.
Lcssing entfaltete in Berlin eine vielseitige publizistische Tätigkeit; er

war ein Journalist, der sich über das Tagesgeschehen hinaus mit den
großen geistigen Bewegungen seines Zeitalters beschäftigte. Besonders
Jic Bühne, die damals daran war, das Komödiantentum zu überwinden
und au seine Stelle eine echte Schauspielkunst zu setzen, stand im Mittelpunkt

seiner Interessen. Der Gelehrte Gottsched, der in Anlehnung an
'I™ französischen Klassizismus dem deutschen Theater schematisierende
Gesetze vorgeschrieben hatte, war ein erstes Objekt seiner wachsamen
Kritik; ganz im Sinne der späteren Klassiker verschreibt sich Lessing
dem Shakespearschcn Naturgenie, welches für ihn allen Formalismus
ausgeklügelter Theaterkunst turmhoch überragt. Im Kampf um die Theorie
des Schauspiels klärt sich Lessings schöpferische Potenz: er baut in
Zukunft seine Stücke mit einer Kunstfertigkeit, die in seinem Jahrhundert
ihresgleichen sucht.

«Mi nun von Barnhelm oder das Soldatenglück» ist ein Meilenstein auf
dem Wege der Vollendung. Die äußeren Entstehungsgründe des Stückes
»aren dadurch gegeben, daß Lessing im preußischen Feldlager Sekretärdiensie

leistete; der Freund und Offizier Ewald von Kleist soll der Figur
des Major Tellheim Pate gestanden haben, wenn auch ein Zeitgenosse mit
Recht ein Bild dos Autors selbst mit dem Namen Tellheim signierte:
Redlichkeit, Stolz und schamhaft verborgene Güte waren Eigenschaften, die
für Lcssing selber charakteristisch waren. Dieses Lustspiel, eines der
bedeutendsten in der deutschen Literatur, ist in der Tat mit dem Herzblut
feschrieben: es entfaltet einen Reichtum sprühender Einfälle, die auch
heute noch nichts von ihrem Glanz und ihrer Ursprünglichkeit verloren
haben. Aher Lessing will nicht nur unterhalten und ergötzen; auch in

diesem unbeschwertesten Stück von beglückender Heiterkeit schwingt
kaum hörbar eine Sozialkritik mit, die am Beispiel des infolge einer
Kriegsverletzung ohne jegliche Entschädigung entlassenen Offiziers den
Undank der Mächtigen aufzeigt. Das «happy end» ist eine Konzession an
die allmächtige Zensur und den Geschmack des Publikums, dem der
Autor nur andeutungsweise sagen durfte, wie er über die friederizanische
Diktatur dachte.

Lessings Hang zur Universalität führte ihn früh von der Dichtung auch

zur Wissenschaft, wobei naturgemäß das Gebiet der Aesthetik sein
besonderes Interesse fand. Die durch Winckelmann inaugurierte Kunstlehre
fand ihren Ausgangspunkt an der antiken Plastik, deren «edle Einfalt und
stille Größe» den Maßstab der Kunstkritik darboten. Lessings diesbezügliche

Untersuchungen nahmen die berühmte Statuengruppe des Laokoon
zum Anlaß, die «Grenzen von Malerei und Poesie» aufzuweisen; dabei
wie auch bei anderen Gelegenheiten bekundete sich seine profunde
Gelehrsamkeit, die mehrfach durch das Angebot einer Professur anerkannt
wurde. Lessings unabhängiger Geist weigerte sich, sich durch ein
derartiges Amt einschränken zu lassen: ein Königsherger Professorat lehnte
er ab, weil es die Pflicht mit sich brachte, alljährlich dem Monarchen
eine Lobeshymne zu dichten. Der Intellektuelle jener Epoche war, sofern
er von der Gunst eines Fürsten lebte, zu erniedrigender Lobhudelei und
knechtischer Gesinnung gehalten; die Duodezherrscher Deutschlands, deren
Regiment und Lebensführung das Unglück ihres Volkes bedeuteten, sahen
sich durch materiell und geistig abhängige Literaten in ein Mäzenatentum
erhoben, das zu den realen Verhältnissen in krassem Widerspruch stand.

Lieber als Fürstendienst erwählte Lessing die Rolle eines Dramaturgen
in der freien Hansestadt Hamburg. Einige Bürger faßten den Plan, ein
«Nationaltheater» zu gründen: anstelle herumziehender Komödiantengruppen

sollte dort unter berufener Leitung ein Schauspieler-Ensemble
wirken, durch dessen Kunst der Nation das ihr wesensgemäße Theater
geschenkt werden sollte. Durch Lessing gedachten die Initianten dem

59


	Barrikaden gegen Darwin

