
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 46 (1963)

Heft: 7

Artikel: Ueber Sinn und Unsinn des Lebens

Autor: Stebler, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ueber Sinn und Unsinn des Lebens
Auf dem Grunde eines tiefen Brunnenschachtes sitzt eine

kleine Maus und wäre lieber woanders. Sie versucht, auf jede
erdenkliche Art ihrem Gefängnis zu entrinnen, sie klettert an
den' Schachtwänden hoch, so weit es geht, fällt immer wieder
herunter, versucht es von neuem, und wenn sie es zum tausendsten

Mal vergeblich versucht hat, unternimmt sie den
tausendundersten Fluchtversuch mit dem gleichen Mißerfolg.

Nehmen wir an Stelle der Maus einen Menschen und stecken
wir ihn in denselben Brunnenschacht. Wie verhält er sich?
Genau wie die Maus wird er versuchen, an den Wänden hoch-
zuklettern — es ist ohnehin eine besondere Eigenschaft des
Menschen, bei jeder Gelegenheit die Wände hochzugehen —
er wird die unmöglichsten Dinge unternehmen, um aus seinem

Wir Menschen haben alle unsere fünf Sinne. Mit diesen
machen wir unsere Wahrnehmungen und formen wir unser
Weltbild. Ob diese Wahrnehmungen objektiv richtig sind, sei
hier nicht weiter untersucht.

Subjektiv jedenfalls nehmen wir ihre Richtigkeit an. Wir
wissen aber auch, daß es Dinge gibt, die wir mit unseren Sinnen

nicht wahrnehmen können, die aber dennoch vorhanden
sind. Warum können wir sie nicht wahrnehmen? Weil unsere
sinnlichen Möglichkeiten dazu nicht ausreichen. Als Beispiel
führe ich die ultravioletten Strahlen an. Deren Vorhandensein
ist nachgewiesen, obschon unsere Sehorgane darauf nicht
ansprechen. Nun soll es aber Tiere geben, die «seelisch» —
seelisch in Anführungszeichen — weit unter dem menschlichen
Lebewesen stehen, diese Strahlen aber wahrnehmen können.

Kanton Zürich
Am 7. Juli geht jeder Freidenker zur Urne und stimmt

gegen die Kirchengesetze

Gefängnis auszubrechen, er wird um Hilfe rufen, er wird
beten, er wird fluchen, je nach seiner Veranlagung, aber aus
dem Schacht gelangt er nicht heraus. Wenn der Mensch nun
einsieht, daß an eine Befreiung nicht zu denken ist, was tut er
dann?

Er stellt sich die Frage nach dem Sinn des Lebens.
Die Mauer des Brunnenschachtes entspricht seinem geistigen

Horizont. Er fühlt sich eingeengt. Er fühlt, daß hinter diesem
Horizont noch Dinge verborgen sein müssen, die er mit seinen
fünf bescheidenen Sinnen nicht wahrnehmen kann. Weil er sie
aber nicht wahrnehmen kann, so konstruiert er sie, so projiziert
er sie in sein subjektives Weltbild hinein, entweder auf Grund
eigener Forschungen oder aber, was viel einfacher ist und
deshalb viel häufiger geschieht, auf metaphysischer Grundlage.
Metaphysik, volkstümlich ausgedrückt, ist ungefähr das: man
nimmt einen unerfüllten Wunsch, genau wie im Kochbuch,
wirft ihn in die Pfanne philosophischer Ungereimtheiten, gibt
einige pseudowissenschaftliche Thesen und Antithesen dazu.
übergießt das Ganze mit etwas Jordanwasser und rührt den

ganzen Brei um, bis daraus etwas entstellt wie das verschleierte
Bild von Sais. Dieses rätselhafte Gebilde dann legt man der
staunenden Menschheit vor und sagt: wir haben die Wahrheit
gefunden. Da ihr aber noch zu ungebildet seid, diese Wahrheit
zu verstehen und zu begreifen, legen wir sie vorläufig in die
Hand unserer Schriftgelehrten, die sie bis auf weiteres im
Kühlschrank aufbewahren und sie euch von Fall zu Fall stückweise

zu kosten geben nach dem Leitsatz : wie es euch gefällt.
Mit anderen Worten : Metaphysik ist, was euch angenehm
dünkt und uns nützt.

Das ist nun ziemlich kompliziert gesagt. Um es einfacher
auszudrücken : der Sinn des Lebens ist das, was die Schrift-
gelehrten hineingeheiinnissen.

Wenn es dem Menschen gut geht, grübelt er in der Regel
nicht, er macht sich keine großen Gedanken über die Vergänglichkeit

alles Irdischen. Geht es ihm schlecht, so fragt er nach
dem Sinn des Lebens. Kein innerer Drang, äußere Einflüsse
treiben ihn dazu. Vielleicht ist darin schon eine Flucht aus
sich selbst zu erblicken.

Doch ganz unzweifelhaft mit einem Sinn, über den wir nicht
verfügen.

Wieviele Sinne gibt es, die der sogenannten Krone der
Schöpfung abgehen? Wir wissen es nicht. Es können aber
deren viele sein. Im Vollbesitz all dieser unbekannten Sinne
könnten wir uns vielleicht anmaßen, über den Sinn des Lebens

zu diskutieren ; ohne sie ist es aussichtslos.

Aussichtslos schon im Hinblick darauf, daß unsere Sinne

trügen können und daß unser Weltbild keine einwandfreie
Größe ist. Unsere Sinnesorgane können uns Dinge vortäuschen,
die es möglicherweise gar nicht gibt, oder die ganz anders
aussehen als wir sie uns vorstellen.

Wir können nur in unseren Begriffen denken. Deshalb
formen wir uns Sinn und Unsinn des Lebens nach unseren
Begriffen. Diese gehen aber nicht über unsern geistigen Horizont
hinaus. Wir wissen, daß es weder Raum noch Zeit gibt, aber
wir können es uns nicht vorstellen. Wir sehen so viele Grenzen

um uns, daß uns eine grenzenlose Welt einfach unfaßbar ist.
Einen Raum können wir uns nur in Dimensionen vorstellen.
Wenn wir uns diesen Raum noch so weit ins Endlose
hinausdenken, stoßen wir am Ende dieses Endlosen doch immer wieder

auf die bewußte Bretterwand. Und so verhält es sich mit
der Zeit, die wir nach Sekunden oder Lichtjahren einteilen.
Auch die Zeitlosigkeit ist für uns unfaßbar.

Die Kirche lehrt eine Ewigkeit, läßt diese aber zu einem

ganz bestimmten, undefinierbaren Zeitpunkt beginnen: «im
Anfang» schuf Gott und so weiter. Es soll also ein Anfang
dagewesen sein. Wo aber, wie in der Ewigkeit, kein Ende
vorhanden ist, gibt es auch keinen Anfang, und wenn die Ewigkeit

beispielsweise um 6 Uhr morgens beginnt, ist sie eben

keine Ewigkeit mehr.

Mit diesem kurzen Abstecher wollte ich darlegen, daß wir
nichts wissen und daß unser Weltbild jenseits des Erfaßbaren
voller Trugschlüsse ist. Daraus läßt sich folgern, daß auch der
Sinn, den wir dem Leben zu geben geneigt sind, ein
Trugschluß sein kann.

51



Sinn ist nur sinnlich erfaßbar, und mit unsern fünf Sinnen
kommen wir keinem einzigen Welträtsel auf die Spur. Nehmen
wir zur Erläuterung einen einzigen jener Sinne, die wir nicht
haben: warum ranken sich die Stangenbohnen um die Stange
herum? Ist das so selbstverständlich? Die Bolmenstaude hat
keine Augen und keine Ohren, sie hat weder Geruchs- noch
Tastsinn, wenigstens nach unseren Begriffen, und doch muß
sie die Stange irgendwie wahrnehmen. Es ist kein Zufall, daß
sich die Staude um die Stange rankt. Und warum die Spirale
in allen Fällen rechts herumgeht, weiß kein Mensch, ich am
wenigsten, aber es muß einen bestimmten Grund haben. Die
Bolme muß also ein Sinnesorgan haben, mit dessen Hilfe sie
die Stange wahrnimmt, und dieser Sinn ist eines der für uns
noch ungelösten Rätsel.

Es fehlen uns also viele Sinne. Deshalb ist es überheblich,
auf Grund unserer Vorstellungen uns einzubilden: die Welt ist
so und so, der Mensch ist ihr Mittelpunkt imd er hat die und
die Bestimmung. Wenn der Regenwurm denken könnte, so
dächte er sich als Mittelpunkt, Sinn und Salz der Erde; das

wäre eigentlich ganz logisch. Bloß erwarteten wir zutreffendenfalls

gar nicht, daß der Regenwurm über sich hinausdenke ;

diese Schlußfolgerung beziehen wir bloß auf den Menschen.
Auch über den Begriff des Lebens sind verschiedene

Auslegungen möglich. Ueber seinen Sinn steht im Brockhaus zu
lesen :

«Die Frage nach dem Sinn des Lebens betrifft weder allein
die Natur noch allein die Kultur, sondern die Gesamtexistenz
des Menschen. Sie gehört deshalb in die Metaphysik oder in
die Religion. Sie muß vom einzelnen Menschen für sein Leben
oder dessen besondere Verhältnisse gestellt und beantwortet
werden. Sie ist die Frage, was der Mensch, so grundsätzlich wie
möglich betrachtet, ist, und wovon er auf Grund seines Seins

überzeugt sein kann, um danach zu handeln und zu leben».
Es ist also der religiös gebundene Mensch, der die Frage

stellt. Denn innerlich freie oder befreite Menschen haben gar
kein Bedürfnis, nach dem Sinn ihres Lebens zu fragen. «Der

Sinn des Lebens ist das Leben selbst», stand einmal im
«Freidenker» zu lesen.

Aber innerlich unfreien, haltsuchenden Menschen genügt
das niclit. Sie suchen in Wirklichkeit nicht den Sinn, sie
suchen den Uebersinn des Lebens, genau so wie sie auf der Suche

nach dem Ueberirdischen über das Irdische stolpern. Das bloße

Dasein erscheint ihnen als viel zu einfach. Sie wollen sich ja

erst im Jenseits vollenden; das irdische Leben ist ihnen, so

sagen sie wenigstens, nur Mittel zum Zweck, und all sein Sinn

ist diesem höhern Zweck untergeordnet.

Aber auch das kommt ihnen selbst sehr verschwommen vor;
ihnen nämlich, den gebundenen Menschen, ist da vieles nicht

ganz klar. Und in ihrer eigenen Unsicherheit schaffen sie nicht
erst bei sich selber Ordnung; sie experimentieren und fragen
den freien Menschen; welchen Sinn hat dein Leben? Gemeint
ist natürlich das Leben olme einen Gott.

Wenn wir mit religiös beeinflußten Menschen über
Grundsätzliches sprechen, wenn wir ihnen sagen, daß wir weder an

einen persönlichen noch an einen unpersönlichen Gott glauben
und kein Bedürfnis haben, nach unserem Tode weiterzuleben,
dann stellen sie uns eben die bewußte, etwas angelernte Frage,
wobei in der Art der Fragestellung die Antwort eigentlich
schon vorweggenommen ist.

Eine abwegige Fragestellung, denn das Leben an sich
kümmert sich um keinen Gott, alles Leben ist ans Diesseits gebunden,

und den Gegenbeweis hat uns bisher noch niemand
erbracht. Aber der Fragesteller will doch einfach sagen: der Sinn

des Lebens ist nicht das irdische Leben, sondern das jenseitige.
Er kommt also zu den gleichen Schlüssen wie wir : der Sinn des

Lebens liegt im Leben selbst. Bloß meinen wir damit nicht
das gleiche Leben.

Mit dieser Frage aber will er uns nur in die Enge treiben.
Denn wenn er wirklich überzeugt wäre, daß der Sinn seines

Lebens im Leben nach dem Tod bestände, so müßte er damit

logischerweise zugeben, daß das irdische Leben sinnlos ist.

Reisebeobachtungen
von Dr. Hans Titze

Reisebeschreibungen gehören an sich nicht in unser Blatt; aber
wenn man auf einer Reise Beobachtungen macht und Eindrücke
bekommt, die im Zusammenhang mit den uns interessierenden
Fragen stehen, so sollte man darüber auch berichten. Und einiges
habe ich zu sagen. Ich war in Griechenland und anschließend in
Rom. Ich sah eine alte traumhaft versunkene Welt, die Reste
einstiger Heiligtümer, einstiger Kultur, die man gemeinhin als Grundlage

unserer heutigen Kultur bezeichnet. Als stumme Zeugen stehen
die Säulen des heiligen Bezirkes auf der Akropolis in Athen und
auf der Insel Rhodos. Die Akropolis von Athen ist weltbekannt,
sie ist vom Touristenstrom erfaßt, so daß man sich kaum einer
ruhigen vertiefenden Betrachtung hingeben kann. Anders auf Rhodos.

Dort gibt es zwei Stätten (eigentlich sogar drei), nämlich die
Akropolis in der Stadt Rhodos und in dem 50 km abgelegenen und
noch heute bewohnten Lindos. Die Burg von Lindos ist wohl einer
der schönsten Punkte Europas. Gewaltig erhebt sich der aus
Vulkangestein bestehende Burgberg über der Gegend, umrahmt von
märchenhaft anmutenden Buchten des Meeres. Im Berg ist eine
große Höhle, welche wie ein finsterer drohender Fleck mit der
Weite des Meeres eine Zwiesprache zu halten scheint. Sie scheint
die Geister des Meeres aufnehmen zu wollen, die Nymphen
vielleicht, um sie vor tosenden Elementen zu schützen. Nach der Sage
hauste dort eine solche Nymphe. Genau über diese Höhle bauten
die Griechen oder vorher noch die Mykener einen Tempel auf den
Berg, der erst dieser Nymphe, später der Göttin Athene Lindia
gewidmet war. Die eine Wand des Tempels ist die genaue Verlängerung

der Felswand. Sie steht noch halb. An der anderen Seite
befinden sich die Säulen, von denen auch nur noch ein Teil vorhan¬

den ist. Das Ganze ist ein Bild der Zusammengehörigkeit mit der

Natur. Die Griechen hatten, das merkt man heraus, die Schönheit
dieses Ortes genau so erfaßt wie wir heute, vielleicht noch tiefer
und inniger. Das wissen wir nicht. Aber eins wissen wir und stellen

es fest. Ihre damalige Religion war innig verbunden mit der Natur.
Sie erscheint als Ausschmückung des Naturgeschehens und als

Hinweis auf die schönsten Stellen. Noch war alles, was Natur ist.

mit göttlichen Wesen versehen. Das Meer war der Meeresgott, die

Liebe der Liebesgott, die Kunst und die Dichtung der Gott der

Musen; alles war mit Göttern beseelt und verschönt. Ihre Götter

war die Natur selbst, sie waren ins Diesseits gestellt mit den Stärken

und Schwächen, die die Natur und der Mensch haben. Nicht
Diesseits und Jenseits gab es, nur ein Diesseits, dichterisch
ausgeschmückt durch religiöse Vorstellungen.

Die enge Verbundenheit heidnischen Glaubens mit der Natur

ging mir noch nie so auf wie in Lindos. Ist dieser heidnische
Glaube nicht viel natürlicher und echter als das Christentum, das

später Gott in die Transzendenz außerhalb dieser Welt setzte und

alles Natürliche als ungöttlich hinstellte?

Heute verehrt man in Lindos die Mutter Gottes, wie man uns

sagte, als Ersatz für Athene. Es mußte eine Frau sein, da man auch

im Altertum eine weibliche Göttin verehrt hatte. Im Grunde hat

sich also nur der Name geändert. Das Wesen des Christentums ist

kaum eingedrungen. Im Grunde blieb es doch der alte Glaube an

die Natur, auch wenn die orthodoxe Kirche nun im Ort und nicht

mehr auf dem vulkanischen Berge steht.

Die Menschen auf Rhodos, die zum großen Teil noch wenig
durch den Touristenstrom «verdorben» sind, erscheinen trotz ihrer

Geschäftstüchtigkeit noch in sich gekehrt und innerlich
ausgeglichen. Sie sind freundlich und gastlich, aber wenig aktiv, in ihr

Schicksal ergeben; sie erscheinen zufrieden trotz technischer Rück-

52



Sinn hätte dann bloß der Tod, und das paßt ihm wiederum
nicht ins Konzept.

Im übrigen weiß der Gläubige darüber genau so wenig wie
der Ungläubige.

Das Ding an sich ist sinnlos. Ein Buch, ein Bild, ein Lied ist
sinnlos. Sinn erhält es erst, wenn es gelesen, angeschaut oder
gesungen wird, wenn es einen Zweck erfüllt. Sinn hat nur die
Beziehung zu den Dingen.

Einen allgemeingültiger1 Sinn des 1 ebens kann es nicht
geben, weil dieser Sinn mit dem Lebensalter wechselt. Für den
Zehnjährigen ist er ganz anders geartet als für den Zwanzig-,
Vierzig- oder Hundertjährigen, für den Kranken anders als für
den Gesunden, für den Dummen anders als für den Gescheiten ;

jeder steht auf einer andern Plattform, und jeder hat von
seinem Standpunkt aus recht. Des einen Sinn ist des andern Un-
sin. Wo bleib i da das Absolute?

Der Sinn des Lebens ist das, was wir selber hineinlegen. Sinn
hat ein Leben, wenn es sich erfüllen kann. Unser Leben kann
aber auch Sinn für andere Menschen liaben. Mozarts Leben
zum Beispiel hat sich nicht erfüllt, es war aber für eine ganze
Welt Erfüllung.

Sinn liaben heißt Früchte tragen. Ich weiß nicht, ob es
Pflanzen gibt, die keine Früchte tragen, aber wenn es schon
solche geben sollte, wären sie eine verschwindend kleine
Ausnahme.

Unsinn des Lebens: Millionen Menschen sind im letzten
Krieg hingeschlachtet worden. All die Leben dieser Menschen
hätten sich erfüllen und damit einen Sinn haben können; sie
wurden aber sinnlos zerstört. Warum? Weil es im unerforsch-
lichen Ratschluß Gottes lag, sagen die Ewiggestrigen. Weil die
Rüstiingsaktien an der Börse steigen mußten, sagen die Wissenden.

Das eine Leben erfüllt sich in der eigenen Zweckbestimmung,

das andere verhilft dem Börsianer zu einem vollen
Bauch. Für den Sinn dieses Lebens hat man den Begriff
Heldentod geprägt.

ständigkeit und geringem Wohlstande. Sie sind nicht reich, aber
sie hungern nicht. Genau so, wie es falsch war, daß in Afrika die
christlichen Missionen den heidnischen Kult beseitigten und
dadurch die Ausgeglichenheit dieser Menschen störten, ist es auch
hier heute noch falsch, mit Aufklärung zu kommen und ihnen den
Widerspruch religiöser Ansichten mitzuteilen. Solange noch der
heidnische Glaube als Naturglaube ihrer religiösen Ueberzeugung
zugrunde zu liegen scheint, soll man dies lassen. Wenn sie einmal
reif sein werden — und das kommt auch für sie — die Natur un
sich schön zu finden, dann ist es Zeit für eine Aufklärung in unserem

Sinne. Heute ist dort kaum ein Feld für uns. Die orthodoxen
Priester, die Pappas sind verbundener mit dem Volk als in katholischen

und protestantischen Gegenden. Hier ist es noch schwer für
uns, Boden zu fassen. Aber die Aufklärung wird hier eindringen,
und dann sollten Gesinnungsfreunde von uns dafür sorgen, daß
ihre warme Innerlichkeit erhalten bleibt und sie nicht den Aeußer-
lichkeiten der christlichen Kirchen ganz zum Opfer fallen. Wohl
sind sie auch heute schon Christen, aher gerade das Beispiel Lindos
zeigt, daß die Natur offenbar noch in ihnen wirkt. Es kann leicht
anders werden.

Ich sagte schon, wir waren dann in Rom. Ich will nicht vom
alten Rom sprechen, dies ist sicherlich das Interessanteste,
sondern von der Hauptstadt der Katholiken. Natürlich waren auch
wir im Petersdom, dem größten Dom der Welt; sicherlich sahen
wir dort viel Schönes, unter anderem die Pietä des Michelangelo
und viele schöne sonstige Skulpturen und Gemälde. Wir sahen
einen imposanten Bau. Zeuge technischen Könnens, wir sahen einen
großen Platz vor dem Dom, eingesäumt von wuchtigen Kolonnaden,
wir sahen die Tribünen für das Konzil, im Mittelschiff theaterhaft
aufgebaut, wir sahen den Papstaltar mit gedrehten barocken Säulen

mitten unter der gewaltigen Kuppel.

Der Kosmos besteht aus Energie. Die Energie hat sich zur
Materie zusammengeballt. Aus zusammengeballter Energie
setzt sich die Materie Welt zusammen. Heute bemühen wir uns
erfolgreich, diese Materie wieder in Energie zurückzuverwan-
deln. Das Ergebnis ist die Atombombe. Wenn wir uns in dieser
Richtung noch weiter bemühen, wird es ims gelingen, den
Urzustand, wenigstens in bezug auf unseren Planeten, herbeizuführen.

Also den vollendeten Unsinn.

Wenn das Universum lächeln könnte, hätte es für den
Menschen nur ein mitleidiges Lächeln übrig, weil der sich anmaßt,
für sein höchstpersönliches Leben einen höheren Sinn zu
beanspruchen. Denn die erwähnte Energie hat sich bestimmt
nicht zu dem Zweck zusammengeballt, um letztlich den
Menschen zu gebären. Der Mensch ist ganz einfach das Zufallsprodukt

einer sehr langen Entwicklung.

Nehmen wir indessen die biblische Schöpfungsgeschichte als
wahr an: was hat der Mensch Adam für einen Sinn? Auch
nicht den geringsten. Dieser Mensch ist ganz einfach da, und
wenn er nicht mehr da ist, ist er weg, und kein Halm kräht
nach ihm; er hat nichts über sich hinaus geschaffen und sich
weder im Guten noch im Bösen erfüllt. Das hat denn auch der
Schöpfer gleich gemerkt und ilun deshalb die Eva zur Seite
gestellt. Das heißt ins Philosophische übertragen: Der Sinn
des Menschen ist die Menschheit.

Der Sinn des Lebens ist, ein Stück Leben zu sein. Bernhard
Shaw schreibt irgendwo : «Die wahre Freude am Leben besteht
darin, zu wissen, daß man für einen bestimmten Zweck
gebraucht wird, den man selbst als mächtig anerkennt, und daß
man durch und durch aufgebraucht ist, ehe man auf den
Lumpenhaufen geworfen wird ; zu wissen, daß man eine Naturkraft

sein kann statt eines fiebernden, selbstsüchtigen kleinen
Bündels, das jammert, weil nun einmal die Welt sich nicht der
Aufgabe widmet, es glücklich zu machen».

Dazu ergänze ich: «Glück ist, wenn man glaubt, man hat es».

Wir sahen Inschriften, große Verzierungen, Lampen mit
Glasperlen mehrfach übereinander verbunden. Es war großartig, reich,
pompös, unzählbarer Schmuck — aber wir sahen etwas nicht: die
Natur und die Besinnlichkeit. Kein Berg, kein Meer, keine Stille,
keine verträumte Bucht, ein Bau ohne Bezug auf die Natur
hineingestellt in die Großstadt, wirkend nur durch äußeren Prunk und
durch riesenhafte Dimensionen. Nur Größe, Quantität, nicht Qualität,

Empfindung, nicht urwüchsige Schönheit und Besinnlichkeit.
Naturverbundene Religion der alten Griechen war hier verdrängt
worden durch gewaltigen Pomp, ich möchte fast sagen durch Tünche,

wenn auch im einzelnen künstlerisch wertvolle Tünche.
Der Unterschied war für mich deswegen so gewaltig, weil ich

kurz hintereinander die träumerisch naturhafte Welt des griechischen

Altertums und die pompöse Aufmachung mittelalterlichen
und neueren Christentums sah. Der Eindruck war vielleicht
dadurch stärker, als wenn ich unmittelbar nach Rom gefahren wäre,
aber an der Tatsache dieses Gegensatzes ist nichts zu ändern, sie
besteht: Nämlich, daß das katholische Christentum durch Pomp
und Größe ersetzen muß, was das Heidentum in der Natur selbst
fand.

Gewiß, der Protestantismus hat mit diesem Pomp aufgeräumt,
aber er hat dadurch die innere Leere der christlichen Religion
deutlicher gemacht. Er hat in der Entwicklung dazu beigetragen,
die christliche Religion nur noch als gesellschaftliche Verpflichtung
stehen zu lassen.

Man sagt, es geht ein gerader Weg vom Katholizismus über die
noch unzureichende Aufklärung des Protestantismus zum
Freidenkertum. Ich glaube aber, daß Freidenkertum nicht nur
Aufklärung und Abschüttelung veräußerlichter Religionsausübung ist,
sondern eine Forderung, die Tiefen der Natur wieder zu finden
und sie unmittelbar zu erleben, was die alten Heiden nur durch
Götterbilder empfinden zu können glaubten.

53



Abschließend: wenn uns ein weltanschaulicher Gegner am
Ende seines Lateins die Suggestivfrage an den Kopf wirft «Was
hat denn Ihr Leben für einen Sinn?», läßt sich für die
Antwort kein bestimmtes Rezept verschreiben. In solchen Fällen
antworte ich dem Mann:

«Stellen Sie sich vor: hunderttausend Wälder. In jedem dieser

hunderttausend Wälder stehen hunderttausend Bäume, und
jeder dieser hunderttausend Bäume trägt hunderttausend Blätter.

Den Sinn, den irgend ein Blatt an irgend einem dieser
Bäume hat, den Sinn hat mein Leben». J. Stebler

Buchbesprechungen

Max Scheler: Schriften zur Weltanschauungslehre und Soziologie.
Verlag A. Francke AG, Bern. 450 S., Fr. 36.—.

Als Band der «Gesammelten Werke», herausgegeben von Maria
Scheler, liegt nun ein Kompendium von Abhandlungen vor, die
der berühmte Philosoph von 1910 bis 1927 publiziert hat. Man
weiß, daß Scheler in jenen Jahren eine entscheidende innere
Entwicklung vollzogen hat: aus dem «katholischen Nietzsche», der
noch in den Spuren von Augustin und Thomas v. Aquino eine
phänomenologische Ontologie begründete, wurde in den letzten
Abschnitten seines Lebens ein Philosoph des Diesseits, der sich
leidenschaftlich der Soziologie und Psychologie zuwandte. Aber
der ursprüngliche Konservativismus, der in Religionsfragen zuletzt
glücklich überwunden wurde, konnte auch in dieser «fortschrittlichen

Phase» nicht abgestreift werden; hierüber geben die nun
wieder zugänglichen Aufsätze hinreichend Aufschluß. Am
eindrücklichsten zeigt sich dies in jenen Bereichen, wo Scheler nationale

Probleme abhandelt; man erinnert sich daran, daß er in den
Haß-Kampagnen während des Ersten Weltkrieges wacker
nationalchauvinistischen Unrat produziert und wie viele Intellektuelle
seiner Zeit sein profundes Wissen der schmählichen Kriegspropaganda

zur Verfügung gestellt hat. Wir erwähnen hier nur
beispielhalber die beiden Abhandlungen «Ueber Gesinnungs- und
Zweckmilitarismus» und «Von zwei deutschen Krankheiten»: was
in diesem Zusammenhang an Plattheiten vorgebracht wird, ist
nicht einmal eines patriotischen Traktätchens würdig. So wird u. a.

behauptet, die anderen Völker hätten «nur» Zweckmilitarismus —
einzig Deutschland, und dies sei sein Vorzug unter den Nationen

habe Gesinnungsmilitarismus. Es ist traurig, daß heute solche
Auslassungen ohne Kommentar publiziert werden. Scheler war in
manchen Belangen ein umfassend gebildeter Geist; aber unsere
Andeutung möge genügen als ein Hinweis, wie vorsichtig man
derartige Philosophien genießen muß. Wenn die Philosophen in die
Arena des Tageskampfes steigen, entpuppen sie sich nicht selten
als naive und vorurteilsbefangene Menschen: das Spießbürgertum
in seiner nationalen und religiösen Verblendung gedeiht seit
Jahrhunderten auf den Lehrstühlen der Philosophie, wo es den Auftrag

der Wahrheitsforschung als Staats- und Kirchendienst
mißversteht.

James Baldivin: Schwarz und Weiß oder was es heißt, ein
Amerikaner zu sein. 11 Essays. Verlag Rowohlt, Hamburg (Paperback).

Die Essays dieses jungen amerikanischen Autors kreisen um das
Schicksal des Negers in den Vereinigten Staaten: über die Tragik
dieser Situation haben die jüngsten Ereignisse in Alabama wiederum

genügend Aufschluß gegeben. Das wahnwitzige Unrecht, das

die Weißen den Schwarzen antun, ist nur verständlich als Ausfluß
des Rassenvorurteils, an dem die ganze Welt krankt; wie drückend
der amerikanische Neger seine immer noch sklavenhafte Position
empfindet, konnte man in den bewundernswerten Werken von
Richard Wright nachlesen, in denen künstlerisch vollendet ein Schrei
nach Gerechtigkeit ausgestoßen wird. Baldwin ist nicht so bedeutend

wie Wright, aber auch in seinen Essays haben Empörung und
Freiheitsliebe Gestalt angenommen: die Essays entlarven die
Zwiespältigkeit des Demokratismus in den USA, der so lange eine Farce
bleiben wird, bis jeder Bürger dieses Landes gleiche Rechte
besitzt. Polybios

Schlaglichter

Vom Geiste Johannes XXIII. ivurde in Selters
noch kein Hauch verspürt

In einer Mischehe hatten die Ehegatten, um in ihrer Liebe den
konfessionellen Frieden zu wahren, nach der standesamtlichen
Trauung auf eine kirchliche Hochzeit verzichtet. Die Kinder wurden

evangelisch erzogen. Der katholische Ehemann zahlte aber
seine Kirchensteuer und gab als kleiner Rentner noch Sonderbeiträge

für den Bau der neuen katholischen Kirche. Am 22. Mai dieses

Jahres erkrankte er schwer und starb im Krankenhaus am
28. Mai. Mit den Sterbesakramenten wurde er nicht versehen, der
katholische Pfarrer in Selters berief sich auf seine Vorschriften
und verweigerte auch ein kirchliches Begräbnis. Es gelang, in der

entfernten Verwandtschaft einen katholischen Priester aufzutreiben

und ihn zu bewegen, wenigstens eine Grabrede zu halten,
wenn auch Glockengeläute, Meßdiener usw. wegfielen. Der
Grabredner bat, es dem örtlichen Geistlichen nicht zu verargen, daß er
dem Verstorbenen die letzte Ehre nicht erwies, er habe nur nach
den katholischen Gesetzen gehandelt.

Dieses Vorkommnis, die Tatsache, daß die Kirche das Geld
nahm, aber die Totenfeier verweigerte, hat starke Auswirkungen
auf die Bevölkerung. Was soll man bei solchen Umständen vom
Verhalten des Papstes Johannes XXIII. denken und dem von ihm
einberufenen Konzil, welches eine Annäherung der Konfessionen
anstrebt und das Mischehenrecht mildern will, um den konfessionellen

Frieden zu wahren?

In Selters ist die katholische Kirche in ihrem Machtanspruch
totalitär wie eh und je. Und nicht nur in Selters! K. G.

Freidenker in Schweden

In der Juninummer des österreichischen Freidenkers berichtet
der schwedische Dichter Türe Nerman über die schwedische
Freidenkerbewegung. Wir entnehmen der Arbeit die folgenden Angaben:

Die Staatskirche Schwedens ist protestantisch (lutherisch). Man

wird in sie hineingeboren und gehört ihr auch ungetauft an. Doch
kann ein Kirchenaustritt der Eltern auch für die Kinder gelten.

Die Rolle des Katholizismus ist unbedeutend.
Die Religionsfreiheit sei relativ groß. Seit 1908 steht die Zivilehe

gleichberechtigt neben der kirchlichen. Seit 1926 ist das
«bürgerliche» Begräbnis zugelassen. Seit 1951 ist der Austritt aus der

Staatskirche gestattet, vorher waren nur Uebertritte in andere

Religionsgemeinschaften erlaubt, es gab offiziell keine Konfes-

sionslosigkeit. Aber am Radio oder im Fernsehen dürfen die
Konfessionslosen auch heute noch in keiner Weise auftreten, im
Gegensatz zu den Kirchen und Sekten. Die Austrittsbewegung ans

der Kirche seit 1951 war sehr gering (kaum 1 Promille); denn die

Freikirchen und Sekten blieben in der Staatskirche, und die große
Masse der Schweden steht dem Problem der Kirchenzugehörigkeit
gleichgültig gegenüber. Bei Taufe, Konfirmation, Trauung und
Beerdigung wird die Kirche beansprucht, und sonst nur an Ostern

und Weihnachten in vermehrtem Maße aufgesucht. Die allgemeine
Aufklärung hat die Menschen gegenüber Religion und
Weltanschauung gleichgültig gemacht. Uebriggeblieben ist eine gewisse

Unruhe vor dem Tode.

Die schwedische Arbeiterbewegung hatte anfänglich schwere

Kämpfe mit der reaktionären Staatskirche auszufechten, ihre Führer

waren ausgesprochene Freidenker. 1884 wurde denn auch von

Hjalmar Branting und anderen radikalen Intellektuellen (meist

Liberalen) die Vereinigung für Religionsfreiheit gegründet, welche

die Trennung von Staat und Kirche anstrebte und den Einfluß der

Priesterschaft in der Schule zurückdämmen wollte. Aber vor dem

Kampf um das allgemeine Wahlrecht traten die Bestrebungen des

Vereins in den Hintergrund, er wurde 1894 aufgelöst. Erst 1952

lebte er wieder auf, ohne bisher stark in die Breite wirken zu
können, ein kleines Bulletin erscheint und ein «Handbuch für bürger-

54


	Ueber Sinn und Unsinn des Lebens

