
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 6

Artikel: Diesseitig-realistische und jenseitig-christliche Schöpfungslehre

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freiheit ist höchstes Ziel der Moral. Ein moralischer Mensch
will Freiheit verschaffen, will anderen Menschen Hemmnisse
aus dem Wege räumen, will Ordnung stiften. Denn ordnen
heißt freimachen für ein Ziel; ohne Ordnung gibt es keine
Freiheit.

Freiheit ist aher auch Grundlage der Moral. Denn Moral ist
nur dann vorhanden, wenn wir selbst frei in unseren Entschlüssen

handeln können. Ein von außen und von oben her bestimmtes

Handeln kann nie moralisch sein. Wenn Gott alles
vorherbestimmt hat, dann gibt es nur seinen Willen, aber keinen
Willen der Menschen. Für uns trägt jeder Mensch die
Verantwortung für seine Handlungen. Wir brauchen keine
Sündenvergebung nach böser Tat, sondern wir haben das

Verantwortungsbewußtsein vor der bösen Tat. Kerne Sündenvergebung
kann eine begangene schlechte Tat rückgängig machen; aber
verantwortungslos kann Aussicht auf Sündenvergebung machen!

Unsere Haltung besteht darin, nicht nur selber frei zu denken

und in freigewählter voller Verantwortung zu handeln. Sie
besteht auch darin, die Mitmenschen frei denken, frei sprechen
und frei handeln zu lassen. «Leben und leben lassen» sagt eine
Sentenz. Wenn jeder so denken und handeln würde, wäre ein
Höchstmaß an Freiheit erreicht. Die restlose Freiheit ist so

lange nicht möglich und auch nicht nötig, wie Menschen in
einer Gemeinschaft leben. Rücksicht nehmen gibt anderen die
Freiheit, schränkt die eigene aber ein. Wenn aber alle Rücksicht

üben, ist die Einschränkung der Freiheit auf ein Mindestmaß

gebracht.
Freiheit in der Ordnung soll die Grundlage eines frei

denkenden und frei handelnden Menschen sein.

Menschlichkeit
In der Haltung, einem jeden selbst das Suchen und Finden

der Wahrheit zu überlassen, soweit es über die wissenschaftlichen

Erkenntnisse hinausgeht, wurzelt auch der Begriff der
Menschlichkeit.

Wir sind auf das Zusammenleben mit anderen Menschen
angewiesen; keiner kann für sich allein leben. Jeder bedarf, zur

den Namen Viburnum, und seinem musikalischen Ohr ist «Vinca»
lieber als die dänische Bezeichnung für das Immergrün.

22jährig hatte sich der junge Dichter mit seinen ersten
Versuchen an Georg Brandes gewandt. Brandes, überzeugter
Freidenker, führender Kopf im dänischen Geistesleben und bedeutender

Literaturhistoriker, las die vorgelegten Arbeiten und ermunterte

Jacobsen in seinem Schaffen. Nicht viel später erschien die
Novelle «Mogens». Sie wirkte wie eine «Offenbarung» aus einem
schönen Land, von dem man nicht wußte, wo es lag», schrieb
damals ein Kritiker. In losen, oft unverbundenen aneinandergereihten

Episoden werden die Schicksale von Mogens, einem
naturverbundenen jungen Dänen, erzählt. Eines Tages verliebt sich dieser
in eine junge Dänin, Kamilla. Entzückend ist die Geschichte der
Werbung geschildert. Später bricht eine Feuersbrunst aus; Kamilla

kommt in den Flammen um. Mogens verliert den Respekt vor
der Vorsehung. Er macht schlimme Zeiten durch, kommt in
verrufene Gesellschaft, wird haltlos und ist drauf und dran, zu
verwahrlosen. Da lernt er ein einfaches, gutes Mädchen kennen, und
sie heiraten. Schlicht und mit dichterischer Zartheit endet die
Erzählung:

«Sie gingen zusammen in den frischen Morgen hinaus. Das
Sonnenlicht jubelte über die Erde hin, der Tau funkelte, früh erwachte
Blumen strahlten, die Lerche zwitscherte laut hoch oben unter
dem Himmel, die Schwalben jagten durch die Luft. Er und sie

gingen dahin über den grünen Anger nach dem Hügel mit dem
reifenden Roggen, sie folgten dem Pfad, der da hinüberführte; sie

ging voran, ganz langsam, und sah über die Schulter zurück nach
ihm, und sie sprachen und lachten. Je weiter sie den Hügel
hinabkamen, je mehr drängte sich das Korn dazwischen, bald konnten
sie nicht mehr gesehen werden.»

Es folgen weitere Novellen. Greifen wir aus diesen «Frau Fänns»
heraus. Jacobsen schildert die Tragik einer verwitweten Frau,

Befriedigung der eigenen Bedürfnisse, der Mitmenschen, der
Gesellschaft, der Gemeinschaft.

Unsere Haltung bedeutet soziales Empfinden und
Gemeinschaftsgefühl ohne Weisung und Vorschrift «von oben», von
Staat, Kirche, Konfession. Einem inneren Bedürfnis muß die
Menschlichkeit entspringen.

Auch die Achtung vor dem Leben gehört dazu. Das Leben
jedes einzelnen Menschen ist kostbar und muß unantastbar
sein. Kriege als Mittel der Lösung von Konflikten sind überholt

und widersinnig. Wohl gehört der Kampf zum Leben.
Widerstände, Hemmnisse stärken den Willen des Einzelnen.
Widerstandswille und Kampfbereitschaft dürfen aber nicht
Lebensfeindschaft und Vernichtungswille sein. Kampf gegen
Unlust, gegen Launen, gegen Ueberlegenheitsansprüche sind
der richtige Kampf ums Dasein. Dieser Kampf soll zur eigenen
Vervollkommnung führen. Härte gegen sich selbst und Achtung

vor den andern — auch das ist freigeistige Haltung.

Menschlichkeit besteht in sozialem Empfinden und
freiwilliger Einordnung in die Gesamtheit. Sie ist Achtung vor
dem Leben der andern. Kampf hat nur Sinn als SeUoster-

ziehung und Selbstvollendung in geistiger und sittlicher
Hinsicht.

Weltanschauung

Aus den wissenschaftlichen Erkenntnissen gewinnt der
Mensch zu einem guten Teil sein Weltbild.

Aber die Wissenschaften, wie die Mathematik, die Physik,
die Biologie und die Chemie können über die letzten Fragen
nichts Endgültiges aussagen, sie haben noch nicht einmal alles

beantwortet, was sie an sich beantworten könnten. Aber der
Mensch will sein Wissen in ein Einziges zusammenfassen. Hier
kann nun der Geist frei schweifen und je nach Lust und Laune
die Lücken ausfüllen. Er kann sich selbst als der allein Erkennende

als letzten Grund des Wissens betrachten, er kann die
Materie als den Stoff, an dem alles Geschehen sich abspielt,
als Urgrund ansehen, er kann das menschliche Dasein als In¬

Mutter zweier herangewachsener Kinder, die nach vielen Jahren
ihrem einstigen Jugendgeliebten begegnet; sie heiratet ihn. Ellinor
und Tage — Tochter und Sohn — wehren sich heftig dagegen. Sie

wollen der Mutter nicht das Recht eines freien Menschen zuerkennen.

Sie wollen in ihr nur ihre Mutter, nicht eine Frau sehen. Es

kommt zur schmerzlichen Trennung. Weitab von ihren Kindern
lebt fortan die Mutter mit ihrem Mann. Aber in ihrem Herzen hat
sie die Kinder nicht vergessen; und als sie den Tod nahen fühlt,
schreibt sie ihnen diesen ergreifenden Abschiedsbrief, mit dem
die Erzählung schließt:

Geliebte Kinder! Fürchtet Euch nicht, es sind keine
Vorwürfe in diesen Zeilen enthalten, könnte ich ihnen nur Liebe
genug einflößen!

Wo Menschen lieben, Tage und Ellinor, kleine Ellinor, da muß
sich stets derjenige demütigen, der am meisten liebt, und daher
komme ich noch einmal zu Euch, wie ich in Gedanken jede Stunde
des Tages zu Euch kommen werde, solange ich es noch kann. Wer
da sterben soll, liebe Kinder, ist so arm; ich bin so arm, denn
diese ganze wunderschöne Welt, die nun so viele Jahre hindurch
mein reiches, geliebtes Heim gewesen ist, die soll von mir genommen

werden, mein Stuhl soll leer stehen, die Tür soll sich hinter
mir schließen, und ich soll meinen Fuß nie wieder dahin setzen.
Deshalb sehe ich alles mit der Bitte in meinen Augen an, daß es

mich lieb behalten möge, und deshalb komme ich und bitte Euch,
mich mit der ganzen Liebe zu lieben, die Ihr mir einstmals schenktet,

denn bedenket, erinnert zu werden, das ist der ganze Anteil
an der Welt der Menschen, der von nun an der meine sein wird.
Nur erinnert zu werden, nichts weiter.

Ich habe niemals an Eurer Liebe gezweifelt, ich wußte ja so gut,
daß Eure große Liebe Euren großen Zorn erzeugte; hättet Ihr mich
weniger geliebt, so hättet Ihr mich auch ruhiger gehen lassen. Und

44



Menschlichkeit verletzten oder verletzen, keine Toleranz zu
üben. Denn «wer sie dort übt, unterstützt — bewußt oder
unbewußt, gewollt oder ungewollt — die furchtbarste Unmenschlichkeit»

und möchte ich hinzufügen — gibt den heute noch
auf eine Wiederkehr des Faschismus lauernden Gesinnungsgenossen

dieser Unholde einen Freibrief, ähnliche Greueltaten
straflos oder durch Toleranz- und Amnestieakte «gesühnt»
auszuführen. Friedrich Tramer

Grundlage und Zweck einer freigeistigen
Gemeinschaft
Von Dr. Hans Titze (2. Fortsetzung)

Grundlage der Moral

Kann man eine Moral haben, ohne an einen Gott zu
glauben? Diese Frage hört man oft. Unsere Gegner behaupten, da
die Moral von Gott geboten werde, könne der Ungläubige nicht
moralisch sein. Nun, unsere Erfahrung ist, daß die in freigeistigen,

monistischen und rationalistischen Gemeinschaften
lebenden Menschen (und auch die freidenkenden Menschen ohne
Zusammenschluß) mindestens so moralisch wie die
Kirchenanhänger und sogenannten Frommen sind. Kein einsichtiger
Gegner des Freidenkertums sollte das bestreiten.

Die Grundlage der Moral kann daher nicht im Glauben an
einen Gott liegen. Um sich einen Gott vorzustellen, der Moral
will, muß der Mensch bereits wissen, was Moral bedeutet. Wir
behaupten sogar, daß eine Moral, die nur darum befolgt wird,
weil Gott etwas dafür verspricht oder andernfalls straft, gar
keine Moral ist, sondern Egoismus. Man will für sich die ewige
Seligkeit haben und ist deshalb gut und folgsam, man preist
Gott, man lobt ihn und dient ihm, um belohnt zu werden, man
geht hi die Kirche, um gottgefällig zu scheinen, damit man

sich die Freude des Himmels erkauft ¦— das wäre ja bloß Schacher

um Vorteile, aber keine Moral. Echte Moral sitzt tiefer.
Moral ist das «moralische Gesetz in uns», vor welchem Kant

in so großes Erstaunen geriet. Moral ist eine Seinsweise menschlicher

Existenz. Sie gehört zu seiner Existenz, sie ist eine
Möglichkeit im Menschen, die sich verwirklichen möchte. Liebt die
Mutter ihr Kind, damit sie in den Himmel kommt, oder darum,
weil sie das Beste für ihr Kind will? Nicht Gott befiehlt die
Mutterliebe, sondern die Mutter trägt sie als Mutter in sich ; sie
wäre sonst keine Mutter. Der Vater sorgt für die Familie nicht
wegen Belohnung im Jenseits, sondern aus Liebe und
Pflichtbewußtsein, also aus Moral. Das Mitleid ist eine menschliche
Eigenschaft schlechthin und muß nicht erst befohlen werden;
schon jedes Kind fühlt es, wenn die Mutter weint. Das soziale

Empfinden und der Wunsch, sich in eine Gemeinschaft
einzuordnen, ist nicht erst auf dem Boden der Gottgläubigkeit
erwachsen.

Moral entsteht aus einem inneren Bedürfnis des Menschen,
das jedem Menschen eigen ist. Es gibt keinen Menschen ohne

Moral; nur das Ausmaß und die Auswirkung sowie die Auffassung

von Gut und Böse sind verschieden. Trotz den natürlich
auch vorhandenen schlechten Eigenschaften des Menschen ist
das Gute mindestens genau so eine grundmenschliche
Eigenschaft. Moral findet sich sogar schon beim Tier und mag ihren
Grund im Arterhaltungstrieb der Lebewesen haben, wobei dann
das Schlechte, das immer egoistisch ist, seinen letzten Grund
in dem ebenfalls zum Leben gehörenden egoistischen
Selbsterhaltungstrieb haben würde. Man kann sich die Entstehung der
Moral in dieser Form erklären — ob dies richtig ist oder nicht,
ist Sache der Wissenschaft zu entscheiden — fest steht, daß
die moralische Anlage zum eigentlichen Wesen aller Menseben

gehört.

Streben nach Freiheit
Ebenso wie die Wahrheit als ein erstrebbares vielleicht nie

erreichbares Ziel eine Grundlage unserer Weltanschauung ist,
gehört die Freiheit als ein Ziel zur Gründlage unserer Haltung.

er keinen Zweifel darüber, daß er als nächste Verwandte des
Menschen die menschenähnlichen Affen betrachtet. (Nirgends
behauptet er, daß der Mensch vom Affen abstamme; das ist seit jeher
eine demagogische Unterschiebung seiner Gegner gewesen.) Darwin

ist sich klar darüber, daß für Menschen und menschenähnliche

Affen nur der Ausgangspunkt der gleiche gewesen sein
muß; von da an müssen beide Zweige eine selbständige Entwicklung

genommen haben. Diese Vorstellung deckt sich also in den
Grundzügen mit jener der heutigen Anthropologie. Ihr sind inzwischen

die «missing link», die fehlenden Glieder, zum großen Teil
bekannt geworden; und die radioaktive Forschung ermöglicht ihr
die exakte Bestimmung von Erdperioden, welche die «6000 Jahre
alte Weltgeschichte» der Bibel um etliches übersteigen Einen
wichtigen Gedanken Darwins wollen wir noch festhalten. Die
gegenseitige Hilfe, betont er, widerspricht keineswegs dem Gesetz
vom Kampf ums Dasein. Sondern sie ist eine entscheidende
Voraussetzung für die kulturelle Entwicklung bei höheren Lebewesen
wie dem Menschen. Nur auf den primitiven Stufen steht der
Kampf ums Dasein und — in der radikalsten Ausprägung — der
Kampf aller gegen alle — im Vordergrund.

Die Lehren Darwins haben auf den jungen Jacobsen tief
eingewirkt. Hatten ihn schon seine naturwissenschaftlichen Studien
in seinen freidenkerischen Anschauungen gefestigt, so wurde er
darin nun vollends bestärkt. Jetzt tritt er, 24jährig, als Vorkämpfer

der Abstammungslehre in Dänemark auf. Er übersetzt die
beiden wichtigen Werke Darwins ins Dänische. Mit Stolz darf ihn
seither die freie Forschung Dänemarks zu ihren Pionieren zählen.
— Es bleibt noch zu sagen, daß Jacobsen ein großes Werk über
die dänische Pflanzenwelt plante; der frühe Tod hat die Verwirklichung

dieses Plans vereitelt.
Im Verlauf seines Lebens unternahm Jacobsen einige Reisen;

sie führten ihn nach Deutschland und Italien; öfters weilte er in

der Schweiz, am Genfersee. Am wohlsten aber fühlte er sich in
seinem Heimatstädtchen Thisted. Hier ist er mit 38 Jahren, am
30. April 1885, der Lungentuberkulose erlegen. — Soviel über den
Menschen und Naturforscher.

Jens Peter Jacobsen zählt aber auch zu den großen Dichtern
Dänemarks. Er besaß eine große Liebe zur Natur. Das allein würde
ihn von andern Dichtern noch nicht unterscheiden. Er besaß jedoch
überdies die exakte wissenschaftliche Kenntnis. Diese hat er —
zum mindesten für Dänemark — als erster in seine poetische Arbeit
einbezogen. Zu seiner Fähigkeit wissenschaftlich zu beobachten
gesellt sich seine aufs höchste gesteigerte Sensibilität. Zur
naturalistischen tritt die impressionistische Beobachtungsgabe hinzu:
Kaum merkliche Töne, Farben, Gerüche, und vor allem Halbtöne,
Nuancen, die im Nu dahinhuschenden Stimmungen vermag er
wahrzunehmen. Wenn ein Vergleich mit dem französischen
Komponisten, dessen Generation auf jene des dänischen Dichters folgt,
zulässig ist — Jacobsen ist der Debussy unter den Dichtern.

Zunächst mußte er sich seine eigene Sprache schaffen; die
vorhandene genügte seinem Ausdrucksbedürfnis nicht. Das Dänische
der sechziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts war, selbst bei
den besten Dichtern, kümmerlich im Wortvorrat, und es war voller
Germanismen. Jacobsen durchlas Wörterbücher, er lernte und
verglich dänische Dialekte, und für den eigenen Gebrauch legte er
sich ein Wörterbuch an. Abgegriffene Wendungen verwarf er; an

Worten und Sätzen feilte er, bis sie seinem sprachlichen Gewissen
standhielten. So darf ihn Johannes Jörgensen («Geschichte der
dänischen Literatur») mit Recht «den größten Sprachkünstler, den

Dänemark je geboren», nennen. In diesem Zusammenhang: Es ist

nicht Affektiertheit, wenn Jacobsen Blumennamen oft Iateinsch
setzt. Einmal waltet die liebe Gewohnheit des Botanikers, ein
anderes Mal leitet ihn der Wohlklang. Für die Schneeballe nimmt er

43



Rhodesiens, des Njassalands und andere um ihre Freiheit und
Selbständigkeit ringenden Völker lesen könnten, würden sie da

nicht dem deutschen Dichter für seinen Opfermut und seine
Wahrheitsliebe danken, ihm, der schon zu einer Zeit, in der
andere für die schwarzen Söhne Afrikas kein Interesse und
kein Mitleid kannten, sondern am Sklavenhandel schamlos
verdienten, das aussprach, was 140 Jahre später blutige Wirklichkeit

wurde, wie zahlreiche Zeitungsmeldungen oder der
Bericht Henri Allegs «Die Folter» beweisen.

Dieses traurige Thema ist fürwahr kein Ruhmesblatt in der
Geschichte der Menschheit, besonders nicht in der Geschichte
der europäischen Kolonisatoren des ausgehenden Mittelalters
und der beginnenden Neuzeit, worin mit blutigen Lettern die
Grausamkeiten eines Fernando Cortez, des brutalen Eroberers
des Aztekenreiches, eines Francisco Pizarro, des grausamen und
hinterhältigen Zerstörers des Inkareiches und Eroberers Perus,
eines Vasco da Gama, einer typischen Konquistadorennatur,
um nur einige zu nennen, verzeichnet sind. Zu diesem Thema
nun hat Klaus Ziveiling, Professor der Philosophie und Direktor

des philosophischen Instituts der Universität in Leipzig,
vor der Americain Philosophical Assoziation ein schriftliches
Referat erstattet, in dem er — im 20. Jahrhundert — im Zeitalter

der Tierschutzvereine die Grundlagen und Grenzen der
Toleranz gegenüber den Menschen festlegte. (Deutsche
Zeitschrift für Philosophie, 1962/3).

Zweihng betrachtet mit Recht als die höchste Stufe der
Toleranz «die friedliche Koexistenz von Staaten verschiedener, ja
entgegengesetzter Gesellschaftsordnung», die zu einem
allgemeinen Gesetz «des Zusammenlebens der Nationen in unserer
Geschichtsperiode» erhoben werden sollte, «ein Gesetz, das

letzten Endes die völlige Abrüstung aller Staaten einschließen
und damit gewaltige materielle und geistige Potenzen für die
Vermehrung des Reichtums aller Menschen freisetzen würde

.»

Ferner kommt Zweihng zu der Feststellung, daß die Toleranz
ein wesentlicher Bestandteil jedes echten Humanismus ist und

Henri Cohen:

Jens Peter Jacobsen
(1. Teil)

Aufgefordert, einige Daten aus seinem Leben mitzuteilen, hat
der 33jährige Jacobsen geantwortet: «Ich bin am 7. April 1847 in
Thistcd geboren; was Begebenheiten anlangt, so weiß ich mich
wirklich an keine zu erinnern, die Interesse haben könnten und
zu erwähnen wären; die hingegen, die nicht erwähnt werden können,

sind natürlich interessant genug. Daß ich ein Werk, die Des-
midiaceen» — eine Algenart — «geschrieben habe, wissen Sie

ja Es ist überaus gründlich; ob es irgend ein Mensch gelesen
hat, ist dagegen zweifelhaft!» Diese beiläufige, ironisch-wegwerfende
Art von sich zu sprechen kennzeichnet schon das bescheidene,
innerlich vornehme, jedem lauten Betrieb abholde Wesen des

Menschen Jacobsen, dem sein eigenes Ich unwichtig war. Wir
müssen daher, wenn wir über sein Leben berichten wollen, die
zerstreut liegenden biographischen Daten, die Aufzeichnungen und
die nachgelassenen Briefe Jacobsens zu Hilfe nehmen.

Thisted ist eine kleine Küstenstadt, nordwestlich des Ljim-Fjords
auf Jütland in Dänemark. Aus einem alten Geschlecht jütischer
Bauern und Seeleute stammt J. P. Jacobsen. Ueber seinen Vater
erfahren wir, daß er sich aus ärmlichen Verhältnissen zu einem
wohlhabenden Kaufmann emporgearbeitet hat. Er war und blieb
zeitlebens eine Krämerseele, dem das Verständnis für die
Entwicklung und Bedeutung seines Sohnes fehlte. Anders verhält es

sich mit der Mutter: Sie war eine regsame, empfindsame und doch
reale Natur; seit jeher waren in ihrer Familie poetische Neigungen
verbreitet gewesen. Zwischen Mutter und Sohn bestand dauernd
ein schönes und harmonisches Verhältnis.

daß «die menschliche Existenz ihrem Wesen nach gesellschaftliche

Existenz ist», nach Aristoteles, der den Menschen ein
«zoon politikon», das heißt ein in Gemeinschaft mit anderen
existierendes Lebewesen nennt. Trotz dieser kollektivistischen
Anschauung spricht Zweihng der menschlichen Individualität
eine besondere Bedeutung zu, da jedes Individuum durch
gesellschaftliche Zusammenhänge, in denen es sich entwickelt,
geformt wird und Einwirkungen der verschiedensten Art
(Eltern, Geschwister, Schule, Umgebung, Arbeitskollegen usw.)
den Charakter und die Persönlichkeit eines jeden Menschen
formen. Daran anknüpfend kommt Zweiimg in seinem besonders

den Freidenker interessierenden Referat zu dem für seine
Problemstellung wichtigen Schluß, daß die Humanität, die
wahrhaft menschliche Gesinnung, von uns die Unterordnung
unserer eigenen Individualität unter das Wohl der Gesamtheit
(des Staates, Volkes usw.) fordert und daß wir nicht unser
Eigensein zum Maßstab für alle anderen Menschen erheben.
Die Humanitas verlangt von uns Achtung und Verständnis für
anders geartete Individualitäten und Toleranz anderen
Menschengruppen gegenüber, seien sie infolge ihrer Abstammung,
ihrer Volkszugehörigkeit, ihres religiösen Bekenntnisses, ihrer
Sprache von uns verschieden. Diese Forderung wurde von
nationalistisch oder totalitär regierten Staaten mißachtet und
führte daher durch ihre Nichterfüllung zu schweren Konflikten

und Kriegen, da egoistische, ökonomische oder machtpolitische

Tendenzen der «Toleranz in der Gestalt der Anerkennung
der Gleichberechtigung aller Völker und Rassen in der Welt»
hinderlich im Wege standen und daher die primitiven
Menschenrechte vereitelten.

Das klassische und erschreckendste Beispiel für diesen Fall
hat «in einer noch gar nicht so lange zurückliegenden Vergangenheit

der Hitler-Faschismus» geliefert.

Mit voller Berechtigung hat Klaus Zweiling die Grundlagen
und Grenzen der Toleranz dahin gehend umrissen, daß es im
Interesse der Humanität und Sicherheit der Menschheit
notwendig sei, den Verbrechern gegenüber, die den Geist wahrer

Im Gymnasium zeichnet sich Jens Peter weder durch Fleiß noch
durch seine Leistungen aus. Nur einmal setzt er einen Lehrer in
Verblüffung. In einem Aufsatz vertritt er nämlich die Ansicht, es

sei durchaus möglich, daß die mittelalterlichen Mönche bei ihren
Geißelungen und Selbstquälereien eine körperliche Befriedigung
empfunden haben könnten. Als der Lehrer auf eine Begründung
drängt, beharrt Jens auf seiner Ansicht und sagt entschieden: «Es

ist so!» Im übrigen liebt der Gymnasiast, im Freien
umherzuschweifen, stundenlang Algen zu fischen oder zu botanisieren. Er
liest die Werke der Dichter und macht heimlich Verse. Erst 17-

jährig versucht er bereits eine Zeitschrift herauszugeben. Sie hat
zwar nur einen Abonnenten und heißt «Kvas» — ein doppelsinniges

dänisches Wort, das «Reisig» und zugleich «Quatsch» bedeutet.

Der jugendliche Redaktor bemerkt denn auch ironisch im
Vorwort: «Sollte die Zeitschrift zu trocken sein, so möge sie als

ersteres dienen, um in den Ofen gesteckt zu werden.»
20jährig nimmt Jacobsen das Botanikstudium an der Universität

Kopenhagen auf und besteht mit 22 Jahren sein Abschlußexamen.
Er schreibt zahlreiche botanische Abhandlungen für verschiedene
Zeitschriften. Um diese Zeit kommen ihm die Schriften von
Charles Darwin in die Hände. Zuerst liest er «Die Entstehung der
Arten», ein Buch, welches erst die Oeffentlichkeit Englands, dann
der ganzen Welt erregen sollte. Er erfährt von der Wandelbarkeit
der Arten und von der Kraft, die ihr zugrunde liegt, dem Kampf
ums Dasein: Wenn infolge starker Vermehrung der Lebensraum
zu eng wird, bricht unter verwandten Lebewesen ein Konkurrenzkampf

aus. Die besser angepaßten Varianten siegen. Immer neue
Formen kommen obenauf, behaupten sich; so kommt es zum
Vorgang, den wir Entwicklung nennen. Mit andern Worten: Es

herrscht das Ausleseprinzip auf biologischem Gebiet. Darwin
spricht immer von pflanzlichen und tierischen Arten. In seinem
nächsten Werk hingegen, «Die Abstammung des Menschen», läßt

42


	Diesseitig-realistische und jenseitig-christliche Schöpfungslehre

