
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 1

Artikel: Lord Byron und die Religion

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der eiserne Griff
I. Wiederholt haben wir hier auf die weltanschaulichen

Auseinandersetzungen in der deutschen Ostzone aufmerksam
gemacht; und bereits haben wir einmal an den berühmten
Geschichtsphilosophen Jakob Burckhardt erinnert, der in seinen
bekannten «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» die Auffassung

vertritt, daß im Kampf zwischen Staat und Kirche der
Staat immer dann zu seinem Siege kommt, wenn er konsequent
und unnachgiebig an seiner Ueberzeugung festzuhalten
vermag.

Die kirchlichen Berichte aus West- und Ostdeutschland über
diesen Kampf verfolgen wir mit starkem Interesse, und mit
Anerkennung stellen wir fest, daß die meisten dieser Berichte
der Härte des tatsächlichen Geschehens ins Auge sehen und
die gefährliche Bedrohung der Kirche und des Glaubens offen
zugeben. Die Versuchung läge ja nahe, im Vertrauen auf die
absolute Ueberlegenheit der göttlichen Allmacht über alle
irdisch-menschlichen Machtgebilde diese Gefahr zu leugnen
und sich zuversichtlich dem Machtschutz Gottes anzuvertrauen.
Die christliche SpruchWeisheit und viele Liedertexte mit ihren
oft bombastischen Verherrlichungen der göttlichen Allmacht
könnten zu solch christlich-illusionärer Zuversicht in den
sicheren Endsieg Gottes sehr wohl verleiten. Die realen
Tatsachen sprechen aber eine ganz andere, sie sprechen eine harte
und eindringliche Sprache und erlauben es nicht, über die
Gefahren gottgläubig und gutgläubig sich hinwegzutäuschen.
Es ist tatsächlich ein eiserner Griff, mit dem der Staat in der
Ostzone, trotz eigenen schweren Bedrohungen auf anderen
Gebieten, die Kirche umfaßt und würgt. Unter diesem Griff
leiden am stärksten natürlich die Vertreter des Pfarrstandes.
Es ist menschlich zu verstehen, wenn sie am Verpflichtungsgehalt

ihres Berufes langsam unsicher werden. Wie viele dieser
Geistlichen quälen sich in bangen einsamen Stunden ab mit
den Fragen: Soll ich fliehen? Soll ich meinem Beruf untreu
werden und anderswo eine andere Arbeit, einen anderen
Lebensunterhalt suchen?

II. Ein Aufsatz von Generalsuperintendent Günter Jacob
(Cottbus in der DDR) in Nr. 11/1961 des «Deutschen Pfarrerblattes»

spricht voller Besorgnis von der äußern und vor allem
inneren Notlage solcher Pfarrer; aus guter Sachkenntnis heraus

gibt er aufrichtige und illusionsfreie Einblicke in ihre
Kämpfe und Unsicherheiten. Wir lesen da folgende Sätze:
«Pfarrer, die im Grund fixiert bleiben am volkskirchlichen
Modell der Vergangenheit, sehen mit Bestürzung nur noch
Schrumpfung, Verfall und Zusammenbruch. Sie projizieren
diese Entwicklung in die nahe und ferne Zukunft. Sie werden
dann in ihrer Einsamkeit und oft ohne einen tragenden
Mitarbeiter- und Betreuerkreis überwältigt von Pessimismus und
Defaitismus. Sie fragen sich in der Stunde der Schwermut, ob
denn überhaupt noch Gemeinde da ist, der man dienen
kann ob der Pfarrer nicht sehr bald in solchem Raum
arbeitslos wird. Sie werden von Resignation und Bitterkeit
zerfressen Sie vermögen nicht mehr aus der österlichen
Gewißheit vom Sieg des Auferstandenen zu leben und zu arbeiten.

Sie halten seelisch die Rolle von Konkursverwaltern nicht
mehr aus. Sie brechen in der tiefen Vereinsamung psychisch
zusammen Sie tun ohne Freude und ohne Hoffnung noch
ihren Dienst. In solcher Haltung muß man wohl an eine Grenze
kommen und eines Tages fliehen im Akt der inneren
Verzweiflung Die Flucht eines Pfarrers, der nach einsamen
Monologen den einsamen Entschluß gefaßt und verwirklicht
hat, offenbart einen abgründigen geistlichen Notstand in ihm.
Er weiß offenbar nicht mehr, was es heißt, ein Diener Jesu
Christi in der Kreuzesnachfolge zu sein. Er glaubt offenbar
nicht mehr an die Wirklichkeit des auferstandenen Christus

Er sieht offenbar im Heiligen Geist nicht mehr die Macht zur
täglichen Erneuerung Als ein so Angefochtener, der den

Grund des Glaubens, der Liebe und der Hoffnung jetzt unter
den Füßen verloren hat, kann er nicht mehr in innerer
Wahrhaftigkeit und Vollmacht ein Zeuge Jesu Christi sein. Es

gibt Grenzen der Belastung. Es ist sinnlos, solche Grenzen

ignorieren zu wollen. Hält man solche Pfarrer trotzdem
fest, so werden sie wahrscheinlich vollends in eine innere
Emigration hineingestoßen. Diese mit Gewalt festgehaltenen
inneren Emigranten werden die Gemeinden mit ihrem freudlosen

Dienst nur verwüsten .»

III. Aus diesen Sätzen des protestantischen Herrn
Generalsuperintendenten spricht nicht mehr viel Zuversicht in den
absolut sicheren Endsieg seines allmächtigen Gottes. Aus ihnen
spricht die Trauer, der Schmerz, die Resignation; sie alle

zeugen von der real-irdischen Ueberlegenheit einer gottfremden

Macht über die Macht des Christengottes. Gewiß ruft in
den stillen Stunden des nächtlichen Ringens der eine oder
andere dieser Pfarrherren wie Christus am Kreuz: «Gott, mein
Gott, warum hast Du mich verlassen?» Es ist aber auch menschlich

und menschlich verständlich, wenn er mit seinen Zweifeln
noch etwas weiter unten ansetzt und seine Fragen so stellt:
«Wäre es nicht heute für unseren allmächtigen Gott aisgemach
an der Zeit und an der Stunde, seine Allmacht zu demonstrieren

und die Staatsmacht seiner gottlosen Feinde zu zerschlagen?

Wenn er sich jetzt in der höchsten Not nicht zeigt und

nicht hilft — wie steht es denn mit dieser Allmacht des

Schöpfers über Himmel und Erde, über Menschen und Men-

schengeschichte, über Staat und andere Menschenmächte?
Stehe ich da als Pfarrer wirklich im Dienst eines allmächtigen
Gottes oder jage ich nur hinter einer Illusion, hinter einem
Phantom her?» Omikron

Lord Byron und die Religion

Der englische Dichter Lord Byron machte auf seinem Weg
nach Griechenland (1823), wo er sich am Freiheitskampf gegen
die Türken beteiligte, auf der Insel Ceplialonia halt. Der
dortige englische Militärarzt, Dr. James Kennedy, zeichnete seine

Gespräche mit dem Dichter auf. Für uns von besonderem Interesse

sind die Diskussionen über religiöse Fragen.

Dr. Kennedy war gleich von Anfang an überrascht über die

guten Bibelkenntnisse Byrons — einmal zog der Dichter sogar
eine Bibel aus der Tasche und half dem Arzt eine bestimmte
Stelle suchen — denn alle Welt betrachtete ihn als einen
Rebellen gegen Gott und Menschen. Auf die erstaunte Frage
Dr. Kennedys meinte er: «Wissen Sie, ich werde als eine Art
schwarzes Schaf angesehen, aber ich bin nicht so schwarz wie
die Welt glaubt und auch nicht schlimmer als andere.» Dem

Arzt kam es vor, als ob Byron ein demütiger Wahrheitssucher
wäre, ein Mensch, der gerne glauben möchte, aber durch
ehrliche Zweifel gegenüber dem Wahrheitsgehalt der Bibel und

der Güte Gottes abgeschreckt werde. Ihn beschäftigten die
Leiden all der vielen, die keine Schuld auf sich geladen oder es

einfach nicht besser gewußt hatten. Die Beispiele religiöser
Heuchelei und Aberglaubens, die er auf seinen Reisen in Frankreich

und Italien kennengelernt hatte, nahmen ihn gegen die

Kirchen ein. Der Glaube an die Absolution der Sünden erschien
ihm lächerlich. Er konnte auch nicht die Notwendigkeit eines

Erlösers und den Nutzen des Gebetes einsehen: wahre
Frömmigkeit komme von Herzen. Als Byron von den Wundern des

Lebens sprach, zeigte er sich dankbar, daß er sie habe erleben
dürfen. Doch Dr. Kennedy vermerkt tadelnd in sein Tagebuch:
«Dankbarkeit ist nicht genug.»

4



Von Shelley, dem revolutionären Dichter und Freidenker,
dessen tragischer Tod im Tyrrhenischen Meer damals nur wenig

zurücklag, sprach Byron wie von einem seiner nächsten
Freunde. Insbesondere hätte er an ihm seine optimistische
Auffassung von der menschlichen Natur geschätzt.

Byron beklagte sich fast darüber, daß seine Leser — oft ganz
zu Unrecht — ihm die Eigenschaft zuschrieben, die er seinen
dichterischen Gestalten verliehen habe. Zum Beispiel diejenigen

Kains, der traditionsgemäß ein Mörder und Gotteslästerer
sei. Im «Don Juan» habe er lediglich den Schleier von den
geheimen Lastern der Gesellschaft gezogen, das hätten ihm all
diejenigen, die sich getroffen fühlten, nicht verziehen.

Dr. Kennedy versuchte den «Ungläubigen», dessen gelegentliche

Zynismen ihn entsetzten, zu bekehren. Was der Dichter
selber von diesen Versuchen dachte, zeigt eine seiner Briefstellen

aus derselben Zeit. Er nennt den Arzt «einen exzentrischen

Herrn, der ein sehr guter Calvinist ist und findet, ich sei
so fast gar Christ, daß er mich wirklich zu einem solchen
machen möchte Ich glaube, ich werde mich bekehren». Leider

bleibt die Frage offen, ob Byron sich über den Bekehrungseifer

lustig machte, oder ob dieser Satz einen wirklichen
Wunsch zum Ausdruck bringt. Denn wenige Monate danach
starb Lord Byron im griechischen Freiheitskampf.

Aus «The Humanist» Nov. 61

Die falsche Alternative

Auf die falsche Alternative im Raum der großen Weltpolitik
haben wir wiederholt schon aufmerksam gemacht. In diesem
Raum lautet sie: «Entweder marxistisch-atheistischer Osten
oder christlicher Westen! Eine andere Lösung gibt es nicht!»
Wir wissen auch, daß die Folgen dieser Alternative gerade für
den Westen verhängnisvoll sein können; denn nur im
Anspruch der Kirchen ist der Westen christlich, in Tat und Wahrheit

ist er es eben nicht. Doch geht es uns heute und hier nicht
um diesen Fall von falscher Alternative in der großen Politik,
sondern um die Auswirkung einer falschen Alternative im
Bereich der Erziehung und Pädagogik.

In ihrer Sonderbeilage über das Erziehungswesen in- der
Schweiz vom 24. 8. 61 geben die «Basler Nachrichten» das Wort
einem Einsender A. St. Dr. Alfred Stückelberger, Rektor
der Freien evangelischen Schule in Basel?) zu einem Aufsatz:
«Zur pädagogischen Lage der Gegenwart». Das ist flott und
lebendig geschrieben; aber auch inhaltlich können wir, aus
eigener eingehender Erfahrung mit der heutigen Jugend, das
meiste unterschreiben. Gerne bestätigen wir des Verfassers
Hauptthese: Die heutige Jugend bekommt und nimmt alles
voraus: das Motorrad, den Kinobesuch, die Auslandsreise, die
Erotik und die Pubertät und auch die eigenartige Selbstsicherheit,

mit der sie sich die Lehren und Mahnungen der
Erwachsenen vom Leibe hält. Eine Pädagogik, die dieser großen
Vorausnahme nicht Rechnung zu tragen vermag, scheitert; sie
ist Pädagogik «der Narren von gestern». Was aber diese frühreife

Jugend auf der einen Seite gewinnt, das verliert sie sicher
auf der anderen Seite, nämlich so große erzieherische Werte
wie Ehrfurcht, Liebe und Glaube, Ordnung und Gehorsam,
Pünktlichkeit, Zuverlässigkeit und Treue in der Erfüllung
großer und auch kleiner Pflichten. In diesem Zusammenhang

arbeitet der gut christliche A. St. folgende Alternative
heraus :

Nur diese oben genannten sittlichen Werte geben einem
Menschenleben Sinn und Halt. «Entweder liegt dieser Sinn des
Menschen in ilun selbst oder in einer außer ihm lebenden
Macht. Wir Christen aber glauben, daß diese Macht allein
Gott ist. So liegt also der Sinn des Menschen im Menschen oder

in Gott. Entweder drehen wir uns in unserem erzieherischen
Walten um uns seihst, oder wir richten uns nach Gott.»

Wir bringen die Alternative des gut christlichen Einsenders
auf eine einfache Formel, und die lautet: Alle die genannten
sittlichen Werte sind gebunden an den Gott der Christen,
niemals aber an den Menschen. Wo kein Gottesglaube, da gibt es

auch keine Ehrfurcht, keine Treue und keine Liebe, kerne
Ordnung und keine Pünktlichkeit; mit diesen sittlichen Werten

geht uns auch die uns anvertraute Jugend verloren. Darum
— entweder Glaube an den christlichen Gott oder Verlust der
wertvollsten sittlichen Güter im schrankenlosen menschlichen
Subjektivismus und Egoismus.

Es ist ein uraltes Lied, das uns da wieder einmal vorgesungen

wird. Dieses Lied tönt falsch, denn schon sein Text ist von
Grund aus falsch. Ein Blick in die Geschichte des Christentums,

der Kirchen, ein Blick rings in die gegenwärtige Realität
hinein überzeugt uns von der Haltlosigkeit, von der sachlichen
Unhaltbarkeit, von der Verkehrtheit dieser Alternative. Wir
wissen: Alle diese hohen sittlichen Werte sind nicht Schöpfungen

und nicht Gaben des Christengottes, sie sind, wie die
Gottesbilder ja auch, Schöpfungen des Menschen, und gerade
nicht Schöpfungen des größenwahnsinnigen Menschen,
sondern des Menschen, der bescheiden sich in die Realität und in
das Zusammenleben der Menschen einordnet. Gewiß hat der
Mensch nicht immer die Kraft, diese von ihm geschaffenen
Werte auch zu realisieren; er anerkennt sie aber doch als

verpflichtende Ideale und hohe sittliche Werte. Diese Werte sind
beim vorchristlichen wie heute beim außerchristlichen
Menschen ebenso gut aufgehoben wie beim gläubigen Christen.
Ehrfurcht? Ehrfurcht vor dem Gott der Christen? Auch wir
kennen und schätzen die Ehrfurcht, aber als Ehrfurcht vor der
Unendlichkeit und Tiefe der Realität; als Ehrfurcht nicht vor
dem vermenschlichten Gott der Christen, sondern vor der
unerschrockenen Menschenwahrheit über dieses Gottesgebilde.

Wir bitten A. St. zu bedenken : Dadurch, daß wir diese
Werte so eng und unlösbar an den Christengott binden, retten
wir sie nicht; im Gegenteil, wir gefährden sie aufs äußerste
dadurch, daß wir sie an das Phantom eines Gottesbildes
binden, von dem die Kirchen selbst immer wieder Zeugnis
ablegen, daß sie rein nichts über dieses Phantom wissen können.
Wir retten diese Werte, indem wir sie so eng wie möglich an
die Realität des Menschen und des menschlich-sozialen
Zusammenlebens binden, dagegen vom Jenseitsgott so weit wie
möglich ablösen.

Für den apologetischen Hausgebrauch der Kirchen mag die
falsche Alternative unseres Einsenders A. St. ihren bescheidenen

Kurswert haben; aber außerhalb des Glaubensgehäuses
und außerhalb der Kirchen hat sie ihren an sich schon
geringen Kurswert heute vollständig verloren. Omikron

Die Frau im evangelischen Pfarrdienst

Beide Kirchen geraten — neben anderen Nöten — immer
tiefer in die eine große Not : es fehlt an Arbeitern im Weinberg
des Herrn! Es fehlt am pfarrherrlichen Nachwuchs! Unter den
Abhilfsmitteln in der protestantischen Kirche sind es besonders
zwei, die uns interessieren: Die Ausbildung der Spät-Berufenen,
der Nicht-Akademiker, und die Zulassung der Frau zum Pfarramt.

Zu diesem letzteren Notbehelf ein paar wenige Worte:
Der Kanton, der am meisten Mühe hat, alle seine oft abgelegenen

und oft auch verarmten Gemeinden mit tüchtigen
Geistlichen zu versehen, ist wohl Graubünden. Im «Freien Rätier»,
Nr. 156, setzt sich darum Pfarrer J. Michael von Samedan energisch

für die Frau im Pfarramt ein. Er widerlegt vor allem zwei
hier oft erhobene Einwände: 1. Durch die Zulassung der Frau

5


	Lord Byron und die Religion

