
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 5

Artikel: Grundlage und Zweck einer freigeistigen Gemeinschaft (1. Fortsetzung)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


da halten wir es für ausgeschlossen, daß der Vatikan, gegen
seine eigenen Interessen und nur um seiner neuen
Linksorientierung willen, gegen diese kirchenfreundlichen, aber
reaktionären Regimes zu Felde zieht und sich damit um seine
eigenen besten Chancen bringt. Eine solche Politik des riskanten

Abenteuers ist wohl das Letzte, was wir vom Vatikan zu
erwarten haben.

3. Und nun der viel besprochene Linkskatholizismus in
mehreren europäischen Ländern! Darf er wirklich als Symptom,
darf er als Beweis für eine grundsätzliche Linksschwenkung
des Vatikans ausgewertet werden? Keineswegs! Er ist weder
Symptom noch Beweis für eine solche Linksschwenkung, und
er ist erst recht nicht die Schöpfung eines heute grundsätzlich
linksgerichteten Vatikans. Nach den Wirren des 2. Weltkrieges

ist dieser Linkskathohzismus mehr gegen den Willen als

durch den Willen des Vatikans entstanden. Nun er aber heute
eine gewisse Stärke und Bedeutung sich errungen hat, muß der
Vatikan auch dieser neuen Kraft, die da innerhalb der Kirche
selbst sich gebildet hat, Rechnung tragen und sie einbauen in
seine eigenen Pläne. Das wird ihm nicht schwerfallen, solange
dieser Linkskatholizismus dem katholischen Glauben die Treue
hält; bricht er diese Treue, so wird auch der Vatikan sie nicht
mehr als eine befreundete, sondern als eine gegnerische Macht
behandeln; er wird alles daransetzen, diesen verlorenen Sohn
in den Schoß der Kirche zurückzuholen.

4. In den Raum der vatikanischen Konstante, der Beziehung
des Menschen zu Gott, will Stucki also nicht eintreten. Schade,
denn der Eintritt in diesen Raum hätte ihm erst recht die Un-
haltbarkeit seiner These vor Augen gestellt. Noch viel
eindrücklicher zeigt sich hier im Räume der Konstante dasselbe

Bild, das wir schon im Räume der Variablen angetroffen
haben : Der Vatikan kennt auch hier nur eine Aufgabe : Das
Glaubensgut der Kirche zu wahren, zu sichern, zu vermehren, zu
vertiefen; in allen anderen Positionen zeigt er heute eine
geradezu erstaunliche Anpassungsfähigkeit. In den vielen
Auseinandersetzungen mit der stürmisch voranschreitenden
Wissenschaft, sei es Geschichts- oder Naturwissenschaft, kann der
Vatikan Kompromisse schließen, ja nachgeben. Er kann, wie
heute in der Kosmologie, in der Urgeschichte, in der
Entwicklungslehre, Positionen zurückstellen, ja aufgeben, die er früher
mit Zähnen und Krallen, mit den Foltern und Todesstrafen der
Inquisition mit verbissener Energie verteidigt hätte. Hier im
Außenbereich der Konstante läßt er sich heute auf keine
einzige Einzelposition mehr festlegen, so wenig als er sich heute
im Bereich der Variablen auf eine grundsätzliche Linkspolitik
festlegen lassen will. Sein ganzes Bestreben geht nur noch
dahin, einen Kernbestand von Glaubenssätzen und Dogmen als
das unerschütterliche Fundament seines Glaubens festzuhalten,
als einen rocher de bronze, auf den er sich aus den Stürmen
der Auseinandersetzung mit der modernen Welt und mit der
Wissenschaft zurückziehen kann. Aber außerhalb dieses rocher
de bronze will sich der Vatikan auf nichts mehr festlegen; er
weiß, hier ist alles im Fluß und in Bewegung; hier draußen
ist jede Position, auch wenn sie früher von der Kirche noch so

verbissen als «endgültig gesichert» erklärt worden ist, in
Gefahr, von der Sturzwelle der gegenwärtigen Entwicklung
überflutet zu werden.

Als Ertrag unserer Untersuchung dürfen wir festhalten: Die
These von einer grundsätzlichen und definitiven Linksschwenkung

des Vatikans muß wohl preisgegeben werden. Lorenz
Stucki seihst warnt mit Recht vor einer Verabsolutierung der
Begriffe «links» und «rechts». Für den Vatikan sind diese beiden

Begriffe ohnehin nur praktische Handhaben, brauchbare
Handgriffe, deren er sich bedient, um in die Politik der
Gegenwart eingreifen zu können, heute einmal nach links, morgen

wieder einmal nach rechts hin, je nach Zeit und Umstän¬

den und Notwendigkeit. Hinter diesen beiden politischen
Handgriffen liegen aber keine grundsätzlichen Entscheidungen und

auch keine politischen Bekenntnisse des Vatikans. Ein
grundsätzlicher Entscheid bleibt nur der zentralen Hauptaufgabe des

Vatikans, der Wahrung des römisch-katholischen depositums
fidei und der Sicherung des römisch-katholischen Kirchenbesitzes

vorbehalten. Das lehrt uns die Geschichte! Omikron

Grundlage und Zweck einer freigeistigen
Gemeinschaft
Von Dr. Hans Titze (1. Fortsetzung)

Das menschliche Dasein äußert sich im Erkennen der Außenwelt,

im Willen zu eigenem Handeln, in Zusammenarbeit mit

anderen Menschen. Das Materielle bildet in jedem Bereich

menschlichen Daseins die natürliche Basis. Die Lösung der in

engerem Sinne «materiellen» Probleme überlassen wir der

Politik und der Wirtschaft. Für uns als Freidenkergruppe, das

heißt: als offene Vereinigung zur Diskussion strittiger Fragen,

liegen Grundlage und Ziel im Geistigen.

Grundlage der Erkenntnis

Der Mensch ist in der Welt. Er muß in dieser Welt leben, die

Welt selbst wirkt auf ihn ein und formt ihn. Diese Welt als

Umwelt muß der Mensch erkennen, um in ihr leben zu
können. Der Mensch ist nicht wie das Tier so organisiert, daß er

instinktiv an diese Welt angepaßt ist; er muß «wissen»,
möglichst weitgehend verstehen, um in ihr leben zu können. Als

wahrer Mensch geht er noch über das zum Leben Notwendige
hinaus; er hat einen inneren Antrieb zum Wissen auch dort,

wo er es nicht braucht. Er will forschen, wie die Welt ist,

nicht nur in seiner Umgebung und seiner Gegenwart; auch in

der Vergangenheit sucht er sich die Begebenheiten, und
gleichzeitig sucht er in die fernsten Fernen des Weltalls vorzudringen.

Der Mensch forscht aus Freude am Forschen; sein Geist

will unbeirrt und unbegrenzt forschen, um zu wissen, wie die

Welt außen und innen ist, wie sie früher war, und möglichst
auch wie sie sein wird.

Wie können wir nun erkennen? Welche Mittel hat der

Mensch, um etwas zu erkennen? Und welche Mittel sind die

geeignetsten?
Es wird wohl niemanden geben, der die Erfahrung nicht als

Erkenntnismittel ansieht. Man spricht von äußerer Erfahrungi
welche durch die Sinne in den menschlichen Geist eindringt,
und von innerer Erfahrung, welche der Mensch ohne äußere

Einwirkung an sich selbst macht.
Die äußere Erfahrung bedarf der Sinne, welche den

Menschen mit der Außenwelt verbinden. Der menschliche Geist

muß die Sinneseindrücke verarbeiten. Hierdurch entsteht eine

Erkenntnis. Im Geiste vergleicht der Mensch die durch die

Sinneseindrücke entstandenen Vorstellungen miteinander und,

da er Gedächtnis hat, auch mit früheren, ordnet sie und
gelangt so zu ihrem Verständnis, zu einer Erkenntnis, der
empirischen Erkenntnis. Mit Hilfe der Sprache kann er diese
Erkenntnis in Worte kleiden, andern mitteilen und mitgeteilt
bekommen; er kann solche Sätze miteinander vergleichen und in

Beziehung setzen, kann dadurch neue Sätze ableiten und

zusammensetzen. Dies muß er mit Hilfe der Denkgesetze tun, also

in erster Linie mit Hilfe der Logik.
Die Logik schreibt dem menschlischen Geist vor, wie er

bestimmte Erkeimtnisse miteinander verbinden darf, um neue

Erkenntnisse zu gewinnen. Erfahrung und Denkgesetzen allein

kommt es zu, das freie Schweifen des Geistes in eine
vorgeschriebene Bahn zu lenken; sie können den menschlichen

34



Gesinnungsfreund Oskar Zimmermann -j-

Wenn auch der Tod Oskar Zimmermanns nicht unerwartet
kam, so fühlen wir doch alle die plötzliche Leere, in die er uns
riß. Nach seinem Schlaganfall im vorigen Frühjahr lebte er
noch ein Jahr, zwar gelähmt, aber noch bei geistiger Frische
und immer noch besorgt um das Gedeihen unserer Arbeit, der
er sein Leben seit 1934, als er von Wien nach der Schweiz
zurückkehrte, widmete. Sein aufrechtes, um Wahrheit bemühtes
Streben ließ ihn den Weg zu uns finden. Sein Verständnis für
die Leiden der Menschen bestimmte seine politische Haltung
im Innern wie im Aeußern. Als Sozialdemokrat kämpfte er für
die Besserstellung der unteren Klassen, als Mitglied von
Esperantoklubs für die internationale Verständigung.

Bei uns war er lange Zeit im Vorstand der OG Zürich und
mehrere Jahre ihr Präsident. Als Geschäftsführer war er
verantwortungsvolles Mitglied des Zentralvorstandes bis fast zur
letzten Stunde.

Wir sind in der OG Zürich froh, daß wir ihn noch in der
letzten Hauptversammlung zusammen mit der ihm treu zur
Seite stehenden Frau zum Ehrenmitglied unserer Ortsgruppe
gemacht haben und er diese Anerkennung noch erleben konnte.

Nun ist sein Leben vollendet, und wir stehen ergriffen vor
dem Schicksal, dem keiner von uns entrinnen kann. Wir haben
einen treuen Freund unserer Sache, einen immer zu Taten und
zur Hilfe bereiten Menschen verloren, dem Ideale noch etwas
galten, sein Leben erfüllten. Wir wollen uns verpflichtet fühlen,

sein Werk, das für uns das Unvergängliche an jedem Menschen

ist, zu bewahren und fortzuführen. Sein Leben soll uns
lehren, nicht die Ideale zu vergessen. Denn nur sie machen den
Wert des menschlichen Daseins aus. H. Titze

Geist dazu zwingen, liebgewordene Gedanken und Vorstellungen

als falsch zu erkennen und sich von ihnen zu trennen.

Erfahrung und Denken haben die großen Fortschritte in den
wissenschaftlichen Erkenntnissen zuwege gebracht. Sie haben
sich unzählige Male bewährt; sie liegen dem naturwissenschaftlichen

Weltbild und den persönlichen Erfahrungen des
Menschen zugrunde.

Die innere Erfahrung oder, vielleicht besser gesagt, das
innere Erleben führt ebenfalls zu Erkenntnissen. Diese werden
aber nicht durch Verbindung mit der Außenwelt gewonnen;
sie können wohl mit der äußeren Erfahrung im Denken
verbunden werden, aber als eigenes Erleben sind sie von dieser
gesondert. Das innere Erleben kann nur etwas über den Menschen

selbst aussagen; da eine Verbindung mit der Außenwelt
fehlt, ist es klar, daß eine Erkenntnis äußerer Dinge allein aus
dem Inneren des Menschen nicht kommen kann. Wohl aber
kann der Mensch sich selbst erkennen. Er weiß und fühlt sich
selbst; er prüft seinen Willen; er fühlt, was Schmerz, was
Freude ist. Er erfährt sein Denken, Wollen und Fühlen. Er
fühlt sich in seinem Denken und Wollen frei. Auch diese
Erfahrung ist wichtig, ist Grundlage des Bewußtseins und der
Selbsterkenntnis. Aber über etwas außerhalb des Innenmenschen

Liegendes kann das innere Erleben nichts feststellen.
Die Freiheit des Geistes ermöglicht es auch, sich ¦ Vorstellungen

zu bilden, die unabhängig von einer Erfahrung sind. Man
schafft sich Phantasiegestalten; man bildet sich Ideen, welche
keine Grundlage in der Erfahrung haben; man versucht mit
Hilfe der Phantasie, sich Vorgänge zu erklären. Man ordnet
bierbei Gedanken einander zu, die wohl für sich auch aus der
Erfahrung stammen können, deren Zusammengehörigkeit aber

nicht erfahren und nicht begründet ist; sie erscheint mehr oder
weniger möglich, ist aber nicht beweisbar und hält kritischem
Nachdenken nicht immer stand.

Auch die ordnende Tätigkeit des Geistes und seine Phantasie
können wertvoll und sogar nötig sein, nämlich dann, wenn
Hypothesen aufgestellt werden. Die Phantasie malt sich eine
Erklärungsmöglichkeit einer bisher unverstandenen Erscheinung

aus. Aber der Forscher prüft diese dann an weiteren
Erfahrungen nach; er sucht Erscheinungen, die mit der Hypothese

in Einklang stehen; je nachdem verwirft er sie dann oder
erkennt sie als richtig. Das freie Schweifen des Geistes wird in
diesen Fällen anhand der Erfahrung nachgeprüft.

Aber nicht alles ist nachprüfbar. Es gibt immer Erscheinungen,

welche zunächst unerklärt bleiben oder gar nicht erklärt
werden können. Auch hierfür versucht der Mensch Erklärungen

zu finden, allem aus der Einbildungskraft des Geistes heraus.

So hat er sich zur Erklärung der Welt Götter und Dämonen

geschaffen, weil er eine natürliche Erklärung nicht wußte.
Auch heute ist dies oft noch so. Es werden nur aus der
Einbildungskraft Begriffe gebildet, die sich einer Prüfung an
Erfahrung und Denkgesetzen entziehen. Jede sogenannte Erkenntnis,

welche nur aus einer willkürlichen, ungeprüften Tätigkeit
des Geistes entsteht, ist eine Spekulation. Das Ansinnen, eine
solche als unerschütterlich wahr hinzunehmen, lehnen wir ab.

Wir erkennen nur erfahrene und begründete Erkenntnisse an.

Als Spekulationen betrachten wir die mythologischen
Behauptungen der Religionsgemeinschaften, aber auch alle
philosophischen Ideen, wie Absolutes, Unendliches, VolDsommenes,
wenn hierüber bestimmte Eigenschaften und Kennzeichen
angegeben werden. Unsere Ansicht steht hierbei in Einklang mit

35



dem größten Teil der modernen philosophischen Systeme,
welche ebenfalls jede Spekulation, die nur aus dem Geiste
entsteht, ablehnen.

Wir lassen als Erkenntnismittel nur gelten, was in der
Erfahrung und durch Anwendung der Denkgesetze*) begründet
ist.

Suchen nach Wahrheit

Wahrheit wird als Uebereinstimmung von Erkenntnis und
Objekt oder von Aussage und Sachverhalt bezeichnet. Auch
bezeichnet man als wahr, was dem menschlichen Dasein erschlossen

ist. Nun, etwas zu erschließen, etwas Verborgenes zu
enthüllen, ist das Streben jedes wissendurstigen Menschen. Der
Mensch will erkennen, wie etwas wirklich ist; zu diesem
Zwecke forscht er, denkt er nach, prüft er Erlebnisse, ordnet
sie, versucht sie zu ergründen. Dies tut er so lange, bis er
gewiß ist, die Wahrheit gefunden zu haben.

Um solche Gewißheit zu erlangen, stehen menschliche
Fähigkeiten, innere und äußere, zur Verfügung. Als Mittel zur
Erkenntnis sind Erfahrungen und Denken gegeben.

Es ist klar, daß Dinge der Außenwelt nur durch die
Erfahrimg erkannt werden können ; dies bezweifelt wohl niemand.
Im weitesten Sinne gehört zu den Dingen der Außenwelt auch
alles, was die Wissenschafter erforschen, die Natur, die
Geschichte, die Psychologie, die Sprachen und so weiter. Mit den
Sinnen und der dazugehörigen geistigen Bewältigung gelangen
wir so zu Erkenntnissen. Da die Erfahrung im wesentlichen bei
allen Menschen gleich ist, sind auch die wissenschaftlichen
Erkenntnisse wenig voneinander verschieden. Der eine weiß
mehr, der andere weniger; aber wenn er zum Beispiel die
Lebensweise einer Möwe kennt, so sind diese Kenntnisse bei jedem
deswegen gleich, weil sie aus der Erfahrung stammen und das

Verhalten der Möwen von jedem in gleicher oder mindestens
ähnlicher Weise beobachtet wird. Die Einheit der wissenschaftlichen

Erkenntnisse ist durch die Erfahrung bedingt.
Wohl gibt es auch hier Irrtümer. Im Laufe der Zeit ändern

sich manche Ansichten, selbst wenn die beobachteten Tatsachen

die gleichen bleiben. Daß überhaupt ein Irrtum möglich
ist, liegt daran, daß einmal unsere Sinne nicht genau die
Wirklichkeit wiedergeben können, sondern nur einzelne Einwirkungen

von ihr (Lichtstrahlen, Schallwellen, Druck,
Bewegungen), femer daran, daß jeder Sinnesehldruck im Geiste
geordnet und verarbeitet werden muß. Hier können Fehler
entstehen, Fehlschlüsse, falsche Zuordnungen, Beobachtungsfehler;

dazu kommt, daß man im Geiste neue Begriffe bilden
*) Für Philosophen sei bemerkt, daß die phänomenologische Methode
hierbei nicht ausgeschlossen sein soll.

Buchbesprech ung

Ernst Toller: Prosa — Briefe — Dramen — Gedichte. Verlag
Rowohlt (Paperback), Hamburg.

Der Dichter Ernst Toller gehört zu den schönsten und tapfersten

Gestalten des revolutionären Deutschlands: seine Jugend fiel
in die Zeit des Wilhelminischen Deutschlands, in dessen Kasten-
Gesellschaft der Knabe und Jüngling schon Einblicke in die sozialen

Mißstände gewann, durch die die Glut der Sozialrevolutionären
Leidenschaft in ihm geweckt Wurde. Seine «Erziehung zur Reife»
erhielt Ernst Toller im Ersten Weltkrieg: im allgemeinen Taumel
der Begeisterung anläßlich des Kriegsausbruches hatte er sich
freiwillig zum Dienst gemeldet, kam aber bald auf den Schlachtfeldern
der Westfront zur Besinnung und erkannte im Krieg die
wahnwitzige Verantwortungslosigkeit der herrschenden Klasse: ein
leidenschaftlicher Pazifismus war und blieb die Schlußfolgerung, die
er aus seinen Kriegseindrücken zog und die seine Schilderungen
aus dem Felde zu einem Dokument der Hochherzigkeit und
Menschenliebe macht, das sich wohltuend von den schändlichen Ver-

muß, um sich Vorgänge verständlich zu machen. Der Mensch

beobachtet Bewegungen, daraus bildet er sich den Begriff der

Kraft, welche die Bewegung hervorruft. Er kann wohl beobachten,

daß ein Pferd Ursache der Bewegung eines Wagens ist,

aber wie das Pferd die Bewegung zustande bringt, das denkt er

sich, indem er sagt, es sei die Kraft des Pferdes. Der Mensch

muß sich eine große Anzahl Begriffe bilden, mit denen er sich

die beobachteten Vorgänge verständlich macht, die selbst aber

nicht beobachtet werden köimen. Manchmal beobachtet man

sie vielleicht später, aber nicht inuner. Solche Begriffe bleiben

dann hypothetisch, bleiben Annahmen, und können natürlich
auch falsch sein.

Man weiß heute, daß sehr viele, sehr bekannte Begriffe als

bloße Annahmen (Hypothesen) bezeichnet werden müssen.

Die moderne Physik hat hier weitgehende Klärung gebracht
und manche bislang für wahr gehaltene Grundbegriffe
verbessern oder ändern müssen. Solange sich solche Begriffe
bewähren, hält man sie für richtig, wenn sie aber zu Widersprüchen

führen, so müssen sie geändert oder ersetzt werden.

Solche Begriffe sind außer der schon erwähnten «Kraft» noch

Kausalität, Materie, Energie, Raum und Zeit.
Alle diese wohlbekannten Begriffe sind wegen bestimmter

Erfahrungen angenommen worden; sie stehen mit Erfahrungen
wenigstens in Verbindung, sind aber trotzdem kritisch zu
beurteilen. Hier muß der Verstand kritisch und offen sein gegenüber

jeder neuen Erkenntnis der Wissenschaft.
*

Nun gibt es aber noch Aussagen und Begriffe, die mit der

Erfahrung nichts zu tun haben, die erst gebildet werden, wo

die Erfahrung nichts mehr beitragen kann. Wir meinen die
Gedanken und Begriffe über die letzten Gründe von Welt und

Dasein. Auch hier möchte der Mensch mehr wissen, und er

wird dazu verleitet, mangels Erfahrungen sich selbst Vorstellungen

und Begriffe zu konstruieren. Da hier die Erfahrung
fehlt, möchte der Geist im freien Schweifen, im dunkeln
suchend und tastend, trotzdem weiterkommen. Er verliert sich

in Spekulationen und Phantasien. Die Fragen sind da, aber

Wege zu einer Antwort gibt es keine begründeten oder eine

Anzahl von unbegründeten.
Unwegsam ist das Gebiet der Metaphysik, aber kennen

möchte man es doch. Hier vom Entdecken der Wahrheit zu

reden, ist man nicht berechtigt. Man kann sich ausmalen, was

man will, es bleibt im besten Falle Poesie. Philosophisch
spricht man vom Absoluten, Unendlichen, Vollkommenen, dem

Einen, dem Guten, dem Weltgeist: alles sind spekulative
Begriffe olme begründeten Wahrheitsanspruch. Der freie Geist

kann hier schweifen, wohin er will, aber er muß wissen, daß

herrlichungen des Soldatenlebens — man denke etwa an Ernst

Jüngers «In Stahlgewittern» usw. — abhebt. Als Dienstverweigerer

geriet Toller in schwersten Konflikt mit den Behörden, vor

allem auch deshalb, weil er sich an jenen Streiks beteiligte, durch

die die ausgehungerte Arbeiterschaft das Kriegsende erzwingen
wollte. Nach dem Zusammenbruch 1918 findet man Ernst Toller

im München der Räterepublik, wo er bald eine führende Stellung,

in der unmittelbaren Umgebung Eisners, Landauers usw., einnimmt.
Aber die Revolution in München wird durch die Sozialdemokraten

verraten: reaktionäre Truppen zerstören die Räterepublik und

metzeln die hochgesinnten Freiheitskämpfer nieder. Für Toller
fangen die Demütigungen der Gefängnis- und Zuchthausstrafe an, die

sich anläßlich der Machtübernahme Hitlers zum KZ-Aufenthalt
steigern, wo der edle und damals bereits berühmte Dichter unmenschliche

Behandlung erfährt. Er kann sich zwar hernach nach den

Vereinigten Staaten retten, ist aber menschlich und moralisch
innerlich gebrochen: im Jahre 1939 hat er aus unabgeklärten Gründen

den Freitod gewählt; ähnlich wie Kurt Tucholsky, Stefan

Zweig und viele andere, die durch das persönliche und allgemeine

Unglück den Mut zum Leben verloren haben.

36



alles hier sein Werk ist und jeder sich einen anderen Weg
sucht. Deshalb muß ein freidenkender Mensch sich der
Ungewißheit seiner eigenen Spekulation bewußt sein und gegenüber

den Gedankengängen anderer aufgeschlossen bleiben.
Hieraus entspringt unsere Forderung nach Toleranz.

Menschen aber, die glauben, aus reinen Geisteskonstruktionen
Wahrheit ableiten und andern aufzwingen zu können, sind

nicht freie Denker und gehören nicht zu uns.
Wenn Spekulationen mit einem Wahrheitsanspruch auftreten,

werden sie zu Dogmen. Die Kirchenanhänger wissen nicht
mehr, daß ihre Dogmen nur Phantasieprodukte menschlichen
Geistes sind. Sie bilden sich ein, daß es unabänderliche Wahrheiten

über Gott, Götter, Heilige und anderes sind, die man
als Heilswahrheiten verkünden muß, da es der von ihnen selbst
«erzeugte» Gott so verlangt. Wer an solche Dogmen glaubt, der
wird intolerant, weil eben in den Dogmen die Forderung
enthalten ist, daß jeder Mensch daran glaube. Gegen diesen
Glaubenszwang wehren wir uns. Wir lassen jedem über die letzten
Dinge seine Ansicht, soweit sie philosophisch gebildet wurde,
und solange der philosophisch Glaubende nicht verlangt, daß
auch andere an seine Weltsicht glauben. Wenn er uns aber
zwingen will, auch wenn er nicht an Gott glaubt, sondern nur
an Ideen, die unbewiesen sind, kritiklos zu glauben, so weisen
wir das zurück. Unser Geist soll frei denken können und sich
nur von Erfahrung und Logik einen Weg vorzeichnen lassen.

Zur Wahrheit streben im Bewußtsein, die Wahrheit selbst
nur angenähert zu besitzen und nicht das in seiner
Weltanschauung Angenommene andern aufzwingen zu wollen, ist eine
der Grundlagen freien Denkens.

Die Mittel sind Erfahrung und Beachtung der Denkgesetze.

Disproportionalität und Koexistenz
im Zeitgeschehen

Der Leser möge über den Titel meines Aufsatzes und über
den ihm vielleicht unbekannt erscheinenden Ausdruck
Disproportionalität nicht ungehalten sein. Im Laufe meiner
Darlegungen wird er bestimmt den Sinn des Wortes und seine
Bedeutung aus dem Zusammenhang erfassen.

Dem aufmerksamen Beobachter der heutigen Geschehnisse
sozialer, politischer, kultureller, wissenschaftlicher und
technischer Art drängt sich oft die Frage auf, wie ist dies alles
möglich und zu welchem Ende wird das alles führen, dessen
Zeugen und Opfer wir oft genug selber waren und noch sind.

Seit den dreißiger Jahren, seit der Weltwirtschaftskrise und
dem Entstehen nationalistischer und faschistischer Staatenge-

Im vorliegenden Band, herausgegeben durch Kurt Hiller, sind
die wichtigsten Arbeiten des wahrhaft großen und bedeutenden
sozialistischen Dichters vereinigt. Von wunderbarer Eindringlichkeit
ist hauptsächlich seine Autobiographie «Eine Jugend in Deutschland»,

die mit klassisch schöner Sprache einen anschaulichen
Bericht der Epoche liefert. Aus diesem Rechenschaftsbericht ist mehr
>u lernen als aus zahlreichen Geschichtsbüchern über das Deutschland

von 1900 bis 1933: gegen den Schluß kündet Toller bereits
den Nazispuk an, den er tiefgründig auf seine Quellen und
Ursprünge zurückführt. Sodann enthält dieser Band, dessen Publikation

dem Rowohlt Verlag sehr zur Ehre gereicht, noch die
«Briefe aus dem Gefängnis», die Schauspiele «Die Wandlung»,
«Masse-Mensch», «Die Maschinenstürmer» und «Hinkemann», die
>ls Muster des expressionistischen Theaters seinerzeit unter der
Regie Max Reinhardts hochberühmt waren, sowie das entzückend
schöne «Schwalbenbuch», das Toller in der Festungshaft geschrieben

hat: hier weist sich der große und kühne Freiheitskämpfer als
eine zarte und empfindsame Seele aus, die feinsten lyrischen
Stimmungen zugänglich ist (ähnlich wie Rosa Luxemburg, die «blutige

Rosa» der Reaktionäre, in ihren «Briefen aus dem Gefängnis»).

bilde, in denen Usurpatoren und Despoten, Wahnsinnige und
Verbrecher an die Macht gelangt sind, die unter dem Druck
und unter Ausnutzung der sozialen Verhältnisse mit Schlagworten

die Massen zunächst betörten und dann mit Gewaltmitteln

und einem blutigen Terror an der Kandare hielten,
hat das Weltbild ein anderes Aeußeres bekommen. Der Massenmensch

ist an Stelle des durch geistige, sittliche und
wissenschaftliche Qualitäten ausgezeichneten Elitemenschen getreten,
der nicht durch seine Abstammung, seine Volkszugehörigkeit,
sein religiöses Bekenntnis und seine soziale Position, sondern
durch seine Persönlichkeit auf geistiger, sittlicher und kultureller

Ebene einen Führungsanspruch besaß.
Es begann eine Zeit, in der das Menschenleben — schon

durch den 1. Weltkrieg bedingt — eine untergeordnete Rolle
im Weltgeschehen zu spielen begann, eine Zeit, in der mit der
«heroischen Lebenshaltung» Propaganda und, wenn ich so

sagen darf, Schindluder getrieben wurde. Es wurde ein ganzes
Volk für den Rassenkampf in bewußter Ausnützung ererbter
Rassenvorurteile mobilisiert und weltanschaulich, ideologisch
und militärisch auf den Hochburgen nationalistischer
Erziehung geschult und die Jugend für den Krieg, d. i. für den
Massenmord planmäßig ausgebildet, wobei die bereits bestehenden

Konzentrationslager mit ihren bestialischen Folterungen
und Morden eine geeignete Vorschule für den Krieg in
Feindesland bildeten.

Wir kennen die Geschichte dieser Entwicklung zu gut, als
darüber heute viele Worte zu verlieren wären. Darüber hat am
28. März d. J. in der mathematisch-naturwissenschaftlichen
Fakultät der Humboldt-Universität in Berlin der bekannte
englische Physiker Dr. h. c. J. D. Bernal, der Präsident des
Weltfriedensrates, vor Wissenschaftlern und Studenten sowie vor
einer großen Anzahl interessierter Berliner über die «Verantwortung

des Wissenschaftlers in der Gegenwart» gesprochen.
«Das Thema», sagte er, «über das man mich ersucht hatte zu

sprechen, liegt mir sehr nahe. Die Frage nach der Verantwortung

des Wissenschaftlers umfaßt heute die Entscheidung über
Leben und Tod. Jetzt kann jede politische Katastrophe die
gesamte Menschheit in Gefahr bringen .»

Was sind die tieferen Ursachen, die die Gefahr eines alles
vernichtenden Krieges ins Ueberdimensionale gesteigert und
das Spannungsfeld der sich befehdenden Gegner zu einem
Explosionsherd ersten Ranges gemacht haben? Die Frage
ist für den Kenner der politischen, sozialen, wissenschaftlichen,
technischen und weltanschaulichen Entwicklung seit dem Ende
des 1. Weltkrieges nicht schwer zu beantworten. Wir wissen,
daß die technischen Wissenschaften aller Zweige, vom Maschinenbau

bis zur Raketen- und Radartechnik und ihrer Hilfs-

Das Buch von Ernst Toller gehört zum Schönsten und Eindringlichsten,

das wir seit langem gelesen haben: es sei jedem «guten
Leser» aufs wärmste empfohlen. Polybios

Die vorstehende schöne Besprechung der verdienstvollen Ro-
wohltschen Toller-Ausgabe sei durch folgenden leider notwendigen
Hinweis ergänzt: In Nr. 4/1962 der Monatsschrift «Neue deutsche
Literatur», Berlin, berichtet P. Unau vom Ergebnis seines
Vergleiches der obigen Toller-Ausgabe mit Erstausgaben. Er stellt fest,
daß z. B.von den «Gedichten der Gefangenen» zwölf gänzlich fehlen,

alle übrigen aber bearbeitet, häufig gekürzt sind, wobei es sich
vielfach um sinnentstellende Veränderungen handelt. Der Frage,
ob Toller selbst diese Bearbeitungen vorgenommen oder ob nach
dem Tode des Dichters irgend ein Herausgeber den Text verfälschte,

wird leider nicht nachgegangen. Freunde des jungen Toller
sind also nach wie vor auf die Erstausgaben angewiesen, solange
nicht eine kritische Ausgabe mit allen Textvarianten erscheint.

Bis dahin nehmen wir dankbar mit der Rowohltschen Ausgabe
vorlieb, froh darüber, daß in Deutschland überhaupt wieder Werke
Ernst Tollers erscheinen. Alwin Hellmann

37


	Grundlage und Zweck einer freigeistigen Gemeinschaft (1. Fortsetzung)

