Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 5

Artikel: Grundlage und Zweck einer freigeistigen Gemeinschaft (1. Fortsetzung)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

da halten wir es fiir ausgeschlossen, dafl der Vatikan, gegen
seine’ eigenen Interessen und nur um seiner neuen Links-
orientierung willen, gegen diese kirchenfreundlichen, aber
reaktiondren Regimes zu Felde zieht und sich damit um seine
eigenen besten Chancen bringt. Eine solche Politik des riskan-
ten Abenteuers ist wohl das Letzte, was wir vom Vatikan zu er-
warten haben.

3. Und nun der viel besprochene Linkskatholizismus in meh-
reren europiischen Lindern! Darf er wirklich als Symptom,
darf er als Beweis fiir eine grundsitzliche Linksschwenkung
des Vatikans ausgewertet werden? Keineswegs! Er ist weder
Symptom noch Bewelis fiir eine solche Linksschwenkung, und
er ist erst recht nicht die Schopfung eines heute grundsitzlich
linksgerichteten Vatikans. Nach den Wirren des 2. Weltkrie-
ges ist dieser Linkskatholizismus mehr gegen den Willen als
durch den Willen des Vatikans entstanden. Nun er aber heute
eine gewisse Stirke und Bedeutung sich errungen hat, muf3 der
Vatikan auch dieser neuen Kraft, die da innerhalb der Kirche
selbst sich gebildet hat, Rechnung tragen und sie einbauen in
seine eigenen Plidne. Das wird ihm nicht schwerfallen, solange
dieser Linkskatholizismus dem katholischen Glauben die Treue
hilt; bricht er diese Treue, so wird auch der Vatikan sie nicht
mehr als eine befreundete, sondern als eine gegnerische Macht
behandeln; er wird alles daransetzen, diesen verlorenen Sohn
in den Schof3 der Kirche zuriickzuholen.

4. In den Raum der vatikanischen Konstante, der Beziehung
des Menschen zu Gott, will Stucki also nicht eintreten. Schade,
denn der Eintritt in diesen Raum hitte ihm erst recht die Un-
haltbarkeit seiner These vor Augen gestellt. Noch viel ein-
driicklicher zeigt sich hier im Raume der Konstante dasselbe
Bild, das wir schon im Raume der Variablen angetroffen ha-
ben: Der Vatikan kennt auch hier nur eine Aufgabe: Das Glau-
bensgut der Kirche zu wahren, zu sichern, zu vermehren, zu
vertiefen; in allen anderen Positionen zeigt er heute eine ge-
radezu erstaunliche Anpassungsfihigkeit. In den vielen Aus-
einandersetzungen mit der stiirmisch voranschreitenden Wis-
senschaft, sei es Geschichts- oder Naturwissenschaft, kann der
Vatikan Kompromisse schlielen, ja nachgeben. Er kann, wie
heute in der Kosmologie, in der Urgeschichte, in der Entwick-
lungslehre, Positionen zuriickstellen, ja aufgeben, die er friither
mit Zihnen und Krallen, mit den Foltern und Todesstrafen der
Inquisition mit verbissener Energie verteidigt hiitte. Hier im
AuBenbereich der Konstante 14t er sich heute auf keine ein-
zige Einzelposition mehr festlegen, so wenig als er sich heute
im Bereich der Variablen auf eine grundsitzliche Linkspolitik
festlegen lassen will. Sein ganzes Bestreben geht nur noch da-
hin, einen Kernbestand von Glaubenssitzen und Dogmen als
das unerschiitterliche Fundament seines Glaubens festzuhalten,
als einen rocher de bronze, auf den er sich aus den Stiirmen
der Auseinandersetzung mit der modernen Welt und mit der
Wissenschaft zuriickziehen kann. Aber auflerhalb dieses rocher
de bronze will sich der Vatikan auf nichts mehr festlegen; er
weil3, hier ist alles im Flul und in Bewegung; hier drauflen
ist jede Position, auch wenn sie frither von der Kirche noch so
verbissen als «endgiiltig gesichert» erkldrt worden ist, in Ge-
fahr, von der Sturzwelle der gegenwiirtigen Entwicklung iiber-
flutet zu werden.

Als Ertrag unserer Untersuchung diirfen wir festhalten: Die
These von einer grundsitzlichen und definitiven Linksschwen-
kung des Vatikans muf3 wohl preisgegeben werden. Lorenz
Stucki selbst warnt mit Recht vor einer Verabsolutierung der
Begriffe «links» und «rechtss. Fiir den Vatikan sind diese bei-
den Begriffe ohnehin nur praktische Handhaben, brauchbare
Handgriffe, deren er sich bedient, um in die Politik der Ge-
genwart eingreifen zu konnen, heute einmal nach links, mor-
gen wieder einmal nach rechts hin, je nach Zeit und Umstin-

34

den und Notwendigkeit. Hinter diesen beiden politischen Hand-
griffen liegen aber keine grundsitzlichen Entscheidungen und
auch keine politischen Bekenntnisse des Vatikans. Ein grund.
sitzlicher Entscheid bleibt nur der zentralen Hauptaufgabe des
Vatikans, der Wahrung des rémisch-katholischen depositums
fidei und der Sicherung des romisch-katholischen Kirchenbesit.
zes vorbehalten. Das lehrt uns die Geschichte! Omikron

Grundlage und Zweck einer {reigeistigen
Gemeinschaft

Von Dr. Hans Titze (1. Fortsetzung)

Das menschliche Dasein duflert sich im Erkennen der Aufen-
welt, im Willen zu eigenem Handeln, in Zusammenarbeit mit
anderen Menschen. Das Materielle bildet in jedem Bereich
menschlichen Daseins die natiirliche Basis. Die Losung der in
engerem Sinne «materiellens> Probleme iiberlassen wir der
Politik und der Wirtschaft. Fiir uns als Freidenkergruppe, das
heifit: als offene Vereinigung zur Diskussion strittiger Fragen,
liegen Grundlage und Ziel im Geistigen.

Grundlage der Erkenntnis

Der Mensch ist in der Welt. Er muB3 in dieser Welt leben, die
Welt selbst wirkt auf ihn ein und formt ihn. Diese Welt als
Umwelt muB3 der Mensch erkennen, um in ihr leben zu kin-
nen. Der Mensch ist nicht wie das Tier so organisiert, daf} er
instinktiv an diese Welt angepaBt ist; er mufl «wissen», mog
lichst weitgehend verstehen, um in ihr leben zu kénnen. Al
wahrer Mensch geht er noch iiber das zum Leben Notwendige
hinaus; er hat einen inneren Antrieb zum Wissen auch dort,
wo er es nicht braucht. Er will forschen, wie die Welt ist,
nicht nur in seiner Umgebung und seiner Gegenwart; auch in
der Vergangenheit sucht er sich die Begebenheiten, und gleich-
zeitig sucht er in die fernsten Fernen des Weltalls vorzudrin-
gen. Der Mensch forscht aus Freude am Forschen; sein Geist
will unbeirrt und unbegrenzt forschen, um zu wissen, wie die
Welt auBBen und innen ist, wie sie frither war, und moglichst
auch wie sie sein wird.

Wie konnen wir nun erkennen? Welche Mittel hat der
Mensch, um etwas zu erkennen? Und welche Mittel sind die
geeignetsten?

Es wird wohl niemanden geben, der die Erfahrung nicht als
Erkenntnismittel ansieht. Man spricht von dullerer Erfahrung,
welche durch die Sinne in den menschlichen Geist eindringt,
und von innerer Erfahrung, welche der Mensch ohne #duflere
Einwirkung an sich selbst macht.

Die duBere Erfahrung bedarf der Sinne, welche den Men-
schen mit der AuBenwelt verbinden. Der menschliche Geist
muf} die Sinneseindriicke verarbeiten. Hierdurch entsteht eine
Erkenntnis. Im Geiste vergleicht der Mensch die durch dic
Sinneseindriicke entstandenen Vorstellungen miteinander und,
da er Gedichtnis hat, auch mit friitheren, ordnet sie und ge
langt so zu ihrem Verstindnis, zu einer Erkenntnis, der empi-
rischen Erkenntnis. Mit Hilfe der Sprache kann er diese Er
kenntnis in Worte kleiden, andern mitteilen und mitgeteilt be-
kommen; er kann solche Sitze miteinander vergleichen und iv
Beziehung setzen, kann dadurch neue Siitze ableiten und zu-
sammensetzen. Dies muf er mit Hilfe der Denkgesetze tun, also
in erster Linie mit Hilfe der Logik.

Die Logik schreibt dem menschlischen Geist vor, wie er be
stimmte Erkenntnisse miteinander verbinden darf, um neue
Erkenntnisse zu gewinnen. Erfahrung und Denkgesetzen allein
kommt es zu, das freie Schweifen des Geistes in eine vorge
schriebene Bahn zu lenken; sie konnen -den menschlichen



Gesinnungsfreund Oskar Zimmermann

Wenn auch der Tod Oskar Zimmermanns nicht unerwartet
kam, so fiithlen wir doch alle die plotzliche Leere, in die er uns
rif. Nach seinem Schlaganfall im vorigen Frithjahr lebte er
noch ein Jahr, zwar geldhmt, aber noch bei geistiger Frische
und immer noch besorgt um das Gedeihen unserer Arbeit, der
er sein Leben seit 1934, als er von Wien nach der Schweiz zu-
riickkehrte, widmete. Sein aufrechtes, um Wahrheit bemiihtes
Streben lie3 ihn den Weg zu uns finden. Sein Verstindnis fiir
die Leiden der Menschen bestimmte seine politische Haltung
im Innern wie im Aeuflern. Als Sozialdemokrat kiimpfte er fiir
die Besserstellung der unteren Klassen, als Mitglied von Espe-
rantoklubs fiir die internationale Verstindigung.

Bei uns war er lange Zeit im Vorstand der OG Ziirich und
mehrere Jahre ihr Priisident. Als Geschiftsfithrer war er ver-
antwortungsvolles Mitglied des Zentralvorstandes bis fast zur
letzten Stunde.

VWir sind in der OG Ziirich froh, dal wir ihn noch in der
letzten Hauptversammlung zusammen mit der ihm treu zur
Seite stehenden Frau zum Ehrenmitglied unserer Ortsgruppe
gemacht haben und er diese Anerkennung noch erleben konnte.

Nun ist sein Leben vollendet, und wir stehen ergriffen vor
dem Schicksal, dem keiner von uns entrinnen kann. Wir haben
einen treuen Freund unserer Sache, einen immer zu Taten und
zur Hilfe bereiten Menschen verloren, dem Ideale noch etwas
galten, sein Leben erfiillten. Wir wollen uns verpflichtet fiih-
len, sein Werk, das fiir uns das Unvergingliche an jedem Men-
schen ist, zu bewahren und fortzufiihren. Sein Leben soll uns
lehren, nicht die Ideale zu vergessen. Denn nur sie machen den
Wert des menschlichen Daseins aus. H. Titze

Geist dazu zwingen, liebgewordene Gedanken und Vorstellun-
gen als falsch zu erkennen und sich von ihnen zu trennen.

Erfahrung und Denken haben die grolen Fortschritte in den
wissenschaftlichen Erkenntnissen zuwege gebracht. Sie haben
sich unziihlige Male bewihrt; sie liegen dem naturwissen-
schaftlichen Weltbild und den persdnlichen Erfahrungen des
Menschen zugrunde.

Die innere Erfahrung oder, vielleicht besser gesagt, das in-
nere Erleben fiihrt ebenfalls zu Erkenntnissen. Diese werden
aber nicht durch Verbindung mit der Aullenwelt gewonnen;
sie konnen wohl mit der #uBeren Erfahrung im Denken ver-
bunden werden, aber als eigenes Erleben sind sie von dieser
gesondert. Das innere Erleben kann nur etwas iiber den Men-
schen selbst aussagen; da eine Verbindung mit der AuBenwelt
fehlt, ist es klar, daB3 eine Erkenntnis duBBerer Dinge allein aus
dem Inneren des Menschen nicht kommen kann. Wohl aber
kann der Mensch sich selbst erkennen. Er weiB und fiihlt sich
selbst; er priift seinen Willen; er fiihlt, was Schmerz, was
Freude ist. Er erfihrt sein Denken, Wollen und Fiihlen. Er
fiihlt sich in seinem Denken und Wollen frei. Auch diese Er-
fahrung ist wichtig, ist Grundlage des BewuBtseins und der
Selbsterkenntnis. Aber iiber etwas auBerhalb des Innenmen-
schen Liegendes kann das innere Erleben nichts feststellen.

Die Freiheit des Geistes ermoglicht es auch, sich. Vorstellun-
gen zu bilden, die unabhingig von einer Erfahrung sind. Man
schafft sich Phantasiegestalten; man bildet sich Ideen, welche
keine Grundlage in der Erfahrung haben; man versucht mit
Hilfe der Phantasie, sich Vorgiinge zu erkliren. Man ordnet
hierbei Gedanken einander zu, die wohl fiir sich auch aus der
Erfahrung stammen kénnen, deren Zusammengehorigkeit aber

nicht erfahren und nicht begriindet ist; sie erscheint mehr oder
weniger moglich, ist aber nicht beweisbar und hilt kritischem
Nachdenken nicht immer stand.

Auch die ordnende Titigkeit des Geistes und seine Phantasie
koénnen wertvoll und sogar nétig sein, nidmlich dann, wenn
Hypothesen aufgestellt werden. Die Phantasie malt sich eine
Erklirungsméglichkeit einer bisher unverstandenen Erschei-
nung aus. Aber der Forscher priift diese dann an weiteren Er-
fahrungen nach; er sucht Erscheinungen, die mit der Hypo-
these in Einklang stehen; je nachdem verwirft er sie dann oder
erkennt sie als richtig. Das freie Schweifen des Geistes wird in
diesen Fillen anhand der Erfahrung nachgepriift.

Aber nicht alles ist nachpriifbar. Es gibt immer Erscheinun-
gen, welche zunichst unerklirt bleiben oder gar nicht erklirt
werden konnen. Auch hierfiir versucht der Mensch Erklirun-
gen zu finden, allein aus der Einbildungskraft des Geistes her-
aus. So hat er sich zur Erklirung der Welt Gétter und Dimo-
nen geschaffen, weil er eine natiirliche Erklirung nicht wuBte.
Auch heute ist dies oft noch so. Es werden nur aus der Ein-
bildungskraft Begriffe gebildet, die sich einer Priifung an Er-
fahrung und Denkgesetzen entziehen. Jede sogenannte Erkennt-
nis, welche nur aus einer willkiirlichen, ungepriiften Titigkeit
des Geistes entsteht, ist eine Spekulation. Das Ansinnen, eine
solche als unerschiitterlich wahr hinzunehmen, lehnen wir ab.
Wir erkennen nur erfahrene und begriindete Erkenntnisse an.

Als Spekulationen betrachten wir die mythologischen Be-
hauptungen der Religionsgemeinschaften, aber auch alle philo-
sophischen Ideen, wie Absolutes, Unendliches, Vollkommenes,
wenn hieriiber bestimmte Eigenschaften und Kennzeichen an-
gegeben werden. Unsere Ansicht steht hierbei in Einklang mit

35



dem groBten Teil der modernen philosophischen Systeme,
welche ebenfalls jede Spekulation, die nur aus dem Geiste ent-
steht, ablehnen.

Wir lassen als Erkenntnismittel nur gelten, was in der Er-
fahrung und durch Anwendung der Denkgesetze*) begriindet
ist.

Suchen nach Wahrheit

Wahrheit wird als Uebereinstimmung von Erkenntnis und
Objekt oder von Aussage und Sachverhalt bezeichnet. Auch be-
zeichnet man als wahr, was dem menschlichen Dasein erschlos-
sen ist. Nun, etwas zu erschliefen, etwas Verborgenes zu ent-
hiillen, ist das Streben jedes wissendurstigen Menschen. Der
Mensch will erkennen, wie etwas wirklich ist; zu diesem
Zwecke forscht er, denkt er nach, priift er Erlebnisse, ordnet
sie, versucht sie zu ergriinden. Dies tut er so lange, bis er ge-
wil ist, die Wahrheit gefunden zu haben.

Um solche GewiB3heit zu erlangen, stehen menschliche Fihig-
keiten, innere und #uBlere, zur Verfiigung. Als Mittel zur Er-
kenntnis sind Erfahrungen und Denken gegeben.

Es ist klar, dal Dinge der AuBlenwelt nur durch die Er-
fahrung erkannt werden konnen; dies bezweifelt wohl niemand.
Im weitesten Sinne gehort zu den Dingen der AuBlenwelt auch
alles, was die Wissenschafter erforschen, die Natur, die Ge-
schichte, die Psychologie, die Sprachen und so weiter. Mit den
Sinnen und der dazugehérigen geistigen Bewiltigung gelangen
wir so zu Erkenntnissen. Da die Erfahrung im wesentlichen bei
allen Menschen gleich ist, sind auch die wissenschaftlichen Er-
kenntnisse wenig voneinander verschieden. Der eine weif3
mehr, der andere weniger; aber wenn er zum Beispiel die Le-
bensweise einer Mowe kennt, so sind diese Kenntnisse bei jedem
deswegen gleich, weil sie aus der Erfahrung stammen und das
Verhalten der Mowen von jedem in gleicher oder mindestens
dhnlicher Weise beobachtet wird. Die Einheit der wissenschaft-
lichen Erkenntnisse ist durch die Erfahrung bedingt.

Wohl gibt es auch hier Irrtiimer. Im Laufe der Zeit éndern
sich manche Ansichten, selbst wenn die beobachteten Tatsa-
chen die gleichen bleiben. Daf} iiberhaupt ein Irrtum moglich
ist, liegt daran, daf3 einmal unsere Sinne nicht genau die Wirk-
lichkeit wiedergeben konnen, sondern nur einzelne Einwir-
kungen von ihr (Lichtstrahlen, Schallwellen, Druck, Bewe-
gungen), ferner daran, dal jeder Sinneseindruck im Geiste
geordnet und verarbeitet werden muB}. Hier konnen Fehler
entstehen, Fehlschliisse, falsche Zuordnungen, Beobachtungs-
fehler; dazu kommt, daBl man im Geiste neue Begriffe bilden

*) Fiir Philosophen sei bemerkt, daB die phinomenologische Methode
hierbei nicht ausgeschlossen sein soll.

muB, um sich Vorgiinge verstindlich zu machen. Der Mensch
beobachtet Bewegungen, daraus bildet er sich den Begriff der
Kraft, welche die Bewegung hervorruft. Er kann wohl beobach.
ten, daBl ein Pferd Ursache der Bewegung eines Wagens ist,
aber wie das Pferd die Bewegung zustande bringt, das denkt er
sich, indem er sagt, es sei die Kraft des Pferdes. Der Mensch
muB sich eine groBe Anzahl Begriffe bilden, mit denen er sich
die beobachteten Vorginge verstindlich macht, die selbst aber
nicht beobachtet werden kénnen. Manchmal beobachtet man
sie vielleicht spiter, aber nicht immer. Solche Begriffe bleiben
dann hypothetisch, bleiben Annahmen, und konnen natiirlich
auch falsch sein.

Man weil3 heute, dal sehr viele, sehr bekannte Begriffe als
bloBe Annahmen (Hypothesen) bezeichnet werden miissen.
Die moderne Physik hat hier weitgehende Klirung gebracht
und manche bislang fiir wahr gehaltene Grundbegriffe ver
bessern oder dndern miissen. Solange sich solche Begriffe be
withren, hilt man sie fiir richtig, wenn sie aber zu Widersprii-
chen fiihren, so miissen sie geindert oder ersetzt werden.

" Solche Begriffe sind auler der schon erwihnten «Kraft» noch

Kausalitdt, Materie, Energie, Raum und Zeit.

Alle diese wohlbekannten Begriffe sind wegen bestimmter
Erfahrungen angenommen worden; sie stehen mit Erfahrungen
wenigstens in Verbindung, sind aber trotzdem kritisch zu be-
urteilen. Hier muf} der Verstand kritisch und offen sein gegen-

iiber jeder neuen Erkenntnis der Wissenschaft.
*

Nun gibt es aber noch Aussagen und Begriffe, die mit der
Erfahrung nichts zu tun haben, die erst gebildet werden, wo
die Erfahrung nichts mehr beitragen kann. Wir meinen die Ge-
danken und Begriffe iiber die letzten Griinde von Welt und
Dasein. Auch hier méchte der Mensch mehr wissen, und er
wird dazu verleitet, mangels Erfahrungen sich selbst Vorstel:
lungen und Begriffe zu konstruieren. Da hier die Erfahrung
fehlt, mochte der Geist im freien Schweifen, im dunkeln su-
chend und tastend, trotzdem weiterkommen. Er verliert sich
in Spekulationen und Phantasien. Die Fragen sind da, aber
Wege zu einer Antwort gibt es keine begriindeten oder eine
Anzahl von unbegriindeten.

Unwegsam ist das Gebiet der Metaphysik, aber kennen
mochte man es doch. Hier vom Entdecken der Wahrheit zu
reden, ist man nicht berechtigt. Man kann sich ausmalen, was
man will, es bleibt im besten Falle Poesie. Philosophisc]l
spricht man vom Absoluten, Unendlichen, Vollkommenen, dem
Einen, dem Guten, dem Weltgeist: alles sind spekulative Be-
griffe ohne begriindeten Wahrheitsanspruch. Der freie Geist’
kann hier schweifen, wohin er will, aber er muf3 wissen, dal

Buchbesprech ung

Ernst Toller: Prosa — Briefe — Dramen — Gedichte. Verlag
Rowohlt (Paperback), Hamburg.

Der Dichter Ernst Toller gehort zu den schonsten und tapfer-
sten Gestalten des revolutiondren Deutschlands: seine Jugend fiel
in die Zeit des Wilhelminischen Deutschlands, in dessen Kasten-
Gesellschaft der Knabe und Jiingling schon Einblicke in die sozia-
len Mifistinde gewann, durch die die Glut der sozialrevolutionidren
Leidenschaft in ihm geweckt wurde. Seine «Erziehung zur Reife»
erhielt Ernst Toller im Ersten Weltkrieg: im allgemeinen Taumel
der Begeisterung anldflich des Kriegsausbruches hatte er sich frei-
willig zum Dienst gemeldet, kam aber bald auf den Schlachtfeldern
der Westfront zur Besinnung und erkannte im Krieg die wahn-
witzige Verantwortungslosigkeit der herrschenden Klasse: ein lei-
denschaftlicher Pazifismus war und blieb die SchluBfolgerung, die
er aus seinen Kriegseindriicken zog und die seine Schilderungen
aus dem Felde zu einem Dokument der Hochherzigkeit und Men-
schenliebe macht, das sich wohltuend von den schindlichen Ver-

36

herrlichungen des Soldatenlebens — man denke etwa an Ernst
Jiingers «In Stahlgewittern» usw. — abhebt. Als Dienstverweige
rer geriet Toller in schwersten Konflikt mit den Behorden, vor
allem auch deshalb, weil er sich an jenen Streiks beteiligte, durch
die die ausgehungerte Arbeiterschaft das Kriegsende erzwingen
wollte. Nach dem Zusammenbruch 1918 findet man Ernst Toller
im Miinchen der Riterepublik, wo er bald eine fiihrende Stellung
in der unmittelbaren Umgebung Eisners, Landauers usw., einnimmt.
Aber die Revolution in Miinchen wird durch die Sozialdemokraten
verraten: reaktionire Truppen zerstoren die Riterepublik und
metzeln die hochgesinnten Freiheitskimpfer nieder. Fiir Toller fan-
gen die Demiitigungen der Gefingnis- und Zuchthausstrafe an, di¢
sich anliBlich der Machtiibernahme Hitlers zum KZ-Aufenthalt stei-
gern, wo der edle und damals bereits beriihmte Dichter unmensch-
liche Behandlung erfihrt. Er kann sich zwar hernach nach den
Vereinigten Staaten retten, ist aber menschlich und moralisch i
nerlich gebrochen: im Jahre 1939 hat er aus unabgeklirten Griiv
den den Freitod gewihlt; dhnlich wie Kurt Tucholsky, Stefan
Zweig und viele andere, die durch das persénliche und allgemeine
Ungliick den Mut zum Leben verloren haben.



alles hier sein Werk ist und jeder sich einen anderen Weg
sucht. Deshalb muB ein freidenkender Mensch sich der Unge-
wilheit seiner eigenen Spekulation bewuBt sein und gegen-
iiber den Gedankengiingen anderer aufgeschlossen bleiben.
Hieraus entspringt unsere Forderung nach Toleranz.

Menschen aber, die glauben, aus reinen Geisteskonstruktio-
nen Wahrheit ableiten und andern aufzwingen zu kénnen, sind
nicht freie Denker und gehdren nicht zu uns.

Wenn Spekulationen mit einem Wahrheitsanspruch auftre-
ten, werden sie zu Dogmen. Die Kirchenanhinger wissen nicht
mehr, da3 ihre Dogmen nur Phantasieprodukte menschlichen
Geistes sind. Sie bilden sich ein, daB es unabinderliche Wahr-
heiten iiber Gott, Gotter, Heilige und anderes sind, die man
als Heilswahrheiten verkiinden muf3, da es der von ihnen selbst
«erzeugte» Gott so verlangt. Wer an solche Dogmen glaubt, der
wird intolerant, weil eben in den Dogmen die Forderung ent-
halten ist, daB3 jeder Mensch daran glaube. Gegen diesen Glau-
benszwang wehren wir uns. Wir lassen jedem iiber die letaten
Dinge seine Ansicht, soweit sie philosophisch gebildet wurde,
und solange der philosophisch Glaubende nicht verlangt, da3
auch andere an seine Weltsicht glauben. Wenn er uns aber
zwingen will, auch wenn er nicht an Gott glaubt, sondern nur
an Ideen, die unbewiesen sind, kritiklos zu glauben, so weisen
wir das zuriick. Unser Geist soll frei denken konnen und sich
nur von Erfahrung und Logik einen Weg vorzeichnen lassen.

Zur Wahrheit streben im BewuBtsein, die Wahrheit selbst
nur angenihert zu besitzen und nicht das in seiner Weltan-
schauung Angenommene andern aufzwingen zu wollen, ist eine
der Grundlagen freien Denkens.

Die Mittel sind Erfahrung und Beachtung der Denkgesetze.

Disproportionalitiit und Koexistenz
im Zeitgeschehen

Der Leser moge iiber den Titel meines Aufsatzes und iiber
den ihm vielleicht unbekannt erscheinenden Ausdruck Dis-
proportionalitidt nicht ungehalten sein. Im Laufe meiner Dar-
legungen wird er bestimmt den Sinn des Wortes und seine Be-
deutung aus dem Zusammenhang erfassen.

Dem aufmerksamen Beobachter der heutigen Geschehnisse
sozialer, politischer, kultureller, wissenschaftlicher und tech-
nischer Art dringt sich oft die Frage auf, wie ist dies alles
moglich und zu welchem Ende wird das alles fiithren, dessen
Zeugen und Opfer wir oft genug selber waren und noch sind.

Seit den dreiBiger Jahren, seit der Weltwirtschaftskrise und
dem Entstehen nationalistischer und faschistischer Staatenge-

bilde, in denen Usurpatoren und Despoten, Wahnsinnige und
Verbrecher an die Macht gelangt sind, die unter dem Druck
und unter Ausnutzung der sozialen Verhiltnisse mit Schlag-
worten die Massen zunichst betérten und dann mit Gewalt-
mitteln und einem blutigen Terror an der Kandare hielten,
hat das Weltbild ein anderes AeuBleres bekommen. Der Massen-
mensch ist an Stelle des durch geistige, sittliche und wissen-
schaftliche Qualititen ausgezeichneten Elitemenschen getreten,
der nicht durch seine Abstammung, seine Volkszugehorigkeit,
sein religioses Bekenntnis und seine soziale Position, sondern
durch seine Personlichkeit auf geistiger, sittlicher und kulturel-
ler Ebene einen Fiihrungsanspruch besal.

Es begann eine Zeit, in der das Menschenleben — schon
durch den 1. Weltkrieg bedingt — eine untergeordnete Rolle
im Weltgeschehen zu spielen begann, eine Zeit, in der mit der
«heroischen Lebenshaltung» Propaganda und, wenn ich so sa-
gen darf, Schindluder getrieben wurde. Es wurde ein ganzes
Volk fiir den Rassenkampf in bewuBter Ausniitzung ererbter
Rassenvorurteile mobilisiert und weltanschaulich, ideologisch
und militirisch auf den Hochburgen nationalistischer Er-
ziehung geschult und die Jugend fiir den Krieg, d.i. fiir den
Massenmord planmiiBig ausgebildet, wobei die bereits bestehen-
den Konzentrationslager mit ihren bestialischen Folterungen
und Morden eine geeignete Vorschule fiir den Krieg in Fein-
desland bildeten.

Wir kennen die Geschichte dieser Entwicklung zu gut, als
dariiber heute viele Worte zu verlieren wiren. Dariiber hat am
28. Mirz d. J. in der mathematisch-naturwissenschaftlichen Fa-
kultdt der Humboldt-Universitit in Berlin der bekannte eng-
lische Physiker Dr. h.c. J. D. Bernal, der Prisident des Welt-
friedensrates, vor Wissenschaftlern und Studenten sowie vor
einer groBen Anzahl interessierter Berliner iiber die «Verant-
wortung des Wissenschaftlers in der Gegenwart» gesprochen.

«Das Themasy, sagte er, «iiber das man mich ersucht hatte zu
sprechen, liegt mir sehr nahe. Die Frage nach der Verantwor-
tung des Wissenschaftlers umfafit heute die Entscheidung iiber
Leben und Tod. Jetzt kann jede politische Katastrophe die ge-
samte Menschheit in Gefahr bringen .. .»

Was sind die tieferen Ursachen, die die Gefahr eines alles
vernichtenden Krieges ins Ueberdimensionale gesteigert und
das Spannungsfeld der sich befehdenden Gegner zu einem
Explosionsherd ersten Ranges gemacht haben? ... Die Frage
ist fiir den Kenner der politischen, sozialen, wissenschaftlichen,
technischen und weltanschaulichen Entwicklung seit dem Ende
des 1. Weltkrieges nicht schwer zu beantworten. Wir wissen,
daB die technischen Wissenschaften aller Zweige, vom Maschi-
nenbau bis zur Raketen- und Radartechnik und ihrer Hilfs-

Im vorliegenden Band, herausgegeben durch Kurt Hiller, sind
die wichtigsten Arbeiten des wahrhaft groBen und bedeutenden so-
zialistischen Dichters vereinigt. Von wunderbarer Eindringlichkeit
ist hauptsichlich seine Autobiographie «Eine Jugend in Deutsch-
land», die mit klassisch schéner Sprache einen anschaulichen Be-
ticht der Epoche liefert. Aus diesem Rechenschaftsbericht ist mehr
2u lernen als aus zahlreichen Geschichtsbiichern iiber das Deutsch-
land von 1900 bis 1933: gegen den SchluB kiindet Toller bereits
den Nazispuk an, den er tiefgriindig auf seine Quellen und Ur-
spriinge zuriickfiihrt. Sodann enthilt dieser Band, dessen Publi-
kation dem Rowohlt Verlag sehr zur Ehre gereicht, noch die
<Briefe aus dem Gefiingnis», die Schauspiele «Die Wandlungy,
«Masse-Mensch», «Die Maschinenstiirmer» und «Hinkemann», dic
als Muster des expressionistischen Theaters seinerzeit unter der
Regie Max Reinhardts hochberiihmt waren, sowie das entziickend
schéne «Schwalbenbuch», das Toller in der Festungshaft geschrie-
ben hat: hier weist sich der groBe und kiihne Freiheitskimpfer als
eine zarte und empfindsame Seele aus, die feinsten lyrischen Stim-
mungen zuginglich ist (dhnlich wie Rosa Luxemburg, die «bluti-
ge Rosa» der Reaktioniire, in ihren «Briefen aus dem Gefingnis»).

Das Buch von Ernst Toller gehort zum Schénsten und Eindring-
lichsten, das wir seit langem gelesen haben: es sei jedem «guten
Leser» aufs wirmste empfohlen. Polybios

Die vorstehende schone Besprechung der verdienstvollen Ro-
wohltschen Toller-Ausgabe sei durch folgenden leider notwendigen
Hinweis erginzt: In Nr. 4/1962 der Monatsschrift «Neue deutsche
Literatur», Berlin, berichtet P. Unau vom Ergebnis seines Ver-
gleiches der obigen Toller-Ausgabe mit Erstausgaben. Er stellt fest,
daB z. B.von den «Gedichten der Gefangenen» zwolf ginzlich feh-
len, alle iibrigen aber bearbeitet, haufig gekiirzt sind, wobei es sich
vielfach um sinnentstellende Verinderungen handelt. Der Frage,
ob Toller selbst diese Bearbeitungen vorgenommen oder ob nach
dem Tode des Dichters irgend ein Herausgeber den Text verfdlsch-
te, wird leider nicht nachgegangen. Freunde des jungen Toller
sind also nach wie vor auf die Erstausgaben angewiesen, solange
nicht eine kritische Ausgabe mit allen Textvarianten erscheint.

Bis dahin nehmen wir dankbar mit der Rowohltschen Ausgabe
vorlieb, froh dariiber, daB in Deutschland iiberhaupt wieder Werke
Ernst Tollers erscheinen. Alwin Hellmann

37



	Grundlage und Zweck einer freigeistigen Gemeinschaft (1. Fortsetzung)

