Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 4

Artikel: Grundlage und Zweck einer freigeistigen Gemeinschatft : eine neue
Sekte? (Fortsetzung folgt)

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411104

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

fir die Kirchen verlangt, die Entwicklung also einer Kirche,
die weder durch den Staat noch durch die Vernunft einge-
schrinkt wird, sehr bald in Schwierigkeiten hineinfiihren wird.
Lehrt uns doch die Geschichte, daB3 besonders die monotheisti-
schen Religionen, wenn sie sich selbst iiberlassen bleiben, sich
sofort in absolutistische Einseitigkeiten und Verstiegenheiten
hinein steigern, daf sie ihrer eigenen, unaufhaltsam vorwirts-
stiirmenden Dynamik verfallen und bald in eine unertrigliche
kirchliche Despotie ausarten. Diese kirchliche Despotie provo-
ziert, darauf kann man zihlen, sofort den Widerstand aller
kirchengegnerischen Krifte. Der Geist Rousseaus, der Franzo-
sischen Revolution und der schweizerischen Bundesverfassung
tritt dann wieder auf den Plan und nimmt den Kampf auf.
Alle diese kirchengegnerischen Krifte werden sich ihrerseits
ebenfalls auf die Mr. und auf die GGf. berufen, und auch
ihnen darf dann, in ihrem Kampf gegen die kirchliche Despo-
tie, das Recht auf diese Berufung unter keinen Umstiinden ab-

gesprochen werden. Omikron

Grundlage und Zweck einer freigeistigen
Gemeinschaft

Eine neue Sekte?

Wenn jemand auf neue Gedanken iiber die letzten Zusam-
menhinge der Welt kommt, so formt er sich eine neue Welt-
anschauung. Da er sich diese selbst mit viel Miithe und, wie er
meist annimmt, sorgfiltiger Ueberlegung erarbeitet hat, so
meint er zuweilen, allen Mitmenschen diese Arbeit abgenom-
men zu haben und sich daher das Recht nehmen zu diirfen,
ihnen seine Ansicht als die einzig wahre mitzuteilen und sogar
aufzuzwingen. Er griindet dann eine Vereinigung, die sich zum
Ziel setzt, diese Weltanschauung zu verbreiten, sie zu predigen,
alles andere fiir falsch zu erkliren, dementsprechend zu be-
kdampfen und lidcherlich zu machen.

Bleibt eine solche Anschauung innerhalb eines religiosen Be-
kenntnisses, so entsteht eine Sekte. Bleibt sie auflerhalb jeder
kirchlichen Ueberzeugung, so fiihrt dies zu einer Griindung
einer neuen Religions- oder Weltanschauungsgemeinschaft be-
sonderer Prigung. So etwas sind wir nicht oder wollen es jeden-
falls nicht sein.

Was heilt freigeistig?

Um zeigen zu konnen, was der tiefere Sinn einer freigeistigen
Gemeinschaft ist, wollen wir erklidren, was unter «freigeistip
zu verstehen ist. Wir stellen die Frage: Kann sich ein Geist frei
entfalten, frei auswirken, wenn jemand oder eine Gruppe von
Menschen verlangt, dal man das glaube, was sie fiir richtig
halten?

Es gibt ja nicht nur diesen einzigen «jemand» oder diese
Gruppe, die die Wahrheit gefunden zu haben glaubt, sondem
es gibt viele Sekten innerhalb einer Kirche, und viele Kirchen,
die auch ihre «Wahrheit» verkiinden, viele Weltanschauungs
gemeinschaften, wie die Anthroposophen, Theosophen, viele
philosophische Richtungen verschiedenster Art, die alle glau
ben, die Wahrheit zu besitzen. Wer hat denn von diesen recht?
Alle haben sich einmal ihre Ansichten selbst aufgebaut und frei
entwickelt. Sie alle glauben, verniinftige Mittel angewandt zu
haben, um ihre Weltanschauung zu begriinden. Und trotzdem
gibt es soviel verschiedene Systeme.

Diese Tatsache muf}3 uns zu denken geben. Es muf} in der
Natur des Menschen etwas vorhanden sein, das die Verschie
denheiten bedingt. Wir wissen: Die Menschen sind verschie
den; daher sind auch die Ansichten der Menschen von Welt
und Mensch, von den letzten Dingen, verschieden. Dies ist eine
Tatsache. Daraus folgern wir:

1. Jeder hat das Recht, sich seine Weltanschauung frei m

bilden.

2. Niemand hat das Recht, seine Ansicht anderen aufzuzwingen.
Der Geist des Menschen ist frei, er kann sich seine Ansicht frei
bilden. Es bedeutet eine Einschrinkung seiner Freiheit, wenn
andere Menschen verlangen, daf3 ihre Ansichten itbernommen
werden. Hierbei ist zu unterscheiden: ein Weltbild, das uns die
Wissenschaften geben, und eine Weltanschauung, welche die
Zusammenfassung zu einem Ganzen und eine Bewertung dar
stellt. Nur um diese geht es. Wo die Wissenschaft nicht mehr
sprechen kann, da schweift der Geist unbeschrinkt ins Unweg
same; dort darf es keinen Wahrheitsanspruch geben, dort muf
jeder mit seinen Gedanken selbst fertig werden. Sich selbst
seine Anschauung frei bilden auf der Grundlage der besten zur
Verfiigung stehenden Mittel, sie anderen nicht aufzwingen wol
len, das nennen wir freigeistig, freies tolerantes Denken. Zur
Freiheit gehort nicht nur, selbst frei zu sein, sondern auch die
Freiheit anderer nicht einzuschriinken.

Buchbesprechungen

Jiirgen Riihle: Literatur und Revolution — Die Schriftsteller
und der Kommunismus. Verlag Kiepenheuer & Witsch, K6ln-Berlin.

Der Verfasser dieses aufschluBreichen Werkes ist ein guter Ken-
ner der sozialistischen Literatur unseres Jahrhunderts. Im vorliegen-
den Buch untersucht er die Schicksale jener zahlreichen Autoren,
die aus der marxistisch-sozialistischen Weltanschauung wesent-
liche Inspirationen fiir ihr Werk bezogen. Dabei wird der Leser mit
groflen Gestalten der Gegenwartsliteratur konfrontiert, die heute
— zu unrecht — in Vergessenheit geraten sind. Riihle zeichnet das
Panorama der gesellschaftlichen und geistigen Stromungen der
letzten Jahrzehnte: unter den Dutzenden von Autoren, die er zur
Illustration in biographischer wie auch werkanalytischer Hinsicht
dokumentierend heranzieht, begegnen wir u.a. Majakowski, Brecht,
Scholochow, Ehrenburg, Heinrich Mann, Arnold Zweig, G. B. Shaw,
Romain Rolland usw. Man kann dem Verfasser beinahe enzyklopi-
dische Vollstindigkeit in der Behandlung seines Themas nachriih-
men, wenngleich er nicht gelehrtenhafte Exaktheit, sondern eher
journalistische Lebendigkeit angestrebt hat. Leider ist dieses Buch
teilweise in den EinfluBbereich der politischen Konjunktur gera-
ten: Riihle ist hartndckig darum bemiiht, bei jedem Autor ohne

28

Ausnahme ein Scheitern am Kommunismus nachzuweisen, was sich
natiirlich in solcher Generalisierung als absurd erweist. In Wirk
lichkeit darf man nicht vergessen, dal gerade unter diesen sozial
revolutioniren Autoren sich die edelsten und reinsten Geister fir-
den, die durch ihre politischen Enttiuschungen hindurch die Kraft
zum grandiosen Lebenswerk fanden. Sieht man von dieser Einsei-
tigkeit ab, so ist Riihles Buch eine aufschluBireiche Informations
quelle, die den Leser zu den wichtigsten Autoren unseres Jahrhuo-
derts hinfiihren kann. Polybios

Guido Schneeberger: Nachlese zu Heidegger — Dokumente zt
seinem Leben und Denken. Selbstverlag des Verfassers, Bern.

Der Philosoph Martin Heidegger gilt immer noch als der Vater
des Existentialismus, der allerdings in Frankreich durch Jean-Paul
Sartre eine weit interessantere und aktuellere Auspriigung erfalr
ren hat. Wie man wei}, war Heidegger wiihrend der Zeit des Natit:
nalsozialismus politisch stark engagiert. Der «groBe Philosoph» ver
lor beim Aufkommen der faschistischen Verbrecherclique jeglicht
GroBe und zeigte eine Haltung, die nicht nur menschlich blamabel
sondern auch politisch duBerst niedrig und erbirmlich genan?
werden mufl. Heidegger hat nach Kriegsende sein Versagen nicht
einmal einer «Umkehr» fiir wiirdig befunden. Im Gegenteil zog ¢f
es vor, dariiber hinwegzuschweigen und sich in der iiblichen Weist



Wir haben erkannt, da3 der Mensch frei von ideologischem
und dogmatischem Zwang sein muf}, wenn er die ihm zur Ver-
fiigung stehenden Moglichkeiten in Handeln und Denken aus-
schopfen will. Zum wahren Mensch-Sein gelangt nur derjenige,
der frei seine Daseinsméglichkeiten verwirklichen kann. Dies
ist gewif3 ein Idealbild, aber an dieses Ideal mufl man so nahe
wie moglich herankommen. Und wir sehen die Maoglichkeit,
daB es leichter erreicht werden kann, wenn die geistige Bevor-
mundung durch Kirchen und andere doktrindre Gruppen auf-
hort. Dies ist moglich, wenn jeder Mensch fiir sich und die
anderen Menschen das freie Walten seines Geistes fordert. So
ist es eine erste Aufgabe, gegen jeden Zwang und jede Gewalt-
maBnahme Stellung zu nehmen. Damit schaffen wir die Vor-
aussetzung freien Denkens und Handelns.

Nur ein negatives Ziel?

Der Kampf gegen etwas ist etwas Negatives. Es fragt sich, ob
dies das einzige Ziel einer freigeistigen Gemeinschaft ist.

Nun, wenn man etwas als falsch oder schlecht erkannt hat,
so mufl man auch wissen, was das entsprechend Gute und Rich-
tige ist. Jedem Schlechten und Falschen steht ein Gutes und
Richtiges gegeniiber. Wenn man das Schlechte bekampft, so
will man statt dessen das Gute. Es gibt in diesem Sinne kein
negatives Ziel.

So ist auch der Kampf gegen den Dogmatismus der Kirchen
und gegen andere Doktrinen getragen von dem Willen zu etwas
Gutem, das wir fiir nétig halten. Denn wir wissen, daf3 der
Wahrheitsanspruch aller Doktrinire, das Gedeihen der Men-
schen in geistiger, moralischer und kultureller Hinsicht gefihr-
det. Diese positive Seite unseres Antidogmatismus ist der Aus-
gangspunkt unserer Bewegung und unserer Ziele.

Was ist nun also unsere programmatische Grundlage? Davon
soll im folgenden die Rede sein. (Fortsetzung folgt)

Die Botschaft von New-Delhi

I. Unser Leser ist im Bild, wenn wir von New-Delhi sprechen.
Er weif3 aus unserem bereits in der Septembernummer 1961 er-
schienenen Leitartikel, daB im November 1961 in der indischen
Metropole die dritte Vollversammlung des protestantischen
Weltkirchenrates stattgefunden hat. Auch die Tagespresse hat
iiber diese Tagung ausfiihrlich gesprochen.

Unterdessen ist diese Vollversammlung abgeschlossen wor-
den. Es erreichen uns nun die verschiedensten Berichte iiber
diese denkwiirdige Tagung. Der Weltkirchenrat selbst hat es
sich natiirlich nicht nehmen lassen, in einer Botschaft an seine
vielen Mitgliedkirchen und Gemeinden Grundgehalt und Er-
trag der Sitzungsarbeit bekanntzugeben und ans Herz zu legen.
Zum Inhalt dieser Botschaft gehoren auch die Referate von Dr.
O.F. Nolde, dem Direktor der Kommission fiir internationale
Angelegenheiten, und von Dr. D. T. Niles aus Ceylon; dazu ge-
hért auch der Bericht der Sektion «Dienst». Hat diese Bot-
schaft auch mehr internen Charakter — sie interessiert auch
die AuBBenwelt, sie interessiert erst recht auch uns.

IL. Den Inhalt der ganzen Botschaft konnen wir hier natiir-
lich nicht wiedergeben; wir begniigen uns mit einigen stich-
wortartigen Angaben:

Das Konferenzthema hief3 also «Jesus Christus, das Licht der
Welt!» — In allen den schweren Umwilzungen der Gegenwart
ist Gott am Werke, selbst da, wo die Michte des Bosen sich
gegen Gott auflehnen. — Es gibt keinen groferen Dienst an
den Menschen, als ihnen immer wieder von dem lebendigen
Christus zu sagen — und fiir die Christen keine dringendere
Aufgabe, als auf Gemeinschaft und auf Frieden in Gerechtig-
keit und Freiheit hinzuarbeiten. — Wir miissen uns erheben
gegen jede Ungerechtigkeit, die irgend einer Rasse oder irgend
einem Menschen wegen seiner Rassenzugehorigkeit angetan
wird. — Wir kdmpfen fiir Einstellung der Kernwaffenversuche,
friedliche Nutzung des Weltraumes, fiir Achtung der Men-
schenrechte, Solidaritit in der ganzen Menschenfamilie, Ent-
wicklung eines internationalen Ethos; wir kdmpfen gegen Zy-
nismus und Verzweiflung, gegen die Sklaverei; wir kdmpfen
aber fiir Reform der Gefingnisse und fiir das Recht der Men-
schen, in ihren Regierungen selbst mitzuwirken, also fiir die
demokratischen Grundrechte, und fiir die Brechung jeder Ge-
waltherrschaft — wir kdmpfen gegen jegliche Vergewaltigung
des Gewissens und jedes Zwangssystem, gegen alle alte und
neue Tyrannei — wir verlangen grundsitzlich eine positive
Haltung gegeniiber dem Staat — wir kidmpfen fiir die Glau-
bensfreiheit, fiir die Freiheit des Gottesdienstes, der Lehre und
der Verkiindigung und der Betiitigung des Glaubens — wir
kdampfen fiir die Freiheit, seinen Glauben zu wechseln oder zu
behalten.

III. Wahrlich, eine ganze Musterkarte kirchlicher und vor
allem profaner Tugenden breitet da der Weltkirchenrat vor
unserem erstaunten Auge aus! Was haben wir dazu zu sagen?

damit aus der Affire zu ziehen, «daB es nicht so gemeint war».
Nun hat der Verfasser dieses hochinteressanten Buches alle AeuBe-
rungen des Philosophen zusammengetragen, die in die Zeit des
«braunen Regimes» fielen. Damit soll nicht ein einzelner SpieB-
biirger, dem Hitlers Tiraden die offenbar nicht sehr gefestigte Ver-
nunft und Humanitit hinwegschwemmten, aufs Korn genommen
werden. Heideggers Fall ist typisch fiir das Schicksal der deutschen
Intellektuellen, die schon vom wilhelminischen Staat her sich in
reaktionirer Kleinbiirgerlichkeit verschanzten und — neben dem
Héhenflug ihrer sonstigen Gedanken — im jimmerlichsten und
engherzigsten Nationalismus und Chauvinismus stecken blieben.
Der Fall Heidegger ist auch deshalb lehrreich, weil in der Nach-
kriegszeit das immer mystischer und dunkler werdende Lehrgebiu-
de des Philosophen auf viele eine neue Anziehungskraft erhielt,
wiewohl Heidegger im Grunde seine Substanzlosigkeit durch Wort-
akrobatik und geheimnisvolle Interpretationstechnik bemiintelt.

Polybios

Ludwig Marcuse: Mein Jahrhundert — Lebenserinnerungen. Ver-
lag Paul List, Miinchen.

«Jeder schreibt seine eigene Geschichte der Weltereignisse» —
diesen Satz Henry Millers stellt Marcuse seiner Lebensgeschichte
voran, die in der Tat eine «subjektive Weltgeschichte» darstellt.

Marcuse, heute Philosophie-Professor in Kalifornien und Verfasser
zahlreicher Biicher und Abhandlungen (darunter gut lesbare Bio-
graphien iiber Sigmund Freud und Heinrich Heine), ist mit dem
Jahrhundert jung gewesen und hat Schritt fiir Schritt seine Hoff-
nungen und Enttduschungen mitgemacht. Im wilhelminischen
Deutschland empfing er seine Schulbildung, im Ersten Weltkrieg
den dazugehorigen Anschauungsunterricht und in den philosophi-
schen Fakultiten jener Zeit sein intellektuelles Riistzeug, das er-
staunlich vielseitig ist. Als «Zeitgenosse» hat er die geistigen und
politischen Kimpfe der Epoche bewuBt miterlebt und schildert sie
nun in geistreicher Betrachtung, in ‘der Humor und Klugheit mit-
einander wetteifern. Man erfihrt in diesem Buch viel iiber bedeu-
tende Manner, mit denen Marcuse in Kontakt kam, zugleich aber
auch iiber andere, deren Wirken und Versagen er wachsam und
schmerzlich registrierte. So zum Beispiel beschreibt eine klare und
eingehende Erérterung C. G. Jungs erbirmliches Paktieren mit dem
Nationalsozialismus samt der nach dem Krieg erfolgten Riickzugs-
bewegung, welche dem deutschen Volk unnachsichtig die «Kollek-
tivschuld» aufbiirdete. Auch iiber Graf Keyserling, Benn und an-
dere schwankende Gestalten findet sich manch treffendes Wort.
Marcuses Autobiographie liest sich wie ein Roman, denn sie ist
der Roman eines Lebens, das sich mit seiner Epoche wenn nicht
gerade tiefgriindig, so doch intensiv auseinandergesetzt hat.
Polybios

29



	Grundlage und Zweck einer freigeistigen Gemeinschaft : eine neue Sekte? (Fortsetzung folgt)

