
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 4

Artikel: Der Weltkirchenrat und die Menschenrechte

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


keit der Kirche vorzuspiegeln, die in Wirklichkeit gar nicht
vorhanden ist und in dem Ausmaß, das Lombardi vorschlägt
(politischer Weltsenat, sozialpolitisches Manifest, halbpriester-
liche Laien-Seelsorger, Verzicht auf äußeren Pomp) auch gar
nicht realisiert werden könnte, ohne daß der Katholizismus in
seinen Grundlagen erschüttert und an den Rand der
Selbstaufgabe gebracht würde.

All das weiß Lombardi so gut wie wir, vermutlich sogar
noch besser. Als Angehöriger des Jesuitenordens unterhegt er
dem strengsten Gehorsamsgebot, ein Wink semer Oberen kann
ihn von einem Tag auf den anderen zum Schweigen bringen.
Ja, darüber hinaus ist es sogar schwer vorstelhbar, daß
Lombardi als Jesuit sein Buch ohne Zustimmung seiner Oberen
veröffentlichen konnte, zum mindesten dürfte er sich ihres
einstweiligen Zusehens und Duldens versichert haben. Mit
anderen Worten : diese Schrift dürfte mit Wissen und mindestens
unter Duldung maßgebender Persönlichkeiten des Jesuitenordens,

dem ja auch der mit der Vorbereitung des Konzils
beauftragte Kardinal Bea angehört, erschienen sein und erweist
sich damit als ein jesuitischer Versuchsballon, um die
Stimmung in den Kreisen des Weltkatholizismus abzutasten und
den mit der Kurie nicht ohne Grund unzufriedenen
Linkskatholiken aller Länder gewisse Hoffnungen zu machen und
ihnen sowie der gesamten Oeffentlichkeit Sand in die Augen
zu streuen. Mehr als eine liturgische Reform und die bei jeder
Gelegenheit geforderte Begünstigung der Familie dürften von
diesen Reformvorschlägen vom Konzil nicht angenommen werden.

Denn die katholische Kirche ist und bleibt, was sie
jahrhundertelang war, oder — sie wird nicht mehr sein.

Walter Gyßling

Der Weltkirchenrat und die
Menschenrechte

I. Schon in Nr. 9/1961 des «Freidenkers» haben wir auf die
3. Vollversammlung des ökumenischen Weltkirchenrates

Wkr.) in New Delhi aufmerksam gemacht. Unsere Leser
werden der Tagespresse entnommen haben, daß unterdessen
eine Vertretung der russisch-orthodoxen Kirche in diesen
ökumenischen Wkr. aufgenommen worden ist. Aber bald darauf
hat der Wkr. einer neuen bedeutsamen Resolution
zugestimmt, die unser Interesse stark in Anspruch nimmt, auf die
wir daher heute unbedingt zu sprechen kommen müssen. Wir
entnehmen der Presse folgende Informationen:

Der Wkr. hat alle Regierungen aufgefordert, den Bürgern
uneingeschränkte Religionsfreiheit zu gewähren. Er sieht darin

eine Verwirklichung der Menschenrechte in aller Welt.
Verurteilt wird der Versuch, durch gesetzliche Maßnahmen oder
durch gesellschaftlichen Druck den Glauben unter Zwang zu
setzen oder zu vernichten. Die Religionsfreiheit schließt die
Freiheit des Religions- oder Konfessionswechsels ein. Es ist
eine Verpflichtung sowohl der Regierungen als auch der
Gesellschaft, die Anwendung der Menschenrechte ohne
Diskriminierungen durchzusetzen. Die Ausübung der Religionsfreiheit

schließt andere Menschenrechte ein, so die Freiheit der
friedlichen Versammlung und der Meinungsäußerung, die Freiheit,

Nachrichten zu empfangen und weiterzugeben, das Recht
der Eltern, die Erziehungsform der Kinder zu bestimmen, die
Freiheit zur Wahl der gewünschten Staatsform und zur Wahl
der Regierung. Die uneingeschränkte Glaubens- und
Gewissensfreiheit GGf.) ist ein wesentlicher Bestandteil der
Menschenrechte Mr), wie sie in der Charta der UNO 1943

niedergelegt worden sind. Diese Forderungen müssen für alle
Staaten verbindlich sein. Keine Zensur darf Presse und Rund¬

funk an einem freien Austausch von Informationen zwischen
Ost und West hindern.

H. Diese Resolutionen geben uns den willkommenen Anlaß

zu folgenden Ueberlegungen und Einwänden :

1. Unverkennbar ist es das Bestreben der Kirche, in der

Auseinandersetzung mit der gegenwärtigen Welt und mit der

Oeffentlichkeit ihre dogmatisch-ontologischen Fundamente in

den Hintergrund zu rücken und sorgfältig zu beschweigen,
dafür aber die ethisch-sozialen Forderungen um so aufdringlicher

in den Vordergrund zu stellen. Das ist ein taktisch
wohlverständliches Verhalten. Mit ihrer Lehre von einem real

seienden Gottesreich neben, über oder hinter der irdisch-diesseitigen

Welt, mit ihrer Lehre von einem persönlich gefaßten
Gott im Kreise von Engeln und Sehgen stoßen die Kirchen
heute immer mehr auf Widerstand, auf geheime oder offene

Ablehnung. Die ethisch-sozialen Fragen aber, die das
Zusammenleben der Menschen normieren, gehen auch heute noch

alle Menschen an, sie verpflichten uns alle, ganz unabhängig
davon, ob wir innerhalb oder außerhalb des Christenglaubens
stellen. Darum hält es die Kirche für geraten, sich heute vor

allem als Sachwalterin und Garantin dieser sittlichen Werte

auszugeben, allen jenseitig-dogmatischen Schwierigkeiten aber

nach außen hin behutsam aus dem W ege zu gehen.

Dieses Manöver ist schließlich ein intern-christliches Anliegen

und trifft uns nicht besonders schwer. Schlimmer aber

steht es mit den beiden folgenden kirchlichen Kunstgriffen.
2. Just m diesen Tagen geht die Kirche über diese noch

erträgliche Linie hinaus. Nun greift sie kühn in unseren eigenen

weltanschaulichen Besitzstand hinüber, raubt hier sittliche
Ziele und Ideale, zerrt diese Ideale in ihren kircheneigenen
Raum herüber und gibt sie als ihren längst angestammten
Besitz aus. Da vernehmen wir zu unserem großen Erstaunen, daß

im Kampf gegen den Osten die Kirche, nur und ausschließlich
die Kirche, die geistige Freiheit des Menschen, die Würde und

Entscheidungsfreiheit des sittlichen Menschen, die Ausbildung

zur Persönlichkeit und den Grundgehalt aller Humanität, kurz

den Humanismus in seinen besten Formen und Zielen, zu

schaffen mid zu garantieren vermöge; daß nur und ausschließlich

die Kirche den Kampf gegen die bolschewistische
Entwürdigung und Entmündigung, gegen die marxistische
Entrechtung und Depersonalisierung des menschlichen
Individuums mit vollem Emst führe.

Das alles sind kirchliche Uebergriffe und Eingriffe in unseren

ideellen Besitzstand, Eingriffe, welche die Kirche vor

ihrem eigenen Gewissen nur schwer verantworten kann. Denn

alle diese sittlichen Ideale sind ja just im härtesten Kampf

gegen die christliche Intoleranz und just von den großen Wi-

dersacherinnen der Kirche, von der Renaissance, von der
Aufklärung, von der Diesseitsphilosophie der neueren und
neuesten Zeit ausgebildet und vertreten worden. Beide Kirchen

hielten und halten auch heute noch unbedingt fest an ihrem

Anspruch auf den absoluten Primat Gottes über alles menschliche

Tun und Denken; sie halten unbedingt fest an der
absoluten Souveränität Gottes und an der absoluten Geltung aller

Gotteswahrheit gegenüber aller Menschenwahrheit. Diesem

christlichen Absolutheitsanspruch mußte das Recht auf die

eigene Meinungsbildung, das Recht auf die Mündigkeit und

Würde des Individuums, das Recht auf die persönliche
Freiheit und Unabhängigkeit gegenüber allen Bevormundungen
durch die Kirche in zähen und oft blutigen Kämpfen
abgerungen werden. Die Geistesgeschichte des Abendlandes gib1

auf fast jedem ihrer Blätter erschütternde Kunde von der Bm-

talität, mit welcher die Kirchen jede individuell-freiheitlich6
Regung zerbrochen, zertreten und niedergeschlagen haben

überall da, wo sie noch über ihre volle Macht gegenüber den

abtrünnigen Lidividuen verfügten.

26



Gewiß, die Theologie beider Kirchen spricht heute eine
mildere Sprache. Sie spricht, nach außen hin wenigstens,
weniger von Unterwerfung, vielmehr von Synthese, von Harmonie

und von Ergänzung der Wissenschaft und der Philosophie
durch den christlichen Glauben. Im Kerngehalt ihrer Dogmatik

aber läßt sie sich auch heute noch nichts abmarkten von
ihrem Glauben an die absolute Souveränität ihres Gottes über
alles, auch über alle menschliche Wahrheitsbildung und über
allen menschlichen Freiheitsdrang. Als die erste aller christlichen

Pflichten preist sie auch heute noch die völlige Preisgabe

aller menschlichen Autarkie, aller diesseitigen Autonomie
vor Gottes Majestät. Sie verlangt auch heute noch, daß alle
diesseitige Eigenständigkeit vor Gott gebrochen und daß die
Bruchstücke aller menschlichen Mündigkeit und Menschenwürde

demütig vor Gottes Thron niedergelegt werden. Die
christliche Dogmatik ist auch heute noch abgestimmt auf den
Gehalt des bekannten Kirchenliedes:

«Mit dem Herrn fang alles an! Kindlich mußt du ihm
vertrauen, darfst auf eigne Kraft nicht bauen, Demut schützt vor
stolzem Wahn. Mit dem Herrn fang alles an!»

Wir sprechen daher der Kirche in aller Form das Recht ab,
sich unsere sittlichen Ideale, als da sind die Menschenwürde
und die Eigenständigkeit der Persönlichkeit gegenüber allen
christlichen Macht- und Wahrheitsansprüchen, anzueignen und
nach außen hin, nur um des propagandistischen Effektes willen,

sich auf diese Diesseitsideale zu berufen.
3. Nun beruft sich also der Wkr. in New Delhi auf die Mr.

und auf die GGf. Im Namen dieser beiden Ideale verlangt er
von den Regierungen volle, ungehemmte Entwicklungsfreiheit
für die Religion im Osten und im Westen. Die Spitze dieser
beiden Postulate ist natürlich gegen den marxistischen Osten
gerichtet.

Hier nun liegen die Dinge nicht so einfach, nicht so durchsichtig.

Wir stehen vor der Frage : Hat der Wkr. überhaupt ein
Recht, sich dieser beiden Begriffe zu bemächtigen und sich
auf sie zu berufen? Gäben wir unserer ersten Reaktion Raum,
so würden wir, im Gedanken an die streng säkular gefaßte
«Declaration des droits de l'homme et du citoyen» der
Französischen Revolution, dem Wkr. dieses Recht vorerst glattweg
bestreiten. Aber die Frage läßt sich eben nicht auf diesen
ersten und einen Anhieb hin beantworten, sie ist komplexer.
Sehen wir zu :

In unseren beiden Begriffswörtern «Mr.» und «GGf.» hegen
die Möglichkeiten zu zwei grundverschiedenen, ja sogar
gegensätzlichen Gehalten. Beide Begriffe können einmal verlangen,
daß Recht und Freiheit sich für die freie Entwicklung der
Religion gegen irgendwelche bedrückende Mächte (Staat!)
einsetzen; es liegt aber in beiden Begriffen zugleich auch die
Möglichkeit zur entgegengesetzten Tendenz; Recht und Freiheit

sollen den Menschen bewahren vor der Despotie der Kirche;

sie sollen Person und Einzelmenschen schützen vor den
Uebergriffen der Kirche imd der Religion.

Den beiden Wortgebilden «Mr.» und «GGf.» sieht man von
außen nichts an; sie sind an sich neutral und stehen gut für
beide Tendenzen zugleich. Entscheidend sind daher nicht diese
Wortgebilde selber, entscheidend sind nur die gegensätzlichen
Gehalte und Tendenzen, die von außen her in diese neutralen
Worthülsen hineingelegt werden köimen und auch tatsächlich
hineingelegt werden.

Nehmen wir, um uns deutlicher zu erklären, als Beispiel aus
dem täglichen Leben das Begriffswort «Wurzel». Der Gärtner,
Förster und Landmann denkt bei diesem Wort zuerst an die
Wurzel der Pflanze; der Zahnarzt aber an die Wurzel des Zahnes;

der Mathematiker an die Quadratwurzel; der Philosoph
"her an die Wurzel irgend einer Problematik, zum Beispiel
Schopenhauers Doktordissertation von 1813: «Ueber die vier¬

fache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde.» Viermal
haben wir das eine und selbe Wort «Wurzel», und viermal
ändert es, je nach dem Interessenten, der es gebraucht, seinen
begrifflichen Gehalt vollständig. So eben geht es auch unseren
beiden Begriffen «Mr. » und «GGf.». Immer sind es die beiden
gleichen Wortbilder, der begriffliche Gehalt aber ist vollständig

verschieden, er ist sogar gegensätzlich, je nachdem, ob ein
Anhänger oder ein Gegner des Christenglaubens sie verwendet.
Für die Christen, wie zum Beispiel für die Schöpfer der
Virginiadeklaration, also für die frommen Nachkommen der noch
frömmeren Pilgerväter von 1620, sind unsere beiden Begriffe
Instrumente und Waffen im Kampf für den Bestand und für
die freie Entwicklung der Religion •— für die Aufklärer und
Rationalisten der Französischen Revolution sind sie Instrumente

und Waffen im Kampf nicht nur gegen religiöse und
kirchliche Despotie, sondern Instrumente und Waffen auch
schon im Kampf gegen die absolutistischen Wahrheitsansprü-
che des Christenglaubens.

Die fast zwei Jahrhunderte umfassende Geschichte unserer
beiden Begriffe reicht hinein bis in die neuesten Bemühungen
um die Mr. und um die GGf. in der UNO, in der UNESCO
und in der Europa-Bewegung. Die wesentlichen Elemente der
Mr. und der GGf. haben ihren Niederschlag in fast allen
modernen Staatsverfassungen gefunden. Beide Tendenzen, sowohl
die religionsfreundliche wie auch die religionsgegnerische,
kommen in der Geschichte in ungefähr gleicher Dynamik zur
Auswirkung, denn mit der Französischen Revolution bricht
die stärkste Säkularisation der Mr. und der GGf. in den
geschichtlichen Ahlauf ein; in ihr ist nicht mehr der Geist des

Evangeliums lebendig, wohl aber der Geist Rousseaus und der
Aufklärung. Ihre Ausstrahlung ist spürbar noch in den
einschlägigen Artikeln unserer Bundesverfassung sowie in den
Verfassungen einiger anderer abendländischer Staaten.

Es ergibt sich: Die Begriffswörter «Mr.» und «GGf.» ziehen
sich in immer gleicher Form wie ein roter Faden durch die
neuere Geschichte hindurch bis in unsere lebendige Gegenwart
hinein. Die Begriffsgehalte aber sind rehie Funktionen und
Instrumente der bald religionsfeindlichen, bald
religionsfreundlichen Geschichtsmächte. Nicht die Begriffswörter, wohl
aber die von außen her in die Wörter hineingelegten Begriffs-
gehalte sind entscheidend für das Schicksal der davon betroffenen

Völker.

IH. Als Ertrag unserer Untersuchung halten wir fest:

1. Die Sorge für die Freiheit imd Würde der Einzelpersön-
lichkeit soll die Kirche inskünftig ruhig den geistigen Dies-
seitsmächten überlassen und sich zufriedengeben mit der Sorge
um den spezifisch christlichen Menschen, der seine Freiheit
und Würde als Opfergabe demütig vor der Allmacht des Chri-
stengottes niederlegt, um sich von Gott her binden, von Gott
her in allen Lebenslagen führen und bestimmen zu lassen.

2. Hat der Wkr. das Recht, für seine streng kirchlichen
Postulate sich auf die Mr. und die GGf. zu berufen? Ja, dieses
Recht muß ihm zugestanden werden; es liegen, wie wir gesehen

haben, in den beiden Begriffswörtern beide Möglichkeiten,
sowohl die religionsfreundhche wie die religionsfeindliche.

Der Wkr. nützt einfach die ihm zustehende kirchenfreundhche
Möglichkeit aus, und das kann ihm nicht verwehrt werden.

Nun ist aber vorauszusehen, daß eine wirklich freie,
ungebundene und uneingeschränkte Entwicklung, wie sie der Wkr.

^
Denket an den Pressefonds!
Emzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto Vm 4 88 53.

V J

27



für die Kirchen verlangt, die Entwicklung also einer Kirche,
die weder durch den Staat noch durch die Vernunft
eingeschränkt wird, sehr bald in Schwierigkeiten hineinführen wird.
Lehrt uns doch die Geschichte, daß besonders die monotheistischen

Religionen, wenn sie sich selbst überlassen bleiben, sich
sofort in absolutistische Einseitigkeiten und Verstiegenheiten
hinein steigern, daß sie ihrer eigenen, unaufhaltsam
vorwärtsstürmenden Dynamik verfallen und bald in eine unerträgliche
kirchliche Despotie ausarten. Diese kirchhche Despotie provoziert,

darauf kann man zählen, sofort den Widerstand aller
kirchengegnerischen Kräfte. Der Geist Rousseaus, der Französischen

Revolution und der schweizerischen Bundesverfassung
tritt dann wieder auf den Plan und nimmt den Kampf auf.
Alle diese kirchengegnerischen Kräfte werden sich ihrerseits
ebenfalls auf die Mr. und auf die GGf. berufen, und auch
ihnen darf dann, in ihrem Kampf gegen die kirchliche Despotie,

das Recht auf diese Berufung unter keinen Umständen
abgesprochen werden. Omikron

Grundlage und Zweck einer freigeistigen
Gemeinschaft

Eine neue Sekte?

Wenn jemand auf neue Gedanken über die letzten
Zusammenhänge der Welt kommt, so formt er sich eine neue
Weltanschauung. Da er sich diese selbst mit viel Mühe und, wie er
meist annimmt, sorgfältiger Ueberlegung erarbeitet hat, so
meint er zuweilen, allen Mitmenschen diese Arbeit abgenommen

zu haben und sich daher das Recht nehmen zu dürfen,
ihnen seine Ansicht als die einzig wahre mitzuteilen und sogar
aufzuzwingen. Er gründet dann eine Vereinigung, die sich zum
Ziel setzt, diese Weltanschauung zu verbreiten, sie zu predigen,
alles andere für falsch zu erklären, dementsprechend zu
bekämpfen und lächerlich zu machen.

Bleibt eine solche Anschauung innerhalb eines religiösen
Bekenntnisses, so entsteht eine Sekte. Bleibt sie außerhalb jeder
kirchlichen Ueberzeugung, so führt dies zu einer Gründung
einer neuen Religions- oder Weltanschauungsgemeinschaft
besonderer Prägung. So etwas sind wir nicht oder wollen es jedenfalls

nicht sein.

Buclibesprech ungen

Jürgen Rühle: Literatur und Revolution — Die Schriftsteller
und der Kommunismus. Verlag Kiepenheuer & Witsch, Köln-Berlin.

Der Verfasser dieses aufschlußreichen Werkes ist ein guter Kenner

der sozialistischen Literatur unseres Jahrhunderts. Im vorliegenden

Buch untersucht er die Schicksale jener zahlreichen Autoren,
die aus der marxistisch-sozialistischen Weltanschauung wesentliche

Inspirationen für ihr Werk bezogen. Dabei wird der Leser mit
großen Gestalten der Gegenwartsliteratur konfrontiert, die heute
— zu unrecht — in Vergessenheit geraten sind. Rühle zeichnet das
Panorama der gesellschaftlichen und geistigen Strömungen der
letzten Jahrzehnte: unter den Dutzenden von Autoren, die er zur
Illustration in biographischer wie auch werkanalytischer Hinsicht
dokumentierend heranzieht, begegnen wir u.a. Majakowski, Brecht,
Scholochow, Ehrenburg, Heinrich Mann, Arnold Zweig, G. B. Shaw,
Romain Rolland usw. Man kann dem Verfasser beinahe enzyklopädische

Vollständigkeit in der Behandlung seines Themas nachrühmen,

wenngleich er nicht gelehrtenhafte Exaktheit, sondern eher
journalistische Lebendigkeit angestrebt hat. Leider ist dieses Buch
teilweise in den Einflußbereich der politischen Konjunktur geraten:

Rühle ist hartnäckig darum bemüht, bei jedem Autor ohne

Was heißt freigeistig?

Um zeigen zu können, was der tiefere Siim einer freigeistigen
Gemeinschaft ist, wollen wir erklären, was unter «freigeistig»
zu verstehen ist. Wir stellen die Frage : Kann sich ein Geist frei

entfalten, frei auswirken, wenn jemand oder eine Gruppe von

Menschen verlangt, daß man das glaube, was sie für richtig
halten?

Es gibt ja nicht nur diesen einzigen «jemand» oder diese

Gruppe, die die Wahrheit gefunden zu haben glaubt, sondern

es gibt viele Sekten innerhalb einer Kirche, und viele Kirchen,
die auch ihre «Wahrheit» verkünden, viele Weltanschauungsgemeinschaften,

wie die Anthroposophen, Theosophen, viele

philosophische Richtungen verschiedenster Art, die alle
glauben, die Wahrheit zu besitzen. Wer hat denn von diesen recht?

Alle haben sich einmal ihre Ansichten selbst aufgebaut und frei

entwickelt. Sie alle glauben, vernünftige Mittel angewandt zu

haben, um ihre Weltanschauung zu begründen. Und trotzdem

gibt es soviel verschiedene Systeme.

Diese Tatsache muß uns zu denken geben. Es muß in der

Natur des Menschen etwas vorhanden sein, das die
Verschiedenheiten bedingt. Wir wissen: Die Menschen sind verschieden;

daher sind auch die Ansichten der Menschen von Welt

und Mensch, von den letzten Dingen, verschieden. Dies ist eine

Tatsache. Daraus folgern wir:

1. Jeder hat das Recht, sich sehte Weltanschauung frei zu

bilden.
2. Niemand hat das Recht, seine Ansicht anderen aufzuzwingen.
Der Geist des Menschen ist frei, er kann sich seine Ansicht frei

bilden. Es bedeutet eine Einschränkung semer Freiheit, wenn

andere Menschen verlangen, daß ihre Ansichten übernommen
werden. Hierbei ist zu unterscheiden : ein Weltbild, das uns die

Wissenschaften geben, und eine Weltanschauung, welche die

Zusammenfassung zu einem Ganzen und eine Bewertung
darstellt. Nur um diese geht es. Wo die Wissenschaft nicht mehr

sprechen kann, da schweift der Geist unbeschränkt ins Unwegsame

; dort darf es keinen Wahrheitsanspruch geben, dort muß

jeder mit seinen Gedanken selbst fertig werden. Sich selbst

seine Anschauung frei bilden auf der Grundlage der besten zur

Verfügung stehenden Mittel, sie anderen nicht aufzwingen
wollen, das nennen wir freigeistig, freies tolerantes Denken. Zur

Freiheit gehört nicht nur, selbst frei zu sein, sondern auch die

Freiheit anderer nicht einzuschränken.

Ausnahme ein Scheitern am Kommunismus nachzuweisen, was sich

natürlich in solcher Generalisierung als absurd erweist. In
Wirklichkeit darf man nicht vergessen, daß gerade unter diesen sozial-

revolutionären Autoren sich die edelsten und reinsten Geister
finden, die durch ihre politischen Enttäuschungen hindurch die Kraft

zum grandiosen Lebenswerk fanden. Sieht man von dieser
Einseitigkeit ab, so ist Rühles Buch eine aufschlußreiche Informationsquelle,

die den Leser zu den wichtigsten Autoren unseres Jahrhunderts

hinführen kann. Polybioi

Guido Schneeberger: Nachlese zu Heidegger — Dokumente s"

seinem Leben und Denken. Selbstverlag des Verfassers, Bern.

Der Philosoph Martin Heidegger gilt immer noch als der Vater

des Existentialismus, der allerdings in Frankreich durch Jean-Paul

Sartre eine weit interessantere und aktuellere Ausprägung erfahren

hat. Wie man weiß, war Heidegger während der Zeit des

Nationalsozialismus politisch stark engagiert. Der «große Philosoph»
verlor beim Aufkommen der faschistischen Verbrecherclique jegliche

Größe und zeigte eine Haltung, die nicht nur menschlich blamabel

sondern auch politisch äußerst niedrig und erbärmlich genannt

werden muß. Heidegger hat nach Kriegsende sein Versagen nicht

einmal einer «Umkehr» für würdig befunden. Im Gegenteil zog er

es vor, darüber hinwegzuschweigen und sich in der üblichen Wei'e

28


	Der Weltkirchenrat und die Menschenrechte

