
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 3

Artikel: Der christliche Freigeist

Autor: Titze, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der christliche Freigeist

Jawohl, lieber Leser, sowas gibt es. Es mag uns sonderbar
erscheinen, widerspruchsvoll — der Logiker nennt das eine
contradictio in adiecto, einen Widerspruch im Beiwort — aber
seine Tatsache ist nicht wegzuleugnen. Sie liegt hier vor mir
auf dem Schreibtisch und lächelt mich freundlich, vielleicht
etwas höhnisch, an. Sie ist nämlich der Titel eines Buches von
R. Mächler, erschienen 1961 im Pallas-Verlag, Zürich. Obwohl
wir ja der Meinung sind, daß ein Freigeist kehl gläubiger
Christ sein kann, kann ich dem Verfasser nicht absprechen,
Freigeist und Christ zu sein. Aber die Logik fordert ihr Recht :

Widersprüche gibt es nicht. Beim Lesen zeigt sich nämlich,
daß dort, wo Mächler Freigeist ist, er kein Christ, und dort,
wo er Christ zu sein glaubt, kein Freigeist ist. Man kann nicht
beides zugleich sein, aber man kann Betrachtungen anstellen,
bei denen man eins von beiden ausschaltet. Wenn Mächler die
Texte kritisiert, schaltet er sein Christsein aus und, wenn er
Christ ist, stellt er sich unter die — sich seihst gesetzte —
Forderung, trotzdem an Gott und Jesus zu glauben. Man kann also
vielleicht teilweise Freigeist sein, aber nie gleichzeitig Freigeist
und gläubiger Christ.

Trotzdem muß dieses Buch ernstgenommen werden. Es bietet
in seiner Radikalität der Betrachtung auch uns viel Wissenswertes

zur Bibelkritik und zur Beurteilung der Person Jesu
Christi.

In der Vorbemerkung sagt Mächler, der Zweck seines Buches
sei, die geistige Redlichkeit zu fördern. Der Untertitel seines
Buches heißt «Versuch einer wahrhaftigen Jesusbetrachtung».
Mächler sucht also nach der Wahrheit, und dies gellt nur über
den Weg der Kritik. Und diesen Weg geht er auch.

Im ersten Teil mit dem Titel «Vom entmannten Christentum»
kritisiert er die Kirchen und deren Anhänger. Christus ist in
die Kirche «eingekerkert». In der Kirche spricht man von ihm,
aber außerhalb im praktischen Leben wagt man nicht, ja
schämt man sich sogar, seinen Namen auch nur zu nennen. Dies
tut nicht nur die Masse der sogenannten Gläubigen, sondern
dies tun auch deren geistige Führer. Goethe, Kant, Thomas Mann,

uud Römern ausgeborgten Vorstellungen als das ungestalte Produkt

fast allen alten Aberglaubens, zutage gefördert vom orientalischen

Fanatismus».
Es war Holbachs Glück, daß er dieses Buch anonym erscheinen

ließ. Der Sturm, den es bei Klerus und Obrigkeit auslöste, hätte
dem Verfasser das Leben kosten können. Niemand hatte vorher mit
solcher Schonungslosigkeit den Widersinn der Religion aufgedeckt;
selbst der große Spötter Voltaire begnügte sich mit dem faulen
Kompromiß des «Deismus», wonach zwar ein Gott die Welt
geschaffen habe, sich aber weiter nicht um sie kümmere. Auch war
Voltaire der Meinung, man müsse das Volk religiös erhalten, weil
es sonst sich nicht beherrschen und ausbeuten lassen würde.

Anders die Meinung von Holbach. Nach ihm kann die christliche
Ideologie «nur vorteilhaft für ungebildete uud tugendlose Fürsten
sein, die über Sklaven zu herrschen meinen und sich mit der
Geistlichkeit liieren, um ihre Untertanen ungestraft ausplündern und
tyrannisieren zu können». Staat und Kirche vereinigen sich zu
«einer ungerechten und niederträchtigen Politik, die glaubt, man
Müsse die Menschen betrügen, um sie leichter zu beherrschen». Die
Religion segnet jeden Despotismus, wenn er ihr nur gestattet,
ihrerseits das Volk auszunützen. «Der heiligen Gewinnsucht der
Geistlichkeit verdanken die Völker die selige Bettlerarmut und
Jene heilsame Verzweiflung, die in allen Ländern, in denen der
Klerus stark ist, den Gewerbefleiß abwürgen.» Holbachs Definition
der Religion ist von größter Eindringlichkeit: «Die Religion ist die
Kunst, die Menschen mit Schwärmerei zu betäuben, um sie daran
*u hindern, sich mit jenen Ueheln zu befassen, mit denen sie von
denen, die sie regieren, überladen werden. Mit Hilfe der unsichtbaren

Mächte, mit denen man ihnen droht, zwingt man sie, mit
Stillschweigen das Elend zu erdulden, das ihnen von den sicht-

Hesse werden als Beispiel genannt, die über alles reden, nur
über Christentum nicht. Selbst Schriftsteller, welche wenigstens
von Christo und Christentum sprechen, tun dies nur in poetischer

Verhüllung und nicht als Glaubenswahrheit. Alles dies

ist kein inneres Bekenntnis, es ist nur «Kulisse» und «Theaterspiel».

Besonders sei dies bei der reformierten Kirche der Fall, der

er besondere Unredlichkeit vorwirft. Recht hat er, wenn er es

für traurig hält, daß «die Verkünder eines Glaubens sich
teilweise mit den Steuergeldern von Ungläubigen bezahlen lassen».

Unredlich sei es, daß Pfarrer verschiedener Richtungen
verschiedene Ansichten über Jesus predigen. Er nennt den
liberalen Theologen «Wirrkopf» oder gar «Heuchler», weil er nicht
an den menschgewordenen Gott glauben und das Ueberwelt-
liche an ihm, das das einzig Wahre und Anbetungswürdige an
Christo sei, nicht erkennen kann oder will.

Die Ansichten der positiven Christen stehen zur Gottesschaft
Jesu und stehen daher mit den liberalen Lehren im Gegensatz.
Wie ist dies bei dem unbedingten Wahrheitsanspruch der
Positiven möglich? Bequemlichkeit und der «seichte moderne
Toleranzbegriff» seien daran schuld. Hier spricht der Christ in
Mächler und nicht der Freigeist. Denn Toleranz und freies
Denken sind untrennbar. Daß dieses Zusammenwirken mit den
Liberalen im Grunde eine Unredlichkeit ist, dem können wir
zustimmen. Wenn ein bestimmter Wahrheitsanspruch vorliegt,
dann ist die Anerkennung anderer Auffassungen eine
Unredlichkeit. Dies ist ja gerade unsere Meinung, daß Dogma und
Doktrin, ganz gleich welcher Art, nicht mit freiem Denken
vereinbar sind.

Volle Zustimmung findet er sicherlich bei uns, wenn er
behauptet, daß die Scheinchristen, die mindestens vier Fünftel
der Bibel verwerfen und trotzdem «des guten Rufes wegen»
wahre Christen heißen wollen, ein Lügenvorbild für andere,
vor allem für die unter Diktaturen lebenden Menschen sind.
Solche Menschen sind kein Vorbild der Freiheit, denn sie sind
unredlich.

An dieser Stelle redet Mächler auch vom «nichtchristlichen
Freigeist». Dieser kommt auch nicht gut weg, hier rührt sich
eben wieder der Dogmatiker in ihm, wenn er vom «wahren»

baren Mächten auferlegt wird; man läßt sie hoffen, daß sie in einer
anderen Welt glücklicher sein werden, wenn sie sich damit abfinden,
in dieser Welt unglücklich zu sein.»

Wie für die meisten Aufklärer ist für Holbach die Ueberwindung
der Religion Voraussetzung für den gesellschaftlichen Fortschritt.
Der Feudalismus und der Despotismus können nur beseitigt werden,

wenn die Menschen ihre wahren Interessen erkennen, woran
sie durch die Religion ständig gehindert werden. Man muß das

Volk der Theologen-Dummheit entreißen: ansonsten wird es sich

willig in jede Uebervorteilung durch die Mächtigen der Erde fügen.
Man kann nicht das Unrecht der Feudalordnung abschaffen, solange
die Menschen auf die göttliche Hilfe hoffen; eine gesellschaftliche
Revolution muß zuerst in den Köpfen der Menschen stattfinden,
hernach wird sie zu den entsprechenden Taten führen. «Wer den
Mut hat, die Dinge zu prüfen, wird mühelos erkennen, daß alle
Leiden des Menschengeschlechts durch seine Irrtümer bedingt
sind man wird daraus schließen müssen, daß es im Interesse der
Menschen liegt, ihre geheiligten Irrtümer auszurotten, und daß dies
die hauptsächliche Aufgabe der gesunden Philosophie ist.»

An dieser Stelle erkennt man, daß Holbach und seine
Gesinnungsfreunde in der Philosophie keine Suche nach abstrakten und
wirklichkeitsfremden «Wahrheiten» sahen; für sie war Philosophieren

ein Kampfmittel zur Befreiung des Menschen. Sie traten damit
in der Arena der Politik ein; ihr Denken war revolutionäres
Handeln. Und in den Sätzen ihrer Werke hört man bereits die Tumulte
der Volksmenge, die sich erhebt und ihre Fesseln zerreißt; der
Klang der Marseillaise ertönt und der Sturm der Bastille findet in
ihnen statt; ihr Atheismus ist der Vorkämpfer der Revolution,
welche die Fundamente der Demokratie schaffen wird.

19



Jesus redet, den wir angeblich fürchten und deswegen nur den
historischen Jesus in unserem Urteil betrachten. Er billigt uns
aber teilweise zu, «Moralisten» zu sein, die allerdings das Jesusbild

fälschen. Nun wir wollen nichts fälschen, wir brauchen
Jesus gar nicht, um moralisch sein zu können. Wir wissen, daß

jeder Mensch moralisch sein kann, ohne Jesus und ohne
Religion, einfach deswegen, weil Moral zur Existenz des Menschen
gehört.

Während im ersten Teil noch der «Christ» Mächler, der
Jesusgläubige hier und da durchleuchtet und er den Kirchen
und den Kirchengläubigen als Christ den Spiegel vorhält, daß
sie eben zur «wahren» Jesusgläubigkeit gar nicht herangelangt
seien, so spricht im zweiten Teil «Mögliche Einwände gegen
Geist und Charakter Jesu» der Freigeist Mächler. Was hier an
Kritik gebracht wird, das geht fast über unsere Ansichten hinaus.

Hier können wir noch viel Neues finden, was wir noch
nicht kennen.

Er spricht zunächst von der «Ichrede» Jesu, dem großen
Selbstbewußtsein im Sinn von Selbstgefühl und Ueberheblich-
keit. Nicht das Moralische sei Jesus wichtig gewesen, sondern
die Anerkennung seiner Person. Wer ihn anerkennt, den kann
er erlösen, ganz gleich, ob dieser ein guter oder schlechter
Mensch sei. Er bezeichnet Gott als seinen Vater, er betrachtet
sich als Richter über die Menschen. Er stellt sich mit Moses auf
die gleiche Stufe. Er erhebt sich selbst als göttlich vor den
Menschen. Er will geehrt werden, wo er hinkommt, von der
Menge, von den Pharisären und von seinen Jüngern. Maria ehrt
ihn durch Zuhören mehr als Martha, welche fürsorglich arbeitet.

Jene hätte den besseren Teil gewählt. Er will gesalbt sein.
Alles dies, so meint Mächler, erinnere an menschliches
Verhalten. In diesem Selbstbewußtsein Christi liege der «Christliche

Ursprung der abendländischen Persönlichkeitskultur
und des Personenkultes».

Ferner weist Mächler auf Verstöße gegen die Gesellschaftsmoral,

insbesondere die unfreundliche und barsche Behandlung
seiner Mutter, auf seine unklare Art zu reden hin, auf
Verstöße gegen die Vernunft und Logik, auf Widersprüche in
seinem Verhalten. Im ganzen gesehen ein, wie auch Mächler sagt,
mehr teuflisches als göttliches Bild, das sich hier bei kritischer

Holbachs Hauptiverk, das «System der Natur», erschien im Jahre
1770 und stellt die größte Kampfansage an die herrschenden
Ideologien dar, welche das ohnehin bewundernswert kämpferische
18. Jahrhundert hervorgebracht hat. Es wurde sofort zum Zerreißen

und Verbrennen verurteilt, und seinetwegen bildete sich eine

parlamentarische Kommission, die den «Vormarsch der dreisten
Schriftsteller» aufhalten wollte, welche in «allen Herzen den
Respekt vor der Religion, den Gehorsam gegenüber den herrschenden
Mächten vernichten wollen». Der geistreiche Abbe Galiani, der
Holbach aufs beste kannte, dachte anders: «Die Kriegserklärung
der Geistlichkeit an das System der Natur' ergreift mein Herz mit
Schrecken. Gott behüte den Atheismus vor unangenehmen
Verfolgungen.»

Auch dieses Buch hatte Holbach anonym veröffentlicht. Wie klug
dies war, zeigte sich daran, daß selbst unter den Aufklärern manche

vor seinem Bekennermut zurückscheuten; der tapfere Diderot
jedoch sagte: «Ich liebe eine klare, deutliche und freimütige
Philosophie, wie sie im System der Natur' enthalten ist.»

Die Gedankengänge des «Systems» sind derart weitläufig und
umfassend, daß sie hier nur in Andeutungen wiedergegeben werden
können. Es handelt sich um einen Versuch, die Natur als Ganzes,
die physische wie die geistige Welt, materialistisch zu interpretieren.

Man darf sich nicht daran stoßen, daß hierbei gewisse Unvoll-
kommenheiten entstehen mußten. Wichtiger als die einzelnen
Analysen ist die revolutionäre Grundkraft eines solchen Werkes, das

auf jeglichen Mystizismus verzichtet. Wenn auch der Materialismus
nicht in der Lage war, den Tatsachen des Lebens und des Bewußtseins

vollauf gerecht zu werden, enthält er doch — auch schon in

Beurteilung ohne Glauben an seine göttliche Herkunft
darbietet. Es lohnt sich nicht, im einzelnen hierauf einzugehen.
Wir als Freidenker kritisieren ja in dieser Weise und können

es, weil wir unvoreingenommen an das Lesen der Evangelien
herangehen. Der Gegner mag behaupten, daß wir auch eine

Voreingenommenheit hätten, nämlich daß wir an die Bibel mit
dem Gedanken herangehen, alles, was dort steht, abzuleugnen.
Das ist eben nicht der Fall — es voar vielleicht einmal so.

Wir gehen in gleicher Weise an den Text der Bibel, wie ein

Historiker an den Text einer Schrift irgendeiner sonstigen
alten oder neuen, fremden oder eigenen Ueberlieferung. Wohl
aber geht Mächler an den Bibeltext mit der Voreingenommenheit

eines bereits christgläubigen Menschen heran.
Dies wird deutlich im dritten Teil der Schrift «das christliche

Dennoch». Dieser Teil ist am schwersten zu lesen, und

zwar, wie ich glaube, nicht nur für uns. Auch der suchende

Christ, dessen Glaubensschiff den Winden des Zweifels
ausgesetzt im Meere treibt, wird es schwer haben, für sein Schiff
wieder einen festen Kurs zu finden. Das «Dennoch» entstellt
durch die Gleichung «ich bin Gott». Die Gotteskindschaft Jesu,

der auf der Erde Mensch gewordene Gott, begründet alle
Widersprüche und Sonderbarkeiten des in den Evangelien
beschriebenen Jesus. Wenn man Jesum als Gott sieht, so sei alles

dies verständlich, ja sogar notwendig. So erklärt sich sein

Selbstbewußtsein aus dem Wissen, daß er Gott sei. Er sei die

Individualität Gottes, und als solche muß er Sonderheiten
zeigen. Als Gott zeigt er eigenstes Sein-Können, was nach
Heidegger dem rein menschlichen Dasein mangle, meint Mächler.
Ueberall zeige sich das Gott-Sein Jesu, schon in der Krippe,
als 12jähriger im Tempel, durch seine Sprache, in seinen
Wundern, die nun auf einmal «vernünftige Wunder» genannt
werden. Das Wunderbare ist dem Shme nach «das wahrhaft
Rationale». Was das heißen soll, weiß ich nicht. Wenn er gesagt

hätte, das wahrhaft «Göttliche», so wäre es wenigstens logisch

klar. Da aber das «Wunderbare», so wie es Mächler meint, das

was voller Wunder ist, als solches widerspruchsvoll sein muß,

gesetzwidrig, unlogisch, und das Rationale gerade das logisch

Begreifliche, so kann ich mit diesem Satz nichts anfangen. Die

Technik könnte man vielleicht ein rationales «Wunder» nennen,

seinen antiken Vorbildern — einen freiheitlichen Elan, der das

Kostbarste in der Geschichte des Geistes ist. So kommt es dazu, daß

der Hort der Freiheit in jener Epoche gerade der Materialismus

war, welcher die Freiheit leugnen zu müssen glaubte; daß er, der

alles Leben der Notwendigkeit und dem blinden Geschick
unterworfen sah, zum größten Anreiz freien und souveränen Handelns

wurde. Alle Kritik, die von unserem heutigen Wissen her dem

Materialismus «Flachheit» vorwirft, ist selber seichteste Banalität,

wenn sie dies verkennt: in der damaligen Zeit mußte das Freiheitsstreben

in Wissenschaft und Philosophie unter diesem Leitmotiv
in Erscheinung treten, wenn es dem Dunst und Nebel theologischer

Spitzfindigkeiten entwachsen wollte.

Holbachs physikalische Auffassungen und Lebenstheorien sind

heute größtenteils überholt. Nicht in ihnen liegt der
zeitüberdauernde Wert des «Systems». Entscheidend ist nur der
konsequente Standpunkt, daß auch Seele und Geist zum Naturganzen
gehören und damit nichts «Uebernatürliches» (Göttliches)
darstellen. Der Materialismus hat, und das ist das Große an ihm, die

theologische Zweiteilung der Welt zugunsten einer Immanenzphdo-

sophie aufgehoben; die Hinterwelten, in denen sich nach Nietzsche

die Religionen einen sinnlosen Abklatsch der realen Welt geschaffen

haben, werden durch ihn auf die Einbildungen krankhafter
Phantasie zurückgeführt.

Das «System» erhebt sich zur Höhe seines philosophischen
Standpunktes vor allem in seinen gesellschafts- und religionskritischen
Erwägungen. Wie die meisten Ideologien des 18. Jahrhunderts, stell'

es das Individuum zunächst als eine abgegrenzte Einheit dar,
welche durch sein Glückstreben definiert ist. Der Selbsterhaltungstrieb
erscheint als die Quelle menschlichen Strebens, das individuelle

20



wenn man von ihren «Wunderwerken» spricht, aber nicht das

göttliche Wunder, das aus unerforschlichem Ratschluß Gottes
stammt. Das Unbegreifliche, das Irrationale, das aus Gott
stammt, dessen Frieden höher ist als die Vernunft, wie kann
dies rational sein? Das Wunder ist das Unerklärbare, also
irrational.

Sonderbar ist auch seine Auffassung von der Nächstenliebe.
Er bespricht das Gleichnis vom barmherzigen Samariter, das

inhaltlich für jeden Menschen bedeutsam ist, auch für uns. Es

spricht ethische Handlungen aus, die allgemein menschlich
sind, die man auch von anderen Religionen her kennt, und die
auch vor Christo beherzigt worden sind. Er versucht die Tiefe
des Gleichnisses bis zum letzten Buchstaben zu ergründen. Er
fragte daher, warum wird der Samariter als der Nächste
bezeichnet und nicht der Verletzte? Allgemein aufgefaßt ist doch
derjenige der Nächste, der unserer Hilfe bedarf, und nicht der
Helfer. Mächler kommt zum Schluß, daß der Nächste also
derjenige ist, von dem man Heilung empfängt und erwartet, und
diesen soll man lieben. Den Arzt soll man lieben, wie auch der
Arzt den Patienten liebt. Der Arzt ist aber Christus selbst, er
also der Nächste. Dies ist eine Auslegung, welche nicht nur der
ganzen Caritas die eigentliche Grundlage entzieht, sondern
auch den besten ethischen Gehalt des Christentums auf den
Kopf stellt. Man soll lieben, von dem man Heilung erwartet und
weil man von ihm Heilung empfängt. Dies ist in unseren Augen
Egoismus, und den lehnen wir als unmoralisch ab.

Was ist nun eigentlich ein christlicher Freigeist im Sinne
Mächlers? Er gibt selber eine Definition: ein Mensch, «dessen

Christusglaube um der Wahrhaftigkeit willen eine andere
Sprache verlangt als die der Kirchenkanzeln, einer, der bei
durchaus christozentrischer Neigung tunlichst nicht so redet,
als wäre ihm Glaube wie ein Wissen und eine Gewißheit jederzeit

verfügbar». Dieser Mensch muß sich auch dauernd mit der
Fragwürdigkeit in der Haltung Jesu auseinandersetzen und
trotzdem seine «übermächtige bezeugte Göttlichkeit» anerkennen.

In dieser Spannung muß er leben. Dann wäre er ein
redlicher, die Wahrheit suchender Christ. Er soll zweifeln, ja sogar
hassen, aber immer wieder aus seinem christgläubigen Grunde
die Zweifel zu überwinden suchen.

Interesse als der Motor gesellschaftlicher Bindungen. Aber diese
Lehre, die scheinbar auf dem Egoismus des Menschen aufbaut, ist
gleichzeitig auch der stärkste Appell zum sozialen Handeln. Holbacli

wird, wie andere Autoren seiner Zeit, nicht müde, auf die
Unabdingbarkeit der Soziabilität hinzuweisen: nur in der Gemeinschaft

mit anderen Menschen gelangt der einzelne zum Glück, zum
Wohlbefinden und zur Produktivität. Das «wohlverstandene Interesse»

lehrt uns, uns mit andern einträchtig zu verbinden: das
individuelle Glück ist nirgends anders als in der sozialen Tugend zu
finden. «Der vernünftige Mensch muß also einsehen, daß es in
seinem Interesse liegt, tugendhaft zu sein. Tugend ist nur eine Kunst,
durch Förderung der Glückseligkeit anderer sich selbst glücklich
zu machen.»

Daß der Mensch diese Bedingung seines Daseins so wenig erkennt,
¦st auf die gesellschaftlichen Mißstände und die ungünstige Erziehung

zurückzuführen. Von Kindheit an empfängt der Mensch
falsche Ideen und Vorbilder, die sowohl seinem persönlichen wie
auch dein allgemeinen Glück und Fortschritt im Wege stehen. Die
Regierungen und Institutionen der Völker haben ein Interesse daran,

die Menschen in ihrer Unwissenheit zu belassen, um sie besser
unterwerfen zu können. So kommt es, daß die meisten im
allgemeinen gesellschaftlichen Chaos nicht mehr zur Förderung der
Gesamtheit beitragen und den rein persönlichen Nutzen
voranstellen. Die Richtungslosigkeit und Ungerechtigkeit des Gesellschaf

tslehens spiegelt sich naturgemäß in der individuellen Psyche
wider.

Das «System» propagiert daher eine natürliche Gesellschaftsordnung,

welche auf der Erkenntnis der menschlichen Natur
aufbauen soll. Noch ist es dem Verfasser nicht klar, auf welchem Wege

Wir fragen hierzu: Und was geschieht, wenn der Zweifel
einmal überwiegt und so weit greift, daß auch die unantastbare
Göttlichkeit angetastet werden muß, aus Wahrheitsliebe und
Redlichkeit? Ist die Behauptung dieser Göttlichkeit sicherer, ist
sie denn gewisse Wahrheit? Wenn sie es nicht ist, dann bricht
sein ganzes Gebäude zusammen, und zwar aus Redlichkeit.
Dann wäre Mächler ein unchristlicher, also vollständiger
Freigeist. Das System Mächlers steht und fällt mit der
Gewißheitsbehauptung der Göttlichkeit Jesu. Wir fragen Mächler, woher
hat er die Gewißheit? Er nennt am Anfang des dritten Teiles
mehrere Stellen aus der Bibel, in denen dies bezeugt wird.

Wir fragen: Warum dürfen diese Stellen nicht bezweifelt
werden und die andern ja? Sind diese Stellen gewisser als die
anderen? Auch sie sind nur Ueberlieferungen und können in
Zweifel gezogen werden. Man kann doch nicht die Schwächen
der Ueberlieferung erkennen und einen Teil davon für gewiß
halten. Hört hier der Zweifel auf? Ist hier der Geist nicht
mehr frei? Darf man hier nicht die Redlichkeit fordern?

Mächler wirft den Pfarrern Unredlichkeit vor, weil sie
Garanten der Glaubenswahrheiten sein wollen. Mächler selber
aber will Garant der Göttlichkeit Jesu sein. Das ist das gleiche.
Auch hier muß redliche Anerkennung der Ungewißheit
verlangt werden. Dogmen sind für ihn nur wahrscheinlich, aber
die Göttlichkeit Jesu ist unantastbare Voraussetzung, ist also
auch ein Dogma.

Mächler klettert den Berg der Erkenntnis sehr hoch, er
kommt so weit, daß er von der Höhe des Berges hinaus zu
schauen beginnt, aber nur eine Richtung zu den unzähligen
Berggipfeln, welche die Wahrheit ahnen lassen, doch er macht
vor der letzten Höhe halt, sie steht als letzte dogmatische
Klippe noch vor ihm. Er sieht nur eine Seite der freien Denkwelt,

die andere ist ihm noch verbaut. Freigeist sein heißt die
Aussicht nach allen Seiten anschauen, die Aussicht nach der
Wahrheit, an welche man sich nur in einem unaufhörlichen
Suchen und immer wieder neuem Staunen nähern kann. Dogmen

aber sind Hindernisse im Wege zur Wahrheit, eigentlich
keine natürlichen Anhöhen, wie eben gesagt wurde, sondern
eine künstliche Mauer, die er sich unnötigerweise zur Beschränkung

der Freiheit aufrichtet. Dr. H. Titze

dies erreicht werden soll. Wie viele Autoren seiner Zeit hofft er
noch auf den «aufgeklärten Monarchen», der die wissenschaftlichen
Einsichten in die gesellschaftliche Praxis umsetzen soll. Er ahnt
aber bereits den Grundgedanken einer Gemeinschaft freier
Menschen, in denen alle ständischen und sozialen Unterschiede und
Klassen abgeschafft werden sollen. Im Geiste der «Aufklärung»
erhofft er sich von Erziehung und Schulung den größten Beitrag zur
allgemeinen Befreiung. Diese Bildung des Menschen soll aber nicht
die leere Verstandesbildung der bürgerlichen Epoche sein, welche
den Menschen zu einem höheren Werkzeug für industrielle
Verwendung deformiert; Menschenbildung ist für das «System der
Natur» eine Befreiung des Geistes aus den Fesseln der Religion
und der Autoritätsgläubigkeit. In diesem Sinne gehören Holbacli
und sein Werk zu den edelsten und reinsten Erscheinungen des

europäischen Humanismus, der im 18. Jahrhundert eine Blütezeit
erlebte, von welcher noch unsere wieder im Obskurantismus zu
versinken drohende Zeit profitiert, wenn sie sich auch in ihrem
Opportunismus gegenüber der wiedererstarkten Kirche dieser
Erbschaft zu schämen scheint. Den Anhängern des freien Geistes
jedoch gilt Holbacli als ein Symbol der Tapferkeit und der Seelengröße,

der wir in unserer Zeit nicht viel Aehnliches zur Seite zu
stellen haben.

Die vorliegenden Ausführungen sind angeregt durch das Erscheinen

der deutschen Uebersetzung des «Systems der Natur» im
Aufbau-Verlag Berlin (vorzüglich übertragen von Fritz-Georg Voigt).
Eine umfangreiche und sehr sorgfältig formulierte Einleitung zu
diesem hochbedeutsamen Werk schrieb Manfred Naumann: unsere
Besprechung ist diesem Kommentar, der Holbacli und sein Werk
in die Geistesgeschichte einordnet, verpflichtet. Polybios

21


	Der christliche Freigeist

