Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 3

Artikel: Der christliche Freigeist

Autor: Titze, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411101

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der christliche Freigeist

Jawohl, lieber Leser, sowas gibt es. Es mag uns sonderbar
erscheinen, widerspruchsvoll — der Logiker nennt das eine
contradictio in adiecto, einen Widerspruch im Beiwort — aber
seine Tatsache ist nicht wegzuleugnen. Sie liegt hier vor mir
auf dem Schreibtisch und lichelt mich freundlich, vielleicht
etwas hohnisch, an. Sie ist nimlich der Titel eines Buches von
R. Méchler, erschienen 1961 im Pallas-Verlag, Ziirich. Obwohl
wir ja der Meinung sind, daB} ein Freigeist kein gldubiger
Christ sein kann, kann ich dem Verfasser nicht absprechen,
Freigeist und Christ zu sein. Aber die Logik fordert ihr Recht:
Viderspriiche gibt es nicht. Beim Lesen zeigt sich nidmlich,
daf} dort, wo Michler Freigeist ist, er kein Christ, und dort,
wo er Christ zu sein glaubt, kein Freigeist ist. Man kann nicht
beides zugleich sein, aber man kann Betrachtungen anstellen,
bei denen man eins von beiden ausschaltet. Wenn Michler die
Texte kritisiert, schaltet er sein Christsein aus und, wenn er
Christ ist, stellt er sich unter die — sich selbst gesetzte — For-
derung, trotzdem an Gott und Jesus zu glauben. Man kann also
vielleicht teilweise Freigeist sein, aber nie gleichzeitig Freigeist
und gliubiger Christ.

Trotzdem muf} dieses Buch ernstgenommen werden. Es bietet
in seiner Radikalitit der Betrachtung auch uns viel Wissens-
wertes zur Bibelkritik und zur Beurteilung der Person Jesu
Christi.

In der Vorbemerkung sagt Michler, der Zweck seines Buches
sei, die geistige Redlichkeit zu fordern. Der Untertitel seines
Buches heiflit «Versuch einer wahrhaftigen Jesusbetrachtung».
Michler sucht also nach der Wahrheit, und dies geht nur iiber

den Weg der Kritik. Und diesen Weg geht er auch.

Im ersten Teil mit dem Titel «Vom entmannten Christentum»
kritisiert er die Kirchen und deren Anhiinger. Christus ist in
die Kirche «eingekerkert». In der Kirche spricht man von ihm,
aber auBlerhalb im praktischen Leben wagt man nicht, ja
schiimt man sich sogar, seinen Namen auch nur zu nennen. Dies
tut nicht nur die Masse der sogenannten Gldubigen, sondern
dies tun auch deren geistige Fiihrer. Goethe, Kant, Thomas Mann,

Hesse werden als Beispiel genannt, die iiber alles reden, nur
itber Christentum nicht. Selbst Schriftsteller, welche wenigstens
von Christo und Christentum sprechen, tun dies nur in poeti-
scher Verhiillung und nicht als Glaubenswahrheit. Alles dies
ist kein inneres Bekenntnis, es ist nur «Kulisse» und «Theater-
spiel».

Besonders sei dies bei der reformierten Kirche der Fall, der
er besondere Unredlichkeit vorwirft. Recht hat er, wenn er es
fiir traurig hilt, daB «die Verkiinder eines Glaubens sich teil-
weise mit den Steuergeldern von Ungldubigen bezahlen lassen».
Unredlich sei es, dafl Pfarrer verschiedener Richtungen ver-
schiedene Ansichten iiber Jesus predigen. Er nennt den libe-
ralen Theologen «Wirrkopf» oder gar «Heuchler», weil er nicht
an den menschgewordenen Gott glauben und das Ueberwelt-
liche an ihm, das das einzig Wahre und Anbetungswiirdige an
Christo sei, nicht erkennen kann oder will.

Die Ansichten der positiven Christen stehen zur Gottesschaft
Jesu und stehen daher mit den liberalen Lehren im Gegensatz.
Wie ist dies bei dem unbedingten Wahrheitsanspruch der Posi-
tiven moglich? Bequemlichkeit und der «seichte moderne To-
leranzbegriff» seien daran schuld. Hier spricht der Christ in
Michler und nicht der Freigeist. Denn Toleranz und freies
Denken sind untrennbar. Daf3 dieses Zusammenwirken mit den
Liberalen im Grunde eine Unredlichkeit ist, dem kénnen wir
zustimmen. Wenn ein bestimmter Wahrheitsanspruch vorliegt,
dann ist die Anerkennung anderer Auffassungen eine Unred-
lichkeit. Dies ist ja gerade unsere Meinung, dal Dogma und
Doktrin, ganz gleich welcher Art, nicht mit freiem Denken
vereinbar sind.

Volle Zustimmung findet er sicherlich bei uns, wenn er be-
hauptet, daB3 die Scheinchristen, die mindestens vier Fiinftel
der Bibel verwerfen und trotzdem «des guten Rufes wegen»
wahre Christen heiflen wollen, ein Liigenvorbild fiir andere,
vor allem fiir die unter Diktaturen lebenden Menschen sind.
Solche Menschen sind kein Vorbild der Freiheit, denn sie sind
unredlich.

An dieser Stelle redet Michler auch vom «nichtchristlichen
Freigeist». Dieser kommt auch nicht gut weg, hier riihrt sich
eben wieder der Dogmatiker in ihm, wenn er vom «wahren»

und Romern ausgeborgten Vorstellungen . .. als das ungestalte Pro-
dukt fast allen alten Aberglaubens, zutage gefordert vom orientali-
schen Fanatismus».

Es war Holbachs Gliick, daB er dieses Buch anonym erscheinen
lieB. Der Sturm, den es bei Klerus und Obrigkeit ausloste, hiitte
dem Verfasser das Leben kosten kénnen. Niemand hatte vorher mit
solcher Schonungslosigkeit den Widersinn der Religion aufgedeckt;
selbst der groBe Spotter Voltaire begniigte sich mit dem faulen
KompromiB des «Deismus», wonach zwar ein Gott die Welt ge-
schaffen habe, sich aber weiter nicht um sie kiimmere. Auch war
Voltaire der Meinung, man miisse das Volk religios erhalten, weil
es sonst sich nicht beherrschen und ausbeuten lassen wiirde.

Anders die Meinung von Holbach. Nach ihm kann die christliche
ldeologie «nur vorteilhaft fiir ungebildete und tugendlose Fiirsten
sein, die iiber Sklaven zu herrschen meinen und sich mit der Geist-
lichkeit liieren, um ihre Untertanen ungestraft auspliindern und
yrannisieren zu konnen». Staat und Kirche vereinigen sich zu
«einer ungerechten und niedertrichtigen Politik, die glaubt, man
miisse die Menschen betriigen, um sie leichter zu beherrschen». Die
Religion segnet jeden Despotismus, wenn er ihr nur gestattet,
ihrerseits das Volk auszuniitzen. «Der heiligen Gewinnsucht der
Geistlichkeit verdanken die Vélker die selige Bettlerarmut und
jene heilsame Verzweiflung, die in allen Liindern, in denen der
Klerus stark ist, den GewerbefleiB abwiirgen.» Holbachs Definition
der Religion ist von gréBter Eindringlichkeit: «Die Religion ist die
Kunst, dic Menschen mit Schwiirmerei zu betiuben, um sie daran
2 hindern, sich mit jenen Uebeln zu befassen, mit denen sie von
denen, die sie regieren, iiberladen werden. Mit Hilfe der unsicht-

aren Miichte, mit denen man ihnen droht, zwingt man sie, mit
Stillschwcigcn das Elend zu erdulden. das ihnen von den sicht-

baren Michten auferlegt wird; man ld8t sie hoffen, daB} sie in einer
anderen Welt gliicklicher sein werden, wenn sie sich damit abfinden,
in dieser Welt ungliicklich zu sein.»

Wie fiir die meisten Aufklirer ist fiir Holbach die Ueberwindung
der Religion Voraussetzung fiir den gesellschaftlichen Fortschritt.
Der Feudalismus und der Despotismus konnen nur beseitigt wer-
den, wenn die Menschen ihre wahren Interessen erkennen, woran
sie durch die Religion stindig gehindert werden. Man muf} das
Volk der Theologen-Dummbheit entreiflen: ansonsten wird es sich
willig in jede Uebervorteilung durch die Michtigen der Erde fiigen.
Man kann nicht das Unrecht der Feudalordnung abschaffen, solange
die Menschen auf die gottliche Hilfe hoffen; eine gesellschaftliche
Revolution muf} zuerst in den Kopfen der Menschen stattfinden,
hernach wird sie zu den entsprechenden Taten fithren. «Wer den
Mut hat, die Dinge zu priifen, wird miihelos erkennen, daf} alle
Leiden des Menschengeschlechts durch seine Irrtiimer bedingt
sind ... man wird daraus schlieBen miissen, dall es im Interesse der
Menschen liegt, ihre geheiligten Irrtiimer auszurotten, und dal} dies
die hauptsichliche Aufgabe der gesunden Philosophie ist.»

An dieser Stelle erkennt man, daB Holbach und seine Gesin-
nungsfreunde in der Philosophie keine Suche nach abstrakten und
wirklichkeitsfremden «Wahrheiten» sahen; fiir sie war Philosophie-
ren ein Kampfmittel zur Befreiung des Menschen. Sie traten damit
in der Arena der Politik ein; ihr Denken war revolutionires Han-
deln. Und in den Siitzen ihrer Werke hort man bereits die Tumulte
der Volksmenge, die sich erhebt und ihre Fesseln zerreillt; der
Klang der Marseillaise ertont und der Sturm der Bastille findet in
ihnen statt; ihr Atheismus ist der Vorkimpfer der Revolution,
welche die Fundamente der Demokratie schaffen wird.

19



Jesus redet, den wir angeblich fiirchten und deswegen nur den
historischen Jesus in unserem Urteil betrachten. Er billigt uns
aber teilweise zu, «Moralisten» zu sein, die allerdings das Jesus-
bild filschen. Nun wir wollen nichts filschen, wir brauchen
Jesus gar nicht, um moralisch sein zu koénnen. Wir wissen, daf3
jeder Mensch moralisch sein kann, ohne Jesus und ohne Reli-
gion, einfach deswegen, weil Moral zur Existenz des Menschen
gehort.

Wihrend im ersten Teil noch der «Christ» Michler, der
Jesusgldubige hier und da durchleuchtet und er den Kirchen
und den Kirchengldubigen als Christ den Spiegel vorhilt, dal3
sie eben zur «wahren» Jesusgldubigkeit gar nicht herangelangt
seien, so spricht im zweiten Teil «Mogliche Einwinde gegen
Geist und Charakter Jesu» der Freigeist Michler. Was hier an
Kritik gebracht wird, das geht fast iiber unsere Ansichten hin-
aus. Hier kénnen wir noch viel Neues finden, was wir noch
nicht kennen.

Er spricht zunichst von der «Ichrede» Jesu, dem groflen
SelbstbewuBtsein im Sinn von Selbstgefiihl und Ueberheblich-
keit. Nicht das Moralische sei Jesus wichtig gewesen, sondern
die Anerkennung seiner Person. Wer ihn anerkennt, den kann
er erlosen, ganz gleich, ob dieser ein guter oder schlechter
Mensch sei. Er bezeichnet Gott als seinen Vater, er betrachtet
sich als Richter iiber die Menschen. Er stellt sich mit Moses auf
die gleiche Stufe. Er erhebt sich selbst als gottlich vor den
Menschen. Er will geehrt werden, wo er hinkommt, von der
Menge, von den Pharisiren und von seinen Jiingern. Maria ehrt
ihn durch Zuhoren mehr als Martha, welche fiirsorglich arbei-
tet. Jene hitte den besseren Teil gewéhlt. Er will gesalbt sein.
Alles dies, so meint Michler, erinnere an menschliches Ver-
halten. In diesem SelbstbewuBtsein Christi liege der «Christ-
liche Ursprung der abendlidndischen Personlichkeitskultur
und ... des Personenkultes».

Ferner weist Michler auf Verst6Be gegen die Gesellschafts-
moral, insbesondere die unfreundliche und barsche Behandlung
seiner Mutter, auf seine unklare Art zu reden hin, auf Ver-
stoBe gegen die Vernunft und Logik, auf Widerspriiche in sei-
nem Verhalten. Im ganzen gesehen ein, wie auch Michler sagt,
mehr teuflisches als gottliches Bild, das sich hier bei kritischer

Beurteilung ohne Glauben an seine gottliche Herkunft dar
bietet. Es lohnt sich nicht, im einzelnen hierauf einzugehen,
Wir als Freidenker kritisieren ja in dieser Weise und' kionnen
es, weil wir unvoreingenommen an das Lesen der Evangelien
herangehen. Der Gegner mag behaupten, dafl wir auch eine
Voreingenommenheit hitten, nimlich daf3 wir an die Bibel mit
dem Gedanken herangehen, alles, was dort steht, abzuleugnen.
Das ist eben nicht der Fall — es war vielleicht einmal so.
Wir gehen in gleicher Weise an den Text der Bibel, wie ein
Historiker an den Text einer Schrift irgendeiner sonstigen
alten oder neuen, fremden oder eigenen Ueberlieferung. Woll
aber geht Michler an den Bibeltext mit der Voreingenommen-
heit eines bereits christgliubigen Menschen heran.

Dies wird deutlich im dritten Teil der Schrift «das christ
liche Dennochy». Dieser Teil ist am schwersten zu lesen, und
zwar, wie ich glaube, nicht nur fiir uns. Auch der suchende
Christ, dessen Glaubensschiff den Winden des Zweifels aus
gesetzt im Meere treibt, wird es schwer haben, fiir sein Schiff
wieder einen festen Kurs zu finden. Das «Dennoch» entsteht
durch die Gleichung «ich bin Gott». Die Gotteskindschaft Jesu,
der auf der Erde Mensch gewordene Gott, begriindet alle Wi
derspriiche und Sonderbarkeiten des in den Evangelien be-
schriebenen Jesus. Wenn man Jesum als Gott sieht, so sei alles
dies verstindlich, ja sogar notwendig. So erklirt sich sein
SelbsthewuBtsein aus dem Wissen, daf3 er Gott sei. Er sei die
Individualitit Gottes, und als solche muf3 er Sonderheiten zei-
gen. Als Gott zeigt er eigenstes Sein-Konnen, was nach Heid-
egger dem rein menschlichen Dasein mangle, meint Michler.
Ueberall zeige sich das Gott-Sein Jesu, schon in der Krippe,
als 12jdhriger im Tempel, durch seine Sprache, in seinen Wun-
dern, die nun auf einmal «verniinftige Wunder» genannt wer-
den. Das Wunderbare ist dem Sinne nach «das wahrhaft Ratio-
nale». Was das heiflen soll, weil3 ich nicht. Wenn er gesagt
hiitte, das wahrhaft «Géttliche», so wiire es wenigstens logisch
klar. Da aber das «Wunderbare», so wie es Michler meint, das
was voller Wunder ist, als solches widerspruchsvoll sein muf,
gesetzwidrig, unlogisch, und das Rationale gerade das logisch
Begreifliche, so kann ich mit diesem Satz nichts anfangen. Die
Technik kénnte man vielleicht ein rationales « Wunder» nennen,

Holbachs Hauptwerk, das «System der Natur», erschien im Jahre
1770 und stellt die grofite Kampfansage an die herrschenden
Ideologien dar, welche das ohnehin bewundernswert kdmpferische
18. Jahrhundert hervorgebracht hat. Es wurde sofort zum Zerrei-
Ben und Verbrennen verurteilt, und seinetwegen bildete sich eine
parlamentarische Kommission, die den «Vormarsch der dreisten
Schriftsteller» aufhalten wollte, welche in «allen Herzen den Re-
spekt vor der Religion, den Gehorsam gegeniiber den herrschenden
Michten vernichten wollen». Der geistreiche 4bbé Galiani, der
Holbach aufs beste kannte, dachte anders: «Die Kriegserklirung
der Geistlichkeit an das ,System der Natur’ ergreift mein Herz mit
Schrecken. Gott behiite den Atheismus vor unangenehmen Verfol-
gungen.»

Auch dieses Buch hatte Holbach anonym versffentlicht. Wie klug
dies war, zeigte sich daran, daB} selbst unter den Aufklirern manche
vor seinem Bekennermut zuriickscheuten; der tapfere Diderot
jedoch sagte: «Ich liebe eine klare, deutliche und freimiitige Philo-
sophie, wie sie im ,System der Natur’ enthalten ist.»

Die Gedankenginge des «Systems» sind derart weitliufig und
umfassend, daB sie hier nur in Andeutungen wiedergegeben werden
konnen. Es handelt sich um einen Versuch, die Natur als Ganzes,
die physische wie die geistige Welt, materialistisch zu interpretie-
ren. Man darf sich nicht daran stoen, dal} hierbei gewisse Unvoll-
kommenheiten entstehen mufiten. Wichtiger als die einzelnen Ana-
lysen ist die revolutionire Grundkraft eines solchen Werkes, das
auf jeglichen Mystizismus verzichtet. Wenn auch der Materialismus
nicht in der Lage war, den Tatsachen des Lebens und des Bewuf3t-
seins vollauf gerecht zu werden, enthilt er doch — auch schon in

20

seinen antiken Vorbildern — einen freiheitlichen Elan, der das
Kostbarste in der Geschichte des Geistes ist. So kommt es dazu, da
der Hort der Freiheit in jener Epoche gerade der Materialismus
war, welcher die Freiheit leugnen zu miissen glaubte; daB er, der
alles Leben der Notwendigkeit und dem blinden Geschick unter-
worfen sah, zum groBten Anreiz freien und souverinen Handelns
wurde. Alle Kritik, die von unserem heutigen Wissen her dem
Materialismus «Flachheit» vorwirft, ist selber seichteste Banalitit,
wenn sie dies verkennt: in der damaligen Zeit muBlite das Freiheits
streben in Wissenschaft und Philosophie unter diesem Leitmotiv
in Erscheinung treten, wenn es dem Dunst und Nebel theologischer
Spitzfindigkeiten entwachsen wollte.

Holbachs physikalische Auffassungen und Lebenstheorien sind
heute groBtenteils iiberholt. Nicht in ihnen liegt der zeitiiber
dauernde Wert des «Systems». Entscheidend ist nur der konse:
quente Standpunkt, dafl auch Seele und Geist zum Naturganzen
gehoren und damit nichts «Uebernatiirliches» (Gottliches) dar-
stellen. Der Materialismus hat, und das ist das GroBe an ihm, die
theologische Zweiteilung der Welt zugunsten einer Immanenzphile-
sophie aufgehoben; die Hinterwelten, in denen sich nach Nietzsche
die Religionen einen sinnlosen Abklatsch der realen Welt geschaf-
fen haben, werden durch ihn auf die Einbildungen krankhafter
Phantasie zuriickgefiihrt.

Das «System» erhebt sich zur Hohe seines philosophischen Stand-
punktes vor allem in seinen gesellschafts- und religionskritischen
Erwiigungen. Wie die meisten Ideologien des 18. Jahrhunderts, stellt
es das Individuum zuniichst als eine abgegrenzte Einheit dar, wel-
che durch sein Gliickstreben definiert ist. Der Selbsterhaltungstrieb
erscheint als die Quelle menschlichen Strebens, das individuelle



wenn man von ihren «Wunderwerken» spricht, aber nicht das
gottliche Wunder, das aus unerforschlichem Ratschlul} Gottes
stammt. Das Unbegreifliche, das Irrationale, das aus Gott
stammt, dessen Frieden hoher ist als die Vernunft, wie kann
dies rational sein? Das Wunder ist das Unerklirbare, also irra-
tional.

Sonderbar ist auch seine Auffassung von der Nichstenliebe.
Er bespricht das Gleichnis vom barmherzigen Samariter, das
inhaltlich fiir jeden Menschen bedeutsam ist, auch fiir uns. Es
spricht ethische Handlungen aus, die allgemein menschlich
sind, die man auch von anderen Religionen her kennt, und die
auch vor Christo beherzigt worden sind. Er versucht die Tiefe
des Gleichnisses bis zum letzten Buchstaben zu ergriinden. Er
fragte daher, warum wird der Samariter als der Nichste be-
zeichnet und nicht der Verletzte? Allgemein aufgefaf3t ist doch
derjenige der Niichste, der unserer Hilfe bedarf, und nicht der
Helfer. Miichler kommt zum Schlu3, da3 der Nichste also der-
jenige ist, von dem man Heilung empfingt und erwartet, und
diesen soll man lieben. Den Arzt soll man lieben, wie auch der
Arzt den Patienten liebt. Der Arzt ist aber Christus selbst, er
also der Nichste. Dies ist eine Auslegung, welche nicht nur der
ganzen Caritas die eigentliche Grundlage entzieht, sondern
auch den besten ethischen Gehalt des Christentums auf den
Kopf stellt. Man soll lieben, von dem man Heilung erwartet und
weil man von ihm Heilung empfingt. Dies ist in unseren Augen
Egoismus, und den lehnen wir als unmoralisch ab.

Was ist nun eigentlich ein christlicher Freigeist im Sinne
Michlers? Er gibt selber eine Definition: ein Mensch, «dessen
Christusglaube um der Wahrhaftigkeit willen eine andere
Sprache verlangt als die der Kirchenkanzeln, einer, der bei
durchaus christozentrischer Neigung tunlichst nicht so redet,
als wiire ihm Glaube wie ein Wissen und eine GewiBheit jeder-
zeit verfiigbar». Dieser Mensch muf sich auch dauernd mit der
Fragwiirdigkeit in der Haltung Jesu auseinandersetzen und
trotzdem seine «iibermiichtige bezeugte Gottlichkeit» anerken-
nen. In dieser Spannung muf} er leben. Dann wiire er ein red-
licher, die Wahrheit suchender Christ. Er soll zweifeln, ja sogar
hassen, aber immer wieder aus seinem christgliubigen Grunde
die Zweifel zu iiberwinden suchen.

Wir fragen hierzu: Und was geschieht, wenn der Zweifel ein-
mal iiberwiegt und so weit greift, dal auch die unantastbare
Gottlichkeit angetastet werden muf}, aus Wahrheitsliebe und
Redlichkeit? Ist die Behauptung dieser Gottlichkeit sicherer, ist
sie denn gewisse Wahrheit? Wenn sie es nicht ist, dann bricht
sein ganzes Gebdude zusammen, und zwar aus Redlichkeit.
Dann wire Michler ein unchristlicher, also vollstindiger Frei-
geist. Das System Michlers steht und fillt mit der GewiBheits-
behauptung der Gottlichkeit Jesu. Wir fragen Michler, woher
hat er die Gewif3heit? Er nennt am Anfang des dritten Teiles
mehrere Stellen aus der Bibel, in denen dies bezeugt wird.

Wir fragen: Warum diirfen diese Stellen nicht bezweifelt
werden und die andern ja? Sind diese Stellen gewisser als die
anderen? Auch sie sind nur Ueberlieferungen und kénnen in
Zweifel gezogen werden. Man kann doch nicht die Schwichen
der Ueberlieferung erkennen und einen Teil davon fiir gewil
halten. Hort hier der Zweifel auf? Ist hier der Geist nicht
mehr frei? Darf man hier nicht die Redlichkeit fordern?

Michler wirft den Pfarrern Unredlichkeit vor, weil sie
Garanten der Glaubenswahrheiten sein wollen. Michler selber
aber will Garant der Gottlichkeit Jesu sein. Das ist das gleiche.
Auch hier muf3 redliche Anerkennung der UngewiBheit ver-
langt werden. Dogmen sind fiir ihn nur wahrscheinlich, aber
die Gottlichkeit Jesu ist unantasthbare Voraussetzung, ist also
auch ein Dogma.

Michler klettert den Berg der Erkenntnis sehr hoch, er
kommt so weit, dal3 er von der Hohe des Berges hinaus zu
schauen beginnt, aber nur eine Richtung zu den unzihligen
Berggipfeln, welche die Wahrheit ahnen lassen, doch er macht
vor der letzten Hohe halt, sie steht als letzte dogmatische
Klippe noch vor ihm. Er sieht nur eine Seite der freien Denk-
welt, die andere ist ihm noch verbaut. Freigeist sein heiflt die
Aussicht nach allen Seiten anschauen, die Aussicht nach der
Wahrheit, an welche man sich nur in einem unaufhérlichen
Suchen und immer wieder neuem Staunen nihern kann. Dog-
men aber sind Hindernisse im Wege zur Wahrheit, eigentlich
keine natiirlichen Anhéhen, wie eben gesagt wurde, sondern
eine kiinstliche Mauer, die er sich unnétigerweise zur Beschrin-
kung der Freiheit aufrichtet. Dr. H. Titze

Interesse als der Motor gesellschaftlicher Bindungen. Aber diese
Lehre, die scheinbar auf dem Egoismus des Menschen aufbaut, ist
gleichzeitig auch der stirkste Appell zum sozialen Handeln. Hol-
bach wird, wie andere Autoren seiner Zeit, nicht miide, auf die
Unabdingbarkeit der Soziabilitit hinzuweisen: nur in der Gemein-
schaft mit anderen Menschen gelangt der einzelne zum Gliick, zum
Wohlbefinden und zur Produktivitiit. Das «wohlverstandene Inter-
esse» lehrt uns, uns mit andern eintriichtig zu verbinden: das indi-
viduelle Gliick ist nirgends anders als in der sozialen Tugend zu
finden. «Der verniinftige Mensch muB} also einsehen, daB es in sei-
nem Interesse liegt, tugendhaft zu sein. Tugend ist nur eine Kunst,
durch Férderung der Gliickseligkeit anderer sich selbst gliicklich
zu machen.»

DaB der Mensch diese Bedingung seines Daseins so wenig erkennt,
ist auf die gesellschaftlichen MiBstinde und die ungiinstige Erzie-
hung zuriickzufiihren. Von Kindheit an empfingt der Mensch
falsche Ideen und Vorbilder, die sowohl seinem persénlichen wie
auch dem allgemeinen Gliick und Fortschritt im Wege stehen. Die
Regierungen und Institutionen der Vélker haben ein Interesse dar-
an, die Menschen in ihrer Unwissenheit zu belassen, um sie besser
unterwerfen zu konnen. So kommt es, daBl die meisten im allge-
meinen gesellschaftlichen Chaos nicht mehr zur Férderung der
Gesamtheit beitragen und den rein persénlichen Nutzen voran-
stellen. Die Richtungslosigkeit und Ungerechtigkeit des Gesell-
schaftslebens spiegelt sich naturgemiB in der individuellen Psyche
wider.

Das «System» propagiert daher eine natiirliche Gesellschafts-
ordnung, welche auf der Erkenntnis der menschlichen Natur auf-
bauen soll. Noch ist es dem Verfasser nicht klar, auf welchem Wege

dies erreicht werden soll. Wie viele Autoren seiner Zeit hofft er
noch auf den «aufgeklirten Monarchen», der die wissenschaftlichen
Einsichten in die gesellschaftliche Praxis umsetzen soll. Er ahnt
aber bereits den Grundgedanken einer Gemeinschaft freier Men-
schen, in denen alle stindischen und sozialen Unterschiede und
Klassen abgeschafft werden sollen. Im Geiste der «Aufklirung» er-
hofft er sich von Erziehung und Schulung den groften Beitrag zur
allgemeinen Befreiung. Diese Bildung des Menschen soll aber nicht
die leere Verstandesbildung der biirgerlichen Epoche sein, welche
den Menschen zu einem hoheren Werkzeug fiir industrielle Ver-
wendung deformiert; Menschenbildung ist fiir das «System der
Natur» eine Befreiung des Geistes aus den Fesseln der Religion
und der Autoritdtsgliubigkeit. In diesem Sinne gehdoren Holbach
und sein Werk zu den edelsten und reinsten Erscheinungen des
europiischen Humanismus, der im 18. Jahrhundert eine Bliitezeit
erlebte, von welcher noch unsere wieder im Obskurantismus zu
versinken drohende Zeit profitiert, wenn sie sich auch in ihrem
Opportunismus gegeniiber der wiedererstarkten Kirche dieser Erb-
schaft zu schimen scheint. Den Anhiingern des freien Geistes
jedoch gilt Holbach als ein Symbol der Tapferkeit und der Seelen-
groBe, der wir in unserer Zeit nicht viel Aehnliches zur Seite zu
stellen haben.

Die vorliegenden Ausfiihrungen sind angeregt durch das Erschei-
nen der deutschen Uebersetzung des «Systems der Natur» im Auf-
Lau-Verlag Berlin (vorziiglich iibertragen von Fritz-Georg Voigt).
Eine umfangreiche und sehr sorgfiltig formulierte Einleitung zu
diesem hochbedeutsamen Werk schrieb Manfred Naumann: unsere
Besprechung ist diesem Kommentar, der Holbaci und sein Werk
in die Geistesgeschichte einordnet, verpflichtet. Polybios

21



	Der christliche Freigeist

