
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 3

Artikel: "Virdiana" : Filmischer Grossangriff auf das Christentum

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
ONÄTSSCHRIFTDERFREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER*SCHWEIZ
,März 1962 Nr. 3 45. Jahrgang

Viridiana »

Filmischer Großangriff auf das Christentum

In dem jahrhundertealten Ringen um die Befreiung des
menschlichen Geistes aus den Fesseln, die ihm die Priesterkasten

mit ihren religiösen Doktrinen angelegt haben, ist die
Kirnst, insbesondere das Theater, stets ein tapferer und bedeutsamer

Mitstreiter gewesen. In unserem Erdteil hat die Aufklärung

im 18. Jahrhundert nicht nur mit philosophischen Schriften

gewirkt, nein, Voltaire, Diderot haben ihren Kampf gegen
den Klerikalismus auch in Romanen und Theaterstücken
geführt und mit ihnen der Aufklärung ein breiteres Publikum
erobert, als dem streng wissenschaftlichen und philosophischen
Schrifttum zugänglich ist. Im deutschen Sprachbereich hat
sich ihnen Lessing mit seinem «Nathan der Weise» würdig zur
Seite gestellt, wenn er auch entsprechend der wissenschaftlichen

Erkenntnishöhe seiner Zeit und ihren noch Jahrzehnte
vor der philosophischen tabula rasa des Kantschen Kritizismus
liegenden Ueberzeugungen wie übrigens auch die englische
und französische Aufklärungsliteratur auf der Ebene des Deismus

verbleibt. Aber in diesem «Nathan» finden sich Sätze
gegen die Litoleranz aller Dogmatiker und gegen den Glaubenszwang,

die auch heute noch jedem echten Freidenkertum zur
Ehre gereichen würden. Die späteren deutschen Klassiker sind
ebenfalls reich an solchen Formulierungen. Die Romantik freilich

hat sich dann wieder in die mittelalterliche Religiosität
eingesponnen, aber zu Beginn unseres Jahrhunderts haben
Max Halbe mit seiner «Jugend» und Lautensack mit seiner
«Pfarrhaustragödie» den Kampf gegen Klerikalismus und
Pfaffenmoral wieder auf die Bühne getragen, und in der

o
• 5

u o
•r-t iH
O r-l
i: &
o ,n
U u

o
¦ rJ

Inhalt

«Viridiana»

Das «System der Natur»
des Baron von Holbach

Der christliche Freigeist

Was halten Sie davon?

Pressespiegel

Splitter und Späne

Aus der Bewegung

Schweiz haben gleichzeitig Carl Spitteier und J. V. Widmann
in ihren Epen und Dramen entscheidende Beiträge zur
Erschütterung des althergebrachten, landläufigen Gottesbegriffs
geliefert. Unsere Zeit steht ihnen mit der beißenden Kritik
eines G. B. Shaw und der überlegenen Ironie Bertolt Brechts
nicht nach, und vielleicht sollten wir Freidenker uns doch

künftig ein wenig mehr um Theater und Film bekümmern,
als dies bisher der Fall war. Denn das mindeste, was dazu
gesagt werden muß, ist doch, daß sie einen gewichtigen Beitrag
zur Auflockerung der Gehirne leisten und manchen Boden
durchpflügen, auf dem dann unsere Saat aufgehen kann. Wenn
der Grieche Kazantzakis die Gestalt Jesu mit der Sonde der
modernen Psychologie untersucht und dementsprechend
romanhaft gestaltet, wenn in Frankreich Andre Gide und Cocteau
in ihren Bühnenwerken gegen den Klerikalismus ankämpfen,
wenn in diesem Winter in Zürich Tausende und Abertausende
Shaws «Candida» im Schauspielhaus gesehen und sich an der
Entlarvung des anglikanischen Kirchenchristentums als einer
Dreieinigkeit von Eitelkeit, Korruption und Heuchelei amüsiert

haben, so müssen wir sagen: nostra res agitur. Und das

gleiche gilt für Zürich von Max Frischs «Andorra» und seinem
katholischen Priester, der nicht Mann genug ist, gegen die
barbarischen Greuel der faschistischen Verfolgung anzukämpfen,
sondern nichts anderes zu tun weiß, als um ihre Verhütung zu
beten, was natürlich als nutzlos gezeigt wird. Es gilt auch,
wenn der gleiche Max Frisch in dem vom Berner Stadttheater
gespielten «Don Juan oder die Liebe zur Geometrie» einen
katholischen Priester als Bordellkunden und Komplizen einer
Bordellwirtin auf die Bülme stellt.

Und nun tritt auch noch der mit seiner auf noch breitere
Massen wirkende und sie mit seiner Suggestivkraft aufwühlende

Film mit vollendeten antiklerikalen und antireligiösen
Kunstwerken dem Theater an die Seite. Religiöse Filme voll
Sentimentalität und Orgelmusik, oft recht geschmacklose
Machwerke, in denen sich die biblischen Geschichten mit den
kommerziellen Ansprüchen Hollywoods vermählen, gibt es seit
langem. Das Musterbeispiel ist der schon vor 50 Jahren
erstmals gedrehte und seither allen technischen Neuerungen —
Ton, Farbe, Breitleinwand — immer wieder angepaßte «Quo-
vadis»-Film. Das breite Publikum liebt sie wegen ihrer
erregenden Szenen, Wagenrennen, Schlachtenbilder, römischen
Orgien, und es nimmt das religiöse, christlich eingefärbte Happy-
End mit der gebotenen Rülirseligkeit hin. Seit neuerem gibt
es aber erfreulicherweise auch eindeutig antireligiöse,
antichristliche Filme, und zwei von ihnen liefen im letzten Jahr
in Zürich. Der eine verschwand allerdings schnell vom Pro-

17



gramm (nicht ohne kirchlichen Druck hinter den Kulissen!),
da er in einem Kino vorgeführt wurde, das sein Stammpublikum

an französische «Sittenfilme» gewöhnt hatte und daher
bei ihm nicht die nötige Unterstützung fand, als es den
gekonnten und sauberen Filmstreifen über den sogenannten
«Affenprozeß» von Tennessee herausbrachte, jene amerikanische
Skandalaffäre der zwanziger Jahre, bei der es um die
«Liquidation» eines Lehrers ging, der sich mutig zur Entwicklungslehre

Darwins bekannt und sie den biblischen Schöpfungsmythen

vorgezogen hatte. Dagegen hält sich nun im Zürcher
«Studio 4» seit mehreren Wochen Louis Bunuels «Viridiana»
auf dem Programm und löst mit seinen kraftvollen Angriffen
auf das Christentum in Parteien, Vereinen und in der Presse

leidenschaftliche Diskussionen aus. Im Zürcher Kantonsrat hat
sogar dessen Mitglied Pfarrer Frehner mittels einer Anfrage
ein Verbot dieses Films angestrebt, imd in zahlreichen
Leserbriefen an die Zeitungen wird ebenfalls danach gerufen.
Demgegenüber hat Dr. Martin Schlappner, der Filmrezensent und
Redaktor der «Neuen Zürcher Zeitung», in den Spalten seines
Blattes mit anerkennenswerter, weil seltener Zivilcourage bei
aller persönlichen Distanzierung vom Inhalt dieses Filmes sich
doch für die Freiheit seiner Vorführung eingesetzt und seinen
hohen künstlerischen Rang verteidigt. Was bringt nun dieser, die
öffentliche Meinung so aufwühlende Film? Louis Bunuel, von
G-eburt ein Spanier, der religiöse Intoleranz in der krassesten
Form in seiner Jugend am eigenen Leib erfuhr und seit seinem

gewaltigen sozialen Anklagefilm «Los Olvidados» zur obersten
Weltklasse der Filmregisseure zählt, zeigt am Lebensweg einer
bis zu somnambulen Wahnvorstellungen religiösen Novizin den
totalen Zusammenbruch des Christentums und seiner Moral.
Bevor sie die letzten Gelübde ablegt, sendet sie die Priorin
ihres Klosters, das sich davon ein reiches Legat erhofft, zu
einem alten Onkel, einem religiösen Sonderling, der seine großen

Güter verfallen läßt und lieber Tag für Tag am Harmonium

Choräle spielt. Der Greis verliebt sich in das junge
Mädchen, sie weist ihn ab, er spielt ihr vor, daß er sie im Schlaf
vergewaltigt habe, um ihr mit diesem fiktiven Fait accompli
den Rückweg ins Kloster zu verlegen; sie flieht entsetzt, der

Greis erhängt sich. Nun kehrt sie zurück, bricht mit dem
Kloster und versucht, ihr Christentum sozusagen auf eigene Faust

individuell zu leben, indem sie «gute Werke» tut. Sie sammelt
auf dem Gut Bettler und Vagabunden um sich, nährt und

pflegt sie, muß aber erleben und erfahren, daß Armut den

Menschen nicht bessert, sondern mit und ohne Religion
einfach verroht und vertiert. Während ihrer Abwesenheit festet

die Vagabundengesellschaft im Saal des Gutshauses, räumt

Küche und Keller aus und veranstaltet eine wüste Orgie. Als

die Wohltäterin plötzlich zurückkehrt und entsetzt vor dieser

Szene steht, wird sie von den beiden schmutzigsten, betrunkenen

Vagabunden vergewaltigt. Der inzwischen eingetroffene
Sohn und Erbe des Erhängten, ein weltoffener, mit beiden
Füßen im Leben stehender Mann weist ihr schließlich den

Weg aus einer in weltfremden Ideen wurzelnden falschen

Barmherzigkeit zu Arbeit, Aufbau, Diesseitigkeit als den wahren

Ueberwindern aller menschlichen Nöte. Das ist in großen

Zügen die Geschichte, die dem Film zu Grunde liegt. Die
einzigartige ideologische und künstlerische Kompromißlosigkeit,
die Großartigkeit, mit der jede Szene gestaltet ist, haben ihm
zu Recht den Großen Preis des Filmfestivals von Cannes

eingetragen. Der Film enthält Bilder, die man nie mehr vergißt.
Wie sich da die Vagabunden bei ihrer Bettlerorgie gleich den

Aposteln auf Leonardo da Vincis Abendmahlbild um die Tafel

gruppieren, der Schlimmste, ein Blinder, als Pendant zu Jesus

in der Mitte, um die obszöne Geste einer alten Vettel zu
betrachten, wie aus dem Längsbalken eines Metallkruzifixes die

zweischneidige Klinge eines Schnappmessers herausspringt,
wie ein tanzendes Kind Kreuz und Dornenkrone der Büßerin
ins prasselnde Feuer wirft, das hätte kein anderer mit solcher

Eindringlichkeit zu gestalten gewagt. Der hohe künstlerische
Wert des Filmes, der auch von seinen Gegnern nicht bestritten

wird, öffnet den Ideen, die in ihm zum Ausdruck
kommen, auch dort, wo sie zunächst abgelehnt werden, mindestens
die Türe zur Diskussion. Und er zieht darüber hinaus den
besten Teil der am Qualitätsfilm interessierten Jugend an. Und

darüber können wir Freidenker uns gar nicht genug freuen.

Walter Gyßling

Das «System der Natur»
des Baron von Holbach,

Unter den großen Aufklärern des 18. Jahrhunderts nimmt
Holbach eine besondere Stellung ein. Er ist der Autor, welcher die
materialistischen Auffassungen seiner Zeit systematisch zusammengefaßt

und ihnen revolutionären Ausdruck verliehen hat. Sein
berühmtes «System der Natur», das schon bei seinem Erscheinen im
Jahre 1770 berechtigtes Aufsehen erregte, ist das Grundbuch und
Bekenntnis des aufklärerischen Materialismus; in ihm sind die
Gedankengänge des Fortschritts und der Freiheit, wie sie die Epoche
vor der Französischen Revolution bereits erarbeitet hat, aufs
eindrücklichste formuliert. Daher gebührt Holbach und seinem Werk
ein hervorragender Platz in der Geschichte des Atheismus; sein
Rang ist durchaus ebenbürtig demjenigen von Diderot, a"Alembert,
Voltaire, Helvetius u. a., durch welche die Aufklärung zu einer der
ruhmreichsten Bewegungen des Menschengeistes geworden ist.

Holbacli, der ursprünglich deutscher Abstammung war, wurde
als Knabe von seinem Onkel Adam Holbach nach Paris geholt und
wuchs in dessen Hause auf, wo er eine überaus sorgfältige Erziehung

genoß. Nach Studien an der Universität Leyden in Holland
kehrte der Sechsundzwanzigjährige im Jahre 1749 nach Paris
zurück, wo er sich dauernd niederließ. Das Paris der Aufklärung mit
dem Hexenkessel neuartiger und befreiender Ideen nahm den jungen

Mann auf; bald gewann er Kontakt mit den Enzyklopädisten,
in deren Dienst er sein Haus und sein Vermögen stellte. Seine
Wohnung wurde zur «Synagoge der Philosophen», wo sich, nach
Diderot, «alle rechtschaffenen und talentierten Leute von Paris
treffen». Man konnte immer auf seine Gastfreundschaft und — was

bei dem kostspieligen Unternehmen der «Enzyklopädie» wichtig
war — auf seine finanzielle Unterstützung rechnen; sein Heim
wurde zum Zentrum der «Bewegung», in dem berühmte Gäste
einkehrten, wenn sie die Führer der Aufklärung zu treffen wünschten.
Auch Gegner mußten Holbacli den noblen Charakter und die
außergewöhnliche Generosität zubilligen — seine Publikationen jedoch

erregten schlimmstes Aergernis bei den «staatserhaltenden
Kräften», die damals wie heute im freien Geiste die Bedrohung ihrer
auf Unrecht und Gewalt aufgebauten Herrschaft erblickten.

Schon in den fünfziger Jahren beteiligte sich Holbach an der

Abfassung der «Enzyklopädie» und lieferte Beiträge
naturwissenschaftlichen Inhalts. Er war ein guter Kenner der deutschen
Fachliteratur, die er teilweise ins Französische übersetzte. Die
Naturforschung, die damals noch stark im Spiritualismus befangen war,

wird jedoch von ihm streng materialistisch formuliert: anstelle

theologischer Phantasmen möchte er eine klare und evidente Lehre

von den Naturerscheinungen setzen, in der die Hirngespinste der

Theologen überwunden werden können. Sein naturwissenschaftlicher

Ansatz führt ihn deshalb mit Notwendigkeit in die Religionskritik,

wo er aus englischen und französischen Anregungen
Schlußfolgerungen zieht, die in ihrer Schärfe und Radikalität
unübertroffen sind.

Ein wichtiges Dokument von Holbachs Kampf gegen die Religion
ist sein Buch «Dns entschleierte Christentum» (Le chrislianisme
devoile), welches nach Grimm — dem Gesinnungsfreunde
Holbachs — «das kühnste und schrecklichste Buch ist, das irgendwo
je auf der Welt erschienen ist». In diesem Werk wird die christliche

Religion definiert als «eine Ansammlung von Absurditäten,
von zusammenhanglosen Fabeln, von verrückten Dogmen, von
kindischen Zeremonien, von bei den Chaldäern, Phöniziern, Griechen

18


	"Virdiana" : Filmischer Grossangriff auf das Christentum

