Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 11

Artikel: Vor 50 Jahren erschien "Das Menschenschlachthaus”
Autor: Lamszus, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411139

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedanken aus Briefen Theodor Hartwigs

Die folgenden Zitate stammen aus Briefen aus den letzten Lebens-
jahren Hartwigs. Sie wurden uns freundlicherweise von unserer Mit-
arbeiterin Terezie Jirova zur Verfiigung gestellt. (Redaktion)

«Wir trauern mit Dir iiber die Vergangenheit. Wer sollte
Dich besser vestehen als ich, der ja auch seinen einzigen Sohn
unter tragischen Umstéinden verloren hat. Das reicht freilich
schon bis in das Jahr 1924 zuriick, aber es gibt Wunden, die
niemals vernarben; sie bluten immer wieder bis zum letzten
Atemzuge. Bis dahin ist es bei mir nicht mehr allzuweit, und
so schiebe ich alle qualvollen Erinnerungen zuriick in Hinsicht
auf das unerbittliche Eingehen in das erlésende Nirwana.

Der groBle franzosische Satiriker Rabelais soll auf seinem
Sterbebett gesagt haben: ,La farce est finie’. Ich weil3 nicht,
wie mir im letzten Augenblick zu Mute sein wird, aber ich
meine, dal man die Posse des Daseins eher in voller Kraft als
Posse empfindet, und zwar im Sinne der meditierenden Welt-
betrachtung eines Buddhas: ,Geh an der Welt voriiber, es ist
nichts’.»

«Aber das lebendige Leben sorgt dafiir, da} alles Lebens-
unfihige ausstirbt und Platz macht fiir neue Illusionen, die
sich iiber Tod und Verwesung hinwegsetzen. So gewohnt sich
der Mensch daran, eine Art Doppelleben zu fithren, indem er
an den Abgriinden des Lebens vorbeisieht und sich der wir-
menden Sonnenstrahlen freut, die ihn an die eisige Kilte des
Weltraums vergessen lassen. Dies gilt nicht nur fiir die Ab-
griinde in unserem eigenen Unterbewufltsein, sondern wort-
wortlich fiir das Geschehen im Weltall. Im kommenden Jahr
(1957) soll die erste Weltraumrakete starten, die — mit allen
moglichen Registrierinstrumenten ausgestattet — als kiinst-
licher Erdtrabant innerhalb der Mondbahn die Erde umkrei-
sen soll. Sogar der Papst -hat sich zu diesem Experiment zu-
stimmend geduBlert und nur seinen Befiirchtungen Ausdruck,
gegeben, dafl die einzelnen Erdstaaten neue Kriegsziele ent-
decken konnten, falls sich auf anderen Himmelskorpern wert-
volle Fundstiitten finden konnten.»

«Kiirzlich habe ich von der Redaktion der «Freigeistigen
Aktion» die Aufforderung erhalten, mich -iiber den gegenwiir-
tigen Stand der Freidenkerbewegung zu dullern, weil die mei-
sten Beitriige sich allzusehr in allgemeinen Redensarten er-

schopfen, doch ist es mir bisher nicht gelungen, meiner Auf.
fassung Nachdruck zu verleihen, da} wir unsere Kritik an der
Religion sozialpsychologisch untermauern miissen. Es gibt eben
auch in unserer Bewegung einen gewissen Dogmatismus, der
noch aus der Zeit der biirgerlichen Freidenker stammt und
sich damit begniigt, die religiosen Glaubenslehren verstandes
miBig zu durchforschen, obwohl die moderne Tiefenpsycholo-
gie uns ldngst dariiber hitte belehren sollen, wie sehr dus
menschliche UnterbewuBtsein durch unsere Lebensordnung

" affiziert wird. Nimm zum Beispiel das vom Vatikan neu ver.

kiindete Dogma von der leiblichen Himmelfahrt der Jungfrau
Maria, das sich in unserem technischen Zeitalter wie ein Para
doxon ausnimmt. Und doch steckt da ein sozialpsychologisches
Moment dahinter: Die Frau, die bisher in der patriarcha
lischen Gesellschaft minderbewertet war, wird in steigendem
MaBe in den ProduktionsprozeB3 mit einbezogen, daher Skono-
misch unabhingig vom Mann, so dal3 es zeitgemil} ist, ihr
einen ideologischen Brocken hinzuwerfen. Das ist der tiefere
Sinn des neuen Dogmas. So etwas verstehen unsere Vulgirmar.
xisten nicht, die von Psychologie keine Ahnung haben.»

Vor 50 Jahren erschien
«Das Menschenschlachthaus»

Von Wilhelm Lamszus

Das Buch mit dem anstBigen Titel, das ich im Sommer 1912
veroffentlichte, hat mich in schicksalhafter Weise durch mein
ganzes Leben begleitet. Wenn ich mich heute frage, warum e
bei seinem Erscheinen so ungewéhnliches Aufsehen erregte und
sofort in alle Kultursprachen iibersetzt wurde, so lautet dic
Antwort: Es schlug der bisherigen Auffassung vom Krieg aufs
krasseste ins Gesicht.

Der heutige Zeitgenosse, der die Jahre vor dem Ersten Welt
krieg nicht miterlebt hat, wird sich kaum vorstellen konnen, in
welch vaterlindischem Hochgefiihl der deutsche Biirger da
mals lebte. Wenn man in Deutschland vom Kriege sprach,
dann dachte man an unaufhaltsam vorstiirmende, hurrarufende
Soldaten, an flatternde Fahnen, an Kriegsmusik und Dank
chorile. Es war der Deutsch-Franzosische Krieg von 1870/7],

lustig machen und — schematisierend — nur das soziologische Mo-
ment gelten lassen, wiahrend es doch klar sein sollte, dal man in
der Kulturgeschichte mit Soziologie allein nicht durchkommt. Ge-
wil} ist auch in der Dichtkunst das sozialskonomische Moment von
grofler Bedeutung fiir die «Hauptstromungen der Literatur» (G.
Brandes), aber wie sollte sich ohne Psychologie erkliren lassen, daf3
verschiedene Dichter auf die gleiche — oder @hnliche — sozialpoli-
tische Umwelt verschieden reagieren, selbst wenn sie in ihrer Klas-
senzugehorigkeit weitgehend iibereinstimmen.

Wir wollen auch in den folgenden Ausfiihrungen nicht «<kommen-
tieren», sondern nur versuchen, die erwihnten drei Meister russi-
scher Erzihlungskunst den westeuropiischen Lesern menschlich ni-
herzubringen, zumal sich in ihren Werken zahlreiche Stellen finden,
die uns fremdartig anmuten. Um den Gegensatz von dstlicher und
westlicher Mentalitidt bildhaft zum Ausdruck zu bringen, braucht
man nur in Gedanken sich die beriihmte Kathedrale auf dem Roten
Platz in Moskau vorzustellen und ihr die Silhouette einer gotischen
Kirche, etwa des Kélner Domes, entgegenzuhalten. Die gotische
Baukunst hatte mit dem Grundprinzip der antiken Architektur
gebrochen, die — nach A. Schopenhauer — den Kampf zwischen
Starre und Schwere symbolisiert. In der Gotik wird scheinbar alle
Erdenschwere durch die zum Himmel strebende Starre iiberwun-
den. Davon ist in der Bauart der orthodoxen Kirche nichts zu ver-
spiiren, die mit ihren spielerischen Zwiebeltiirmen den Kampf von
Starre und Schwere iiberhaupt vergessen lifit. Hingegen finden
wir in der byzantinischen Kirchenkunst ein Moment von einprig-
samer Bedeutung: die Ikonen, das sind eigenartige Heiligenbilder,

84

die sich von einem goldenen Hintergrund, dem Sinnbild der Ur
endlichkeit, abheben. Die tiefgriindigen Augen dieser Heiligen
scheinen dem jeweiligen Betrachter zu folgen und ihn zur inneren
Einkehr zu mahnen.

Es wire reizvoll, den Weg zu verfolgen, der in der russische
Kirchenmalerei bis zur Vorherrschaft der Ikonen gefiihrt hat, und
tatsiichlich ergab sich ein derartiger Anschauungsunterricht, als
man nach der Oktoberrevolution 1917 in einer Kirche auf dem
Kreml uralte Bilder entdeckte, die vielfach iibermalt waren. Man
hat — nicht nur aus geschichtswissenschaftlichem Interesse — dit
einzelnen Bildschichten abgetragen, zu Vergleichszwecken phote
graphiert und ist so — gleichsam auf geologischem Wege — zu den
Uranfingen der russischen Kirchenmalerei gelangt. Es zeigte sich —
zur groBten Ueberraschung der Untersuchungskommission —, da
die iltesten Bilder sich durch eine geradezu heidnische Sinner
freudigkeit auszeichneten, zum Beispiel die Darstellung des Siir
denfalles des ersten Menschenpaares. Je niher die Bilder der G
genwart kamen, desto diisterer wurde ihr Charakter, und ma?
fragte sich unwillkiirlich, was die Kirchenmaler zu ihrer geinder
ten Darstellungsweise veranlaBt haben mochte. Zu unserer Ver
wunderung — ich nahm im Jahre 1926 als Mitglied einer Dflf'
gation an einer derartigen Fiihrung teil — erfuhren wir, da die
betreffenden Uebermalungen auf Grund von eigenen Synodiﬂ”"’
schliissen vorgenommen worden waren, daBl also hier eine beso™
dere Art von ideologischer Beeinflussung vorlag. Von diesem reli
gionsgeschichtlichen Hintergrund aus gesehen, erscheint es &'
nicht mehr so sonderbar, wenn Dostojewski in seinen Romanen



den man als einen frischfrohlichen Siegeszug vor Augen hatte.
Wie sehr aber der Krieg seitdem sein Gesicht verindert hatte,
war den Menschen nicht im geringsten zum BewuBtsein ge-
kommen.

Da ich selber vor dem Ersten Weltkrieg Soldat werden
muflte, hatte ich Gelegenheit, diese Wandlung mit eigenen
Augen zu beobachten. Das Waffenhandwerk war ebenso wie
das biirgerliche Handwerk immer mehr industrialisiert worden
und hatte sich in ein automatisiertes Kriegsmaschinenwesen
verwandelt. Es war, als ob der Tod die Sense auf das alte Eisen
geworfen hiitte und ein Maschinist geworden wire. Das war es,
was mir bis zum Halse stand: Von Technikern, von Maschini-
sten wurden wir vom Leben zum Tode beférdert. Und wie man
Knépfe und Stecknadeln im GroBbetrieb erzeugte, so produ-
zierte man nun auch die Leichen und die Kriippel mit Ma-
schinenbetrieb.

Das war die eine Erkenntnis, die mich erschauern lief,
wenn ich an den kiinftigen Krieg dachte. Nicht minder er-
schreckend war die GewiBheit, daf3 die sogenannten Feinde,
die man im Ernstfall zu téten hatte, keine andern Menschen
waren als wir selber. Schon in meinen jungen Jahren war mir
die von den klassischen Philosophen verkiindete Einheit des
Menschengeschlechts zum fundamentalen Erlebnis geworden.
Ich betrachtete die Menschheit als eine groBe Schicksals-
gemeinschaft, die auf ihrem kleinen Erdenstern auf Gedeih
und Verderb aufeinander angewiesen ist. Welch irrsinniges Be-
ginnen, wenn diese im Weltall beheimatete Menschheit, anstatt
ihr Erdenhaus so wohnlich wie moglich einzurichten und
Hunger, Krankheit und Elend aus der Welt zu schaffen, nun
mit ihrer morderischen Kriegsmaschinerie aufeinander los-
ging, bestialisch sich zerfleischte und die wunderbaren Schop-
fungen ihres Erfindergeistes und ihres miihseligen Fleifles in
Schutt und Asche legte!

So kamen denn die «Visionen vom kommenden Krieg» mit
unwiderstehlicher Gewalt iiber mich. Ich zog in diesen Krieg
nicht als Soldat, der blindlings schiefit und totet. Ich war ein
Mensch geblieben, den man dazu verurteilt hatte, den Men-
schenbruder umzubringen. In grellen, immer leidenschaft-
licher sich steigernden Bildern zog das neue Kriegsgeschehen
an meinen Augen voriiber. Der Hohepunkt war das Kapitel
von der «Fliegenden Erde», die, von Pionieren unterminiert,

das anstiirmende feindliche Regiment in Stiicke ril und im
Angesicht der verstiimmelten, schreiend am Boden daherkrie-
chenden Menschenleiber mich und meine Kameraden in den
Wahnsinn trieb. Die Vision von sich verbriidernden feind-
lichen Truppen beendete die grauenvolle Bilderreihe.

Carl von Ossietzky, der zu dem 1919 erschienenen zweiten
Teil dieses Buches ein ausfiihrliches Vorwort schrieb, meinte
darin, ich hitte die Schrecken der modernen Materialschlach-
ten mit nachtwandlerischer Sicherheit geschildert. Er hatte
recht, nur daB die Wirklichkeit die menschliche Phantasie bei
weitem iibertraf.

1933, gleich nach der nationalsozialistischen Machtergrei-
fung, wurde ich aus dem Hamburger Schuldienst entlassen.
Meine Biicher wurden verboten, und auch ich bekam Schreib-
verbot. Die Nationalsozialisten hatten «Das Menschenschlacht-
haus», das seine Aktualitiit lingst verloren hatte, nicht verges-
sen. Daf} es dennoch ungeahnte Wirkungen vollbringen konnte,
wurde mir gleich nach der Beendigung des Krieges eindrucks-
voll vor Augen gefiihrt.

Ein junger mit mir befreundeter Lehrer, der, weil er aus-
gebombt war, bei mir im Hause wohnte, war als Lagerleiter
mit einigen Klassen seiner Schule in die Kinderlandverschik-
kung gegangen. Das Lager, das in einem grofen Hotel unterge-
bracht war, lag hart an der Grenze der Ostmark in einer
tschechischen Exklave. Dort wurde es von dem Zusammen-
bruch iiberrascht. Es befand sich mitten in einer Bevélkerung,
der man in jahrelanger Schreckensherrschaft die Viiter erschos-
sen oder in Zwangsarbeit geschleppt und die Wohnstitten nie-
dergebrannt hatte.

Als nun die blutige Abrechnung erfolgen sollte und die auf-
gebrachte Menge sich auf die Lagerinsassen stiirzen wollte,
wurde das Schlimmste nur durch das Dazwischentreten eines
tschechoslowakischen Offiziers verhindert, der auch mit seinen
Partisanen herzugekommen war. Aber das Aeullerste, was er
den verhaBten Deutschen zubilligte, war ein FuBBmarsch durch
das feindliche Gebiet ohne schiitzendes Geleit und ohne alle
Nahrungsmittel. «Das kommt einem Todesurteil gleichy, er-
widerte der Lagerleiter. «Sie konnen doch gegen unschuldige
Kinder nicht so grausam sein!» Als der Offizier im weiteren
Verlauf des Gespriichs erfuhr, daf3 der hartnickige Bittsteller
bei mir im Hause wohnte und sogar mit mir befreundet war,

viele Personen auftreten liBt, die ernsthaft iiber das Problem der
Gottgliubigkeit diskutieren. Und auch auf die religiose Befangen-
heit Gogols fillt — ungewollt — ein bezeichnendes Licht.

VWie dem auch sei, wir diirfen auch bei westeuropiischen Lesern
eine gewisse Bereitschaft voraussetzen, der manchmal fremdartigen
Darstellungsweise der groBen russischen Erziihler zu folgen. Es mag
ihnen dabei ungefihr so ergehen wie dem Schusterpoeten Hans
Sachs, dem Richard Wagner (in den «Meistersingern», 2. Aufzug, 4.
Szene) die Worte in den Mund legt: «Ich fiihl's — und kann’s
nicht verstehn.» Womit angedeutet wird, daB wir in der Kunst
manches empfindungsmiiBig erfassen, was unserem Verstand zu-
nichst verborgen bleibt. Ein altindisches Sprichwort sagt: «Du
magst an dem Ufer des Ganges oder des Meeres stehen, du triigst
immer nur cinen Krug Wasser davon.» Das soll besagen, daB wir
von allem Reichtum der Welt nur so viel in uns aufzunehmen ver-
mogen, als das Kriiglein unserer Seele zu fassen vermag. Es ist
grundfalsch, wenn A. Schopenhauer empfiehlt, vor ein Kunstwerk
hinzutreten wie vor einen hohen Herrn und zu warten, was es zu
uns spricht. Vielmehr haben wir auf allen Gebieten der Kultur eine
gewaltige Vorarbeit zu leisten, um ihren seelischen Inhalt in uns
aufnehmen zu konnen. Jedes Kunstwerk fordert uns zu intensiver
Mitarbeit auf, und eine solche ist nur moglich, wenn wir an unserer
eigenen Kultivierung arbeiten.

Richard Dehmel meinte einmal:

«Wie man wiirdig Kunst empfingt?
Wenn man wiirdigt, was sie schenkt.»

Wer aber vermag ein Kunstwerk richtig zu wiirdigen? Doch nur
derjenige, der fiir dasselbe empfinglich, das heifit reif ist. Andern-
falls fehlt der Widerhall, der dem Schaffen der Kiinstler einen
neuen Auftrieb verleiht. Ohne seelische Gefolgschaft keine kiinst-
lerische Aktivitidt. Die késtlichste Quelle vermag kein Leben zu
wecken, wenn sie in der trostlosen Oede des Wiistenlandes versik-
kert. Dies alles mag im Falle der lingst dahingegangenen Meister
der russischen Erzihlungskunst wie ein Treppenwitz posthumer Li-
teraturkritik klingen, aber die Entwicklung bleibt — auch in der
Dichtkunst — nicht stehen, und wir miissen uns um die Weiterfiih-
rung der literarischen Produktion bemiihen. Die Lehren der Ver-
gangenheit sind wegweisend fiir die Zukunft. In diesem Sinne be-
deutet auch die nachtrigliche Vertiefung des Verstindnisses dich-
terischer Leistungen eine nicht unniitze Vorarbeit fiir kiinftige
Generationen. Die Tiefenpsychologie gibt uns ein Mittel in die
Hand, um den Vorgang des dichterischen Schaffens zu durchfor-
schen. So wie wir mit Hilfe des Teleskops in astronomische Ent-
fernungen eindringen und das Mikroskop unseren Einblick in die
Welt des Kleinsten erméglichte und enthiillte, was unseren stump-
fen Sinnen bisher verborgen war, so erweitert die Psychologie un-
sere geistige Einsicht in die Werkstiitte unseres UnbewuB3ten. War-
um sollten wir auf diese «Erweiterung unserer Sinnesorgane» (Her-
bert Spencer) verzichten, da noch so viel Neuland auf dem Gebiet
der Literaturwissenschaft zu erschlieen ist? Auch hier gilt es, im
Sinne von Goethe, der Meereswiiste unserer Unwissenheit ein Stiick
fruchtbaren Kulturlandes abzuringen.

Theodor Hartwig

85



schlug seine feindselige Stimmung plétzlich um. Er hatte «Das
Menschenschlachthaus» gelesen, das auch ins Tschechische
itbersetzt worden war. Er sorgte fiir ausreichende Verpflegung,
stellte Transportwagen zur Verfiigung und gab den Heimkeh-
rern einen Geleitbrief mit auf den Weg, der sie ungefdhrdet
iiber die Grenze brachte.

«Dein Buch, dein vielgeschmithtes Buch hat uns das Leben
gerettet», sagte unser Freund, nachdem er seinen dramatischen
Bericht beendet hatte. Dann saf} er still auf seinem Stuhl, und
auch ich blieb lange stumm. Mir war durch all die furcht-
baren Enttiuschungen der Glaube an die menschliche Ver-
nunft zutiefst erschiittert worden. Hatten wir nicht ein Leben
lang versucht, unser in die Irre geleitetes Volk zur Selbst-
besinnung aufzurufen, um als Ergebnis unseres Miihens nun
auch den schrecklichsten und irrsinnigsten aller Kriege, die je-
mals iiber die Menschheit kamen, bis ans bittere Ende erleben
zu miissen? Jetzt hatte ein kleines, lingst vergessenes Buch
vermocht, das Herz eines mir unbekannten volksfremden Men-
schen so zu rithren, daB3 sich sein fanatischer Haf} in eine edle
Tat verwandelte.

Zwei Weltkriege haben wir mit allen ihren unsagbaren
Schrecken iiber uns ergehen lassen miissen. Heute, am Abend
meines Lebens, bin ich gewif, daf3 der dritte Weltkrieg nicht
stattfinden wird. Die Situation hat sich von Grund auf ge-
wandelt. Bei den vorangegangenen Kriegen durften die Macht-
haber, die sie entfesselten, immerhin hoffen, mit ihren fieber-
haft vorangetriebenen Riistungen den Sieg zu erringen. Heute
weil} jedes Kind, daB, wer auf den verhingnisvollen Knopf zu
driicken wagt, zugleich Selbstmord begeht. Das ganze weltweite
Ausmaf} der hervorgerufenen Zerstérungen steht auch den ver-
antwortlichen Staatsménnern erschreckend deutlich vor Augen.
Sie werden sich darum hiiten, die Erde abermals in ein Men-
schenschlachthaus zu verwandeln, in dem sich diesesmal die
ganze Menschheit selber massakrieren wiirde.

Frieden auf Erden! Frieden in der Kirche?

Was doch die christlichen Kirchen nicht alles versprechen
fiir den Fall, daf3 die arge Welt endlich, endlich einmal sich
dem christlichen Dogma unterstellen und Christus als ihren
Herrn und Konig anerkennen konnte! Unter viel anderem
versprechen sie auch Frieden, den ewigen Frieden. Wie steht
es aber mit dem Frieden in der Kirche selbst? Aus den vielen
Belegen, die uns auf diese Frage Antwort geben konnen,
withlen wir hier nur drei heraus — sie sprechen deutlich
genug:

1. Die ersten Vorbereitungen auf das bevorstehende Konzil
erlaubten einige, wenn auch nur schwache Hoffnungen auf
Frieden innerhalb der christlichen Kirche. Die Moglichkeiten
einer Wiedervereinigung der beiden groBen Kirchen konnten
erwogen und diskutiert werden. Je nidher wir aber dem 11. Ok-
tober, dem Datum der Eroffnung des Konzils, kommen, desto
schwicher wird die Zuversicht, desto pessimistischer die Stimme
derer, die sich auskennen und als Sachverstindige gelten
diirfen:

Von einer Wiedervereinigung auf der Basis der Gleichbe-
rechtigung spricht heute im Ernst niemand mehr; dieser Traum
ist endgiiltig ausgetrdumt. Aber auch in der Romkirche selbst
verdiistern sich die zuerst helleren Aussichten zusehends. Die
Kirchenleitung tritt heute schon allen Postulaten nach einer
Demokratisierung, nach einer freiheitlicheren Gestaltung des
hierarchischen Kirchengefiiges (Pater Lombardi in Italien!)
mit Bestimmtheit entgegen. Durchsetzen wird sich sehr wahr-
scheinlich der Wille zur Schirfung und Hirtung des Absolu-
tismus in der Lehre und Dogmatik, der Wille zum autoritiiren

86

Absolutismus im Aufbau der Hierarchie. Dieser Wille wird
hauptsiichlich getragen vom spanischen und italienischen Epis-
kopat.

Der Ausgang des Konzils wird uns deutlichen Bescheid
sagen; bis dahin wollen wir uns gedulden.

2. Da schreibt in Heft 6 der «Monatsschrift fiir Pastoral-
theologie» ein Dr. Ch.von Imhof einen Aufsatz iiber «Die
Sorgen Roms oder zweierlei Einheit» und berichtet darin, daf}
er auf seiner Reise nach New Delhi auch in Rom vorgesprochen
habe und zwar im «Sekretariat fiir Einheit». Dort habe er die
Frage gestellt, ob denn nicht durch ein Wort des Konzils jener
unselige, oftmals bis auf Tod und Leben gefiihrte Kampf Roms
gegen die nichtromischen Kirchen auf den Missionsfeldern der
Welt beendet werden konnte. Das stehe wohl nicht zu erwarten,
war die Antwort in der Via dei Corridori Nr. 64. Und auf die-
selbe Frage habe der romische Katholik in New Delhi geant-
wortet: «Das wire nur moglich, wenn die Kirche Petri sich
selbst aufgeben wiirde.» Und kurz nach Weihnachten habe der
«Osservatore Romano» geschrieben: «Solange die Spaltung
fortbesteht, wird auch die Missionstitigkeit der getrennten Ge-
meinschaften die Spaltung nur noch ausbreiten.»

Wir wiederholen die Worte: «Jener unselige, oftmals bis auf
Tod und Leben gefithrte Kampf Roms gegen die nichtrémi-
schen Kirchen auf den Missionsfeldern der Welts — und sind
ilber den Frieden in der Kirche wieder einmal klar ins Bild
gesetzt worden.

3. Da tagte kiirzlich in Amsterdam die Weltkonferenz des
internationalen Rates christlicher Kirchen, das ist eine calvi-
nistische Gegengriindung gegen den protestantisch-6kumeni-
schen Rat, der bekanntlich letztes Jahr in New Delhi zusam-
mengetreten ist. Die Amsterdamer calvinistische Weltkonferenz
reiflt also vorerst einmal einen tiefen Graben auf in der pro-
testantischen Kirche selbst. Noch heftiger, noch schirfer aber
wendet sie sich gegen die Romkirche und besonders gegen das
bevorstehende Konzil. Den «Basler Nachrichten» vom 22. Aug.
1962 entnehmen wir folgende Einzelheiten:

In einer zweiten Resolution erklirt der Rat, daBl die Rom-
kirche bemiiht sei, den nicht-katholischen Aktivititen soschnell
wie méglich ein Ende zu bereiten, «Die Tragik dabei ist, daB
diese gefihrlichen Versuche von verschiedenen Leitern der
Okumenischen Bewegung unterstiitzt werden.» Der Amster-
damer Rat vermutet, daf3 das Vatikanische Konzil ohne Zwei-
fel eine neue Gefahr fiir alle protestantischen Kirchen, fiir ihre
Arbeit und Missionen heraufbeschworen werde. «Das erstrebte
Ziel soll es sein, das ganze Christentum unter das Joch des
Papstes zu stellen. Papst Johannes XXIII. verlangte ebenso
wie alle vorigen Piipste die ganze Welt zu beherrschen. Eine
allgemeine Uebermacht des Papstes wiirde ein Triumph des
Aberglaubens und der Abgoétterei sein.»

Sieht das alles nach Frieden, nach Frieden innerhalb der
Kirche aus? Bestimmt nicht! Und nun stellen wir Weltkinder
in unserer unverbesserlichen Naivitit immer wieder die Frage:

Wiire es nicht am Platz, daf3 die christlichen Kirchen zuerst
einmal unter sich selber einen ertriiglichen Friedenszustand
herstellten — und erst dann, nach Herstellung dieses inner-
kirchlichen Friedens, den Versuch machten, auch vor der
auBerchristlich-auBerkirchlichen Welt als Schépfer und Ga-
ranten eines allgemeinen Weltfriedens aufzutreten? So aber,
wie die Dinge heute liegen, bringen sich die christlichen Kir-
chen als die Triiger des groBen Friedensgedankens um allen
moralischen Kredit. Omikron

Die Literaturstelle der Freigeistigen Vereinigung der
Schweiz, LanggriitstraBe 37, Ziirich 9/47, empfiehlt:
Fr. 1.60

E. Grunow: Religiositit und Erkenntnisse .
(Soeben erschienen)



	Vor 50 Jahren erschien "Das Menschenschlachthaus"

