
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 11

Artikel: Vor 50 Jahren erschien "Das Menschenschlachthaus"

Autor: Lamszus, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken aus Briefen Theodor Hartwigs
Die folgenden Zitate stammen aus Briefen aus den letzten Lebensjahren

Hartwigs. Sie wurden uns freundlicherweise von unserer
Mitarbeiterin Terezie Jirova zur Verfügung gestellt. (Redaktion)

«Wir trauern mit Dir über die Vergangenheit. Wer sollte
Dich besser vestehen als ich, der ja auch seinen einzigen Sohn

unter tragischen Umständen verloren hat. Das reicht freilich
schon bis in das Jahr 1924 zurück, aber es gibt Wunden, die
niemals vernarben; sie bluten immer wieder bis zum letzten
Atemzuge. Bis dahin ist es bei mir nicht mehr allzuweit, und
so schiebe ich alle qualvollen Erinnerungen zurück in Hinsicht
auf das unerbittliche Eingehen in das erlösende Nirwana.

Der große französische Satiriker Rabelais soll auf seinem
Sterbebett gesagt haben: ,La farce est finie'. Ich weiß nicht,
wie mir im letzten Augenblick zu Mute sein wird, aber ich
meine, daß man die Posse des Daseins eher in voller Kraft als

Posse empfindet, und zwar im Sinne der meditierenden
Weltbetrachtung eines Buddhas: ,Geh an der Welt vorüber, es ist
nichts'.»

«Aber das lebendige Leben sorgt dafür, daß alles
Lebensunfähige ausstirbt und Platz macht für neue Illusionen, die
sich über Tod und Verwesung hinwegsetzen. So gewöhnt sich
der Mensch daran, eine Art Doppelleben zu führen, indem er
an den Abgründen des Lebens vorbeisieht und sich der
wärmenden Sonnenstrahlen freut, die ihn an die eisige Kälte des

Weltraums vergessen lassen. Dies gilt nicht nur für die
Abgründe in unserem eigenen Unterbewußtsein, sondern
wortwörtlich für das Geschehen im Weltall. Im kommenden Jahr
(1957) soll die erste Weltraumrakete starten, die — mit allen
möglichen Registrierinstrumenten ausgestattet — als künstlicher

Erdtrabant innerhalb der Mondbahn die Erde umkreisen

soll. Sogar der Papst hat sich zu diesem Experiment
zustimmend geäußert und nur seinen Befürchtungen Ausdruck,
gegeben, daß die einzelnen Erdstaaten neue Kriegsziele
entdecken könnten, falls sich auf anderen Himmelskörpern wertvolle

Fundstätten finden könnten.»
«Kürzlich habe ich von der Redaktion der «Freigeistigen

Aktion» die Aufforderung erhalten, mich über den gegenwärtigen

Stand der Freidenkerbewegung zu äußern, weil die meisten

Beiträge sich allzusehr in allgemeinen Redensarten er¬

lustig machen und — schematisierend — nur das soziologische
Moment gelten lassen, während es doch klar sein sollte, daß man in
der Kulturgeschichte mit Soziologie allein nicht durchkommt.
Gewiß ist auch in der Dichtkunst das sozialökonomische Moment von
großer Bedeutung für die «Hauptströmungen der Literatur» (G.
Brandes), aber wie sollte sich ohne Psychologie erklären lassen, daß
verschiedene Dichter auf die gleiche — oder ähnliche — sozialpolitische

Umwelt verschieden reagieren, selbst wenn sie in ihrer
Klassenzugehörigkeit weitgehend übereinstimmen.

Wir wollen auch in den folgenden Ausführungen nicht «kommentieren»,

sondern nur versuchen, die erwähnten drei Meister
russischer Erzählungskunst den westeuropäischen Lesern menschlich
näherzubringen, zumal sich in ihren Werken zahlreiche Stellen finden,
die uns fremdartig anmuten. Um den Gegensatz von östlicher und
westlicher Mentalität bildhaft zum Ausdruck zu bringen, braucht
man nur in Gedanken sich die berühmte Kathedrale auf dem Roten
Platz in Moskau vorzustellen und ihr die Silhouette einer gotischen
Kirche, etwa des Kölner Domes, entgegenzuhalten. Die gotische
Baukunst hatte mit dem Grundprinzip der antiken Architektur
gebrochen, die — nach A. Schopenhauer — den Kampf zwischen
Starre und Schwere symbolisiert. In der Gotik wird scheinbar alle
Erdenschwere durch die zum Himmel strebende Starre überwunden.

Davon ist in der Bauart der orthodoxen Kirche nichts zu
verspüren, die mit ihren spielerischen Zwiebeltürmen den Kampf von
Starre und Schwere überhaupt vergessen läßt. Hingegen finden
wir in der byzantinischen Kirchenkunst ein Moment von einprägsamer

Bedeutung: die Ikonen, das sind eigenartige Heiligenbilder,

schöpfen, doch ist es mir bisher nicht gelungen, meiner
Auffassung Nachdruck zu verleihen, daß wir unsere Kritik an der

Religion sozialpsychologisch untermauern müssen. Es gibt eben

auch in unserer Bewegung einen gewissen Dogmatismus, der

noch aus der Zeit der bürgerlichen Freidenker stammt und

sich damit begnügt, die religiösen Glaubenslehren verstandesmäßig

zu durchforschen, obwohl die moderne Tiefenpsychologie

uns längst darüber hätte belehren sollen, wie sehr das

menschliche Unterbewußtsein durch unsere Lebeiisordnung
affiziert wird. Nimm zum Beispiel das vom Vatikan neu
verkündete Dogma von der leiblichen Himmelfahrt der Jungfrau
Maria, das sich in unserem technischen Zeitalter wie ein
Paradoxon ausnimmt. Und doch steckt da ein sozialpsychologisches
Moment dahinter: Die Frau, die bisher in der patriarchalischen

Gesellschaft minderbewertet war, wird in steigendem
Maße in den Produktionsprozeß mit einbezogen, daher
ökonomisch unabhängig vom Mann, so daß es zeitgemäß ist, ihr

einen ideologischen Brocken hinzuwerfen. Das ist der tiefere

Sinn des neuen Dogmas. So etwas verstehen unsere Vulgärmar-
xisten nicht, die von Psychologie keine Ahnung haben.»

Vor 50 Jahren erschien
«Das Menschenschlachthaus»
Von Wilhelm Lamszus

Das Buch mit dem anstößigen Titel, das ich im Sommer 1912

veröffentlichte, hat mich in schicksalhafter Weise durch mein

ganzes Leben begleitet. Wenn ich mich heute frage, warum es

bei seinem Erscheinen so ungewöhnliches Aufsehen erregte und

sofort in alle Kultursprachen übersetzt wurde, so lautet die

Antwort : Es schlug der bisherigen Auffassung vom Krieg aufs

krasseste ins Gesicht.
Der heutige Zeitgenosse, der die Jahre vor dem Ersten

Weltkrieg nicht miterlebt hat, wird sich kaum vorstellen können, in

welch vaterländischem Hochgefühl der deutsche Bürger
damals lebte. Wenn man in Deutschland vom Kriege sprach,

dann dachte man an unaufhaltsam vorstürmende, hurrarufendc
Soldaten, an flatternde Falinen, an Kriegsmusik und
Dankchoräle. Es war der Deutsch-Französische Krieg von 1870/71,

die sich von einem goldenen Hintergrund, dem Sinnbild der
Unendlichkeit, abheben. Die tiefgründigen Augen dieser Heiligen

scheinen dem jeweiligen Betrachter zu folgen und ihn zur inneren

Einkehr zu mahnen.
Es wäre reizvoll, den Weg zu verfolgen, der in der russischen

Kirchenmalerei bis zur Vorherrschaft der Ikonen geführt hat, und

tatsächlich ergab sich ein derartiger Anschauungsunterricht, ah

man nach der Oktoberrevolution 1917 in einer Kirche auf den

Kreml uralte Bilder entdeckte, die vielfach übermalt waren. Man

hat — nicht nur aus geschichtswissenschaftlichem Interesse — die

einzelnen Bildschichten abgetragen, zu Vergleichszwecken photo-

graphiert und ist so — gleichsam auf geologischem Wege — zu den

Uranfängen der russischen Kirchenmalerei gelangt. Es zeigte sich —'

zur größten Ueberraschung der Untersuchungskommission — daß

die ältesten Bilder sich durch eine geradezu heidnische
Sinnenfreudigkeit auszeichneten, zum Beispiel die Darstellung des

Sündenfalles des ersten Menschenpaares. Je näher die Bilder der

Gegenwart kamen, desto düsterer wurde ihr Charakter, und man

fragte sich unwillkürlich, was die Kirchenmaler zu ihrer geänderten

Darstellungsweise veranlaßt haben mochte. Zu unserer
Verwunderung — ich nahm im Jahre 1926 als Mitglied einer
Delegation an einer derartigen Führung teil — erfuhren wir, daß die

betreffenden Uebermalungen auf Grund von eigenen Synodialbe-

Schlüssen vorgenommen worden waren, daß also hier eine besondere

Art von ideologischer Beeinflussung vorlag. Von diesem

religionsgeschichtlichen Hintergrund aus gesehen, erscheint es gar

nicht mehr so sonderbar, wenn Dostojewski in seinen Romanen s°

84



den man als einen frisehfröhliclien Siegeszug vor Augen hatte.
Wie sehr aher der Krieg seitdem sein Gesicht verändert hatte,
war den Menschen nicht im geringsten zum Bewußtsein
gekommen.

Da ich selber vor dem Ersten Weltkrieg Soldat werden
mußte, hatte ich Gelegenheit, diese Wandlung mit eigenen
Augen zu beobachten. Das Waffenhandwerk war ebenso wie
das bürgerliche Handwerk immer mehr industrialisiert worden
imd hatte sich in ein automatisiertes Kriegsmaschinenwesen
verwandelt. Es war, als ob der Tod die Sense auf das alte Eisen
geworfen hätte und ein Maschinist geworden wäre. Das war es,
was mir bis zum Halse stand: Von Technikern, von Maschinisten

wurden wir vom Leben zum Tode befördert. Und wie man
Knöpfe und Stecknadeln im Großbetrieb erzeugte, so produzierte

man nun auch die Leichen und die Krüppel mit
Maschinenbetrieb.

Das war die eine Erkenntnis, die mich erschauern ließ,
wenn ich an den künftigen Krieg dachte. Nicht minder
erschreckend war die Gewißheit, daß die sogenannten Feinde,
die man im Ernstfall zu töten hatte, keine andern Menschen
waren als wir selber. Schon in meinen jungen Jahren war mir
die von den klassischen Philosophen verkündete Einheit des

Menschengeschlechts zum fundamentalen Erlebnis geworden.
Ich betrachtete die Menschheit als eine große Schicksals-
gemeinschaft, die auf ihrem kleinen Erdenstern auf Gedeih
und Verderb aufeinander angewiesen ist. Welch irrsinniges
Beginnen, wenn diese im Weltall beheimatete Menschheit, anstatt
ihr Erdenhaus so wohnlich wie möglich einzurichten und
Hunger, Krankheit imd Elend aus der Welt zu schaffen, nun
mit ihrer mörderischen Kriegsmaschinerie aufeinander
losging, bestialisch sich zerfleischte und die wunderbaren Schöpfungen

ihres Erfindergeistes und ihres mühseligen Fleißes in
Schutt und Asche legte!

So kamen denn die «Visionen vom kommenden Krieg» mit
unwiderstehlicher Gewalt über mich. Ich zog in diesen Krieg
nicht als Soldat, der blindlings schießt und tötet. Ich war ein
Mensch geblieben, den man dazu verurteilt hatte, den
Menschenbruder umzubringen. In grellen, immer leidenschaftlicher

sich steigernden Bildern zog das neue Kriegsgeschehen
an meinen Augen vorüber. Der Höhepunkt war das Kapitel
von der «Fliegenden Erde», die, von Pionieren unterminiert,

viele Personen auftreten läßt, die ernsthaft über das Problem der
Gottgläubigkeit diskutieren. Und auch auf die religiöse Befangenheit

Gogols fällt — ungewollt — ein bezeichnendes Licht.
Wie dem auch sei, wir dürfen auch bei westeuropäischen Lesern

eine gewisse Bereitschaft voraussetzen, der manchmal fremdartigen
Darstcllungswcise der großen russischen Erzähler zu folgen. Es mag
ihnen dabei ungefähr so ergehen wie dem Schusterpoeten Hans
Sachs, dem Richard Wagner (in den «Meistersingern», 2. Aufzug, 4.
Szene) die Worte in den Mund legt: «Ich fühl's — und kann's
nicht verstehn.» Womit angedeutet wird, daß wir in der Kunst
manches empfindungsmäßig erfassen, was unserem Verstand
zunächst verborgen bleibt. Ein altindisches Sprichwort sagt: «Du
magst an dem Ufer des Ganges oder des Meeres stehen, du trägst
immer nur einen Krug Wasser davon.» Das soll besagen, daß wir
von allem Reichtum der Welt nur so viel in uns aufzunehmen
vermögen, als das Krüglein unserer Seele zu fassen vermag. Es ist
grundfalsch, wenn A. Schopenhauer empfiehlt, vor ein Kunstwerk
hinzutreten wie vor einen hohen Herrn und zu warten, was es zu
uns spricht. Vielmehr haben wir auf allen Gebieten der Kultur eine
gewaltige Vorarbeit zu leisten, um ihren seelischen Inhalt in uns
aufnehmen zu können. Jedes Kunstwerk fordert uns zu intensiver
Mitarbeit auf, und eine solche ist nur möglich, wenn wir an unserer
eigenen Kultivierung arbeiten.

Richard Dehmel meinte einmal:

«Wie man würdig Kunst empfängt?
Wenn man würdigt, was sie schenkt.»

das anstürmende feindliche Regiment in Stücke riß und im
Angesicht der verstümmelten, schreiend am Boden daherkrie-
chenden Menschenleiber mich und meine Kameraden in den
Walmsinn trieb. Die Vision von sich verbrüdernden
feindlichen Truppen beendete die grauenvolle Bilderreihe.

Carl von Ossietzky, der zu dem 1919 erschienenen zweiten
Teil dieses Buches ein ausführliches Vorwort schrieb, meinte
darin, ich hätte die Schrecken der modernen Materialschlach-
ten mit nachtwandlerischer Sicherheit geschildert. Er hatte
recht, nur daß die Wirklichkeit die menschliche Phantasie bei
weitem übertraf.

1933, gleich nach der nationalsozialistischen Machtergreifung,

wurde ich aus dem Hamburger Schuldienst entlassen.
Meine Bücher wurden verboten, und auch ich bekam Schreibverbot.

Die Nationalsozialisten hatten «Das Menschenschlacht-
hans», das seine Aktualität längst verloren hatte, nicht vergessen.

Daß es dennoch ungeahnte Wirkungen vollbringen konnte,
wurde mir gleich nach der Beendigung des Krieges eindrucksvoll

vor Augen geführt.
Ein junger mit mir befreundeter Lehrer, der, weil er

ausgebombt war, bei mir im Hause wohnte, war als Lagerleiter
mit einigen Klassen seiner Schule in die Kinderlandverschik-
kung gegangen. Das Lager, das in einem großen Hotel untergebracht

war, lag hart an der Grenze der Ostmark in einer
tschechischen Exklave. Dort wurde es von dem Zusammenbruch

überrascht. Es befand sich mitten in einer Bevölkerung,
der man in jahrelanger Schreckensherrschaft die Väter erschossen

oder in Zwangsarbeit geschleppt und die Wohnstätten
niedergebrannt hatte.

Als nun die blutige Abrechnung erfolgen sollte und die
aufgebrachte Menge sich auf die Lagerinsassen stürzen wollte,
wurde das Schlimmste nur durch das Dazwischentreten eines
tschechoslowakischen Offiziers verhindert, der auch mit seinen
Partisanen herzugekommen war. Aber das Aeußerste, was er
den verhaßten Deutschen zubilligte, war ein Fußmarsch durch
das feindliche Gebiet ohne schützendes Geleit und ohne alle
Nahrungsmittel. «Das kommt einem Todesurteil gleich»,
erwiderte der Lagerleiter. «Sie können doch gegen unschuldige
Kinder nicht so grausam sein!» Als der Offizier im weiteren
Verlauf des Gesprächs erfuhr, daß der hartnäckige Bittsteller
bei mir im Hause wohnte und sogar mit mir befreundet war,

Wer aber vermag ein Kunstwerk richtig zu würdigen? Doch nur
derjenige, der für dasselbe empfänglich, das heißt reif ist. Andernfalls

fehlt der Widerhall, der dem Schaffen der Künstler einen
neuen Auftrieb verleiht. Ohne seelische Gefolgschaft keine
künstlerische Aktivität. Die köstlichste Quelle vermag kein Leben zu
wecken, wenn sie in der trostlosen Oede des Wüstenlandes versik-
kert. Dies alles mag im Falle der längst dahingegangenen Meister
der russischen Erzählungskunst wie ein Treppenwitz posthumer
Literaturkritik klingen, aber die Entwicklung bleibt — auch in der
Dichtkunst — nicht stehen, und wir müssen uns um die Weiterführung

der literarischen Produktion bemühen. Die Lehren der
Vergangenheit sind wegweisend für die Zukunft. In diesem Sinne
bedeutet auch die nachträgliche Vertiefung des Verständnisses
dichterischer Leistungen eine nicht unnütze Vorarbeit für künftige
Generationen. Die Tiefenpsychologie gibt uns ein Mittel in die
Hand, um den Vorgang des dichterischen Schaffens zu durchforschen.

So wie wir mit Hilfe des Teleskops in astronomische
Entfernungen eindringen und das Mikroskop unseren Einblick in die
Welt des Kleinsten ermöglichte und enthüllte, was unseren stumpfen

Sinnen bisher verborgen war, so erweitert die Psychologie
unsere geistige Einsicht in die Werkstätte unseres Unbewußten. Warum

sollten wir auf diese «Erweiterung unserer Sinnesorgane» (Herbert

Spencer) verzichten, da noch so viel Neuland auf dem Gebiet
der Literaturwissenschaft zu erschließen ist? Auch hier gilt es, im
Sinne von Goethe, der Meereswüste unserer Unwissenheit ein Stück
fruchtbaren Kulturlandes abzuringen.

Theodor Hartwig

85



schlug seiue feindselige Stimmung plötzlich um. Er hatte «Das
Menschenschlachthaus» gelesen, das auch ins Tschechische
übersetzt worden war. Er sorgte für ausreichende Verpflegung,
stellte Transportwagen zur Verfügung und gab den Heimkehrern

einen Geleitbrief mit auf den Weg, der sie ungefährdet
über die Grenze brachte.

«Dein Buch, dein vielgeschmähtes Buch hat uns das Leben
gerettet», sagte unser Freund, nachdem er seinen dramatischen
Bericht beendet hatte. Dann saß er still auf seinem Stuhl, und
auch ich blieb lange stumm. Mir war durch all die furchtbaren

Enttäuschungen der Glaube an die menschliche
Vernunft zutiefst erschüttert worden. Hatten wir nicht ein Leben
lang versucht, unser in die Irre geleitetes Volk zur
Selbstbesinnung aufzurufen, um als Ergebnis unseres Mühens nun
auch den schrecklichsten und irrsinnigsten aller Kriege, die
jemals über die Menschheit kamen, bis ans bittere Ende erleben
zu müssen? Jetzt hatte ein kleines, längst vergessenes Buch
vermocht, das Herz eines mir unbekannten volksfremden
Menschen so zu rühren, daß sich sein fanatischer Haß in eine edle
Tat verwandelte.

Zwei Weltkriege haben wir mit allen ihren unsagbaren
Schrecken über uns ergehen lassen müssen. Heu*e, am Abend
meines Lebens, bin ich gewiß, daß der dritte Weltkrieg nicht
stattfinden wird. Die Situation hat sich von Grund auf
gewandelt. Bei den vorangegangenen Kriegen durften die Machthaber,

die sie entfesselten, immerhin hoffen, mit ihren fieberhaft

vorangetriebenen Rüstungen den Sieg zu erringen. Heute
weiß jedes Kind, daß, wer auf den verhängnisvollen Knopf zu
drücken wagt, zugleich Selbstmord begeht. Das ganze weltweite
Ausmaß der hervorgerufenen Zerstörungen steht auch den
verantwortlichen Staatsmännern erschreckend deutlich vor Augen.
Sie werden sich darum hüten, die Erde abermals in ein
Menschenschlachthaus zu verwandeln, in dem sich diesesmal die

ganze Menschheit selber massakrieren würde.

Frieden auf Erden! Frieden in der Kirche?
Was doch die christhchen Kirchen nicht alles versprechen

für den Fall, daß die arge Welt endlich, endlich einmal sich
dem christlichen Dogma unterstellen und Christus als ihren
Herrn und König anerkennen könnte! Unter viel anderem
versprechen sie auch Frieden, den ewigen Frieden. Wie steht
es aber mit dem Frieden in der Kirche selbst? Aus den vielen
Belegen, die uns auf diese Frage Antwort geben können,
wählen wir hier nur drei heraus — sie sprechen deutlich
genug:

1. Die ersten Vorbereitungen auf das bevorstehende Konzil
erlaubten einige, wenn auch nur schwache Hoffnungen auf
Frieden innerhalb der christlichen Kirche. Die Möglichkeiten
einer Wiedervereinigung der beiden großen Kirchen konnten
erwogen und diskutiert werden. Je näher wir aber dem 11.
Oktober, dem Datum der Eröffnung des Konzils, kommen, desto
schwächer wird die Zuversicht, desto pessimistischer die Stimme
derer, die sich auskennen und als Sachverständige gelten
dürfen:

Von einer Wiedervereinigung auf der Basis der
Gleichberechtigung spricht heute im Ernst niemand mehr; dieser Traum
ist endgültig ausgeträumt. Aber auch in der Romkirche seüist
verdüstern sich die zuerst helleren Aussichten zusehends. Die
Kirchenleitung tritt heute schon allen Postulaten nach einer
Demokratisierung, nach einer freiheitlicheren Gestaltung des

hierarchischen Kirchengefüges (Pater Lombardi in Italien!)
mit Bestimmtheit entgegen. Durchsetzen wird sich sehr
wahrscheinlich der Wille zur Schärfung und Härtung des Absolutismus

in der Lehre und Dogmatik, der Wille zum autoritären

Absolutismus im Aufbau der Hierarchie. Dieser Wille wird
hauptsächlich getragen vom spanischen und italienischen
Episkopat.

Der Ausgang des Konzils wird uns deutlichen Bescheid

sagen; bis dahin wollen wir uns gedulden.
2. Da schreibt in Heft 6 der «Monatsschrift für

Pastoraltheologie» ein Dr. Ch. von Imhof einen Aufsatz über «Die

Sorgen Roms oder zweierlei Einheit» und berichtet darin, daß

er auf seiner Reise nach New Delhi auch in Rom vorgesprochen
habe und zwar im «Sekretariat für Einheit». Dort habe er die

Frage gestellt, ob denn nicht durch ein Wort des Konzils jener
unselige, oftmals bis auf Tod und Leben geführte Kampf Roms

gegen die nichtrömischen Kirchen auf den Missionsfeldern der
Welt beendet werden könnte. Das stehe wohl nicht zu erwarten,
war die Antwort in der Via dei Corridori Nr. 64. Und auf
dieselbe Frage habe der römische Katholik in New Delhi
geantwortet: «Das wäre nur möglich, wenn die Kirche Petri sich
selbst aufgeben würde.» Und kurz nach Weihnachten habe der
«Osservatore Romano» geschrieben: «Solange die Spaltung
fortbesteht, wird auch die Missionstätigkeit der getrennten
Gemeinschaften die Spaltung nur noch ausbreiten.»

Wir wiederholen die Worte: «Jener unselige, oftmals bis auf
Tod und Leben geführte Kampf Roms gegen die nichtrömischen

Kirchen auf den Missionsfeldern der Welt» — und sind
über den Frieden in der Kirche wieder einmal klar ins Bild
gesetzt worden.

3. Da tagte kürzlich in Amsterdam die Weltkonferenz des

internationalen Rates christlicher Kirchen, das ist eine calvi-
nistische Gegengründung gegen den protestantisch-ökumenischen

Rat, der bekanntlich letztes Jahr in New Delhi
zusammengetreten ist. Die Amsterdamer calvinistische Weltkonferenz
reißt also vorerst einmal einen tiefen Graben auf in der
protestantischen Kirche selbst. Noch heftiger, noch schärfer aber

wendet sie sich gegen die Romkirche und besonders gegen das

bevorstehende Konzil. Den «Basler Nachrichten» vom 22. Aug.
1962 entnehmen wir folgende Einzelheiten :

In einer zweiten Resolution erklärt der Rat, daß die
Romkirche bemüht sei, den nicht-katholischen Aktivitäten so schnell

wie möglich ein Ende zu bereiten, «Die Tragik dabei ist, daß

diese gefährlichen Versuche von verschiedenen Leitern der

ökumenischen Bewegung unterstützt werden.» Der Amsterdamer

Rat vermutet, daß das Vatikanische Konzil ohne Zweifel

eine neue Gefahr für alle protestantischen Kirchen, für ihre
Arbeit und Missionen heraufbeschwören werde. «Das erstrebte

Ziel soll es sein, das ganze Christentum unter das Joch des

Papstes zu stellen. Papst Johannes XXHI. verlangte ebenso

wie alle vorigen Päpste die ganze Welt zu beherrschen. Eine

allgemeine Uebermacht des Papstes würde ein Triumph des

Aberglaubens und der Abgötterei sein.»

Sieht das alles nach Frieden, nach Frieden innerhalb der

Kirche aus? Bestimmt nicht! Und nun stellen wir Weltkinder
in unserer unverbesserlichen Naivität immer wieder die Frage:

Wäre es nicht am Platz, daß die christhchen Kirchen zuerst

einmal unter sich selber einen erträglichen Friedenszustand

herstellten — und erst dann, nach Herstellung dieses
innerkirchlichen Friedens, den Versuch machten, auch vor der

außerchristlich-außerkirchlichen Welt als Schöpfer und
Garanten eines allgemeinen Weltfriedens aufzutreten? So aber,

wie die Dinge heute liegen, bringen sich die christlichen
Kirchen als die Träger des großen Friedensgedankens um allen

moralischen Kredit. Omikron

Die Literaturstelle der Freigeistigen Vereinigung der

Schweiz, Langgrütstraße 37, Zürich 9/47, empfiehlt:
E. Grunow: Religiosität und Erkenntnisse Fr. 1.60

(Soeben erschienen)

86


	Vor 50 Jahren erschien "Das Menschenschlachthaus"

