
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 10

Artikel: Wir gratulieren

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ethischen Unterrichts betrachtet werden, dem es ja obliegt, die
jungen Menschen zu edelwirkenden Gliedern der menschlichen
Gesellschaft zu erziehen.

Mein Freund verschließt sich der Tatsache nicht, daß es in
der Natur auch gegenseitige Hilfe gibt. Aber er meint, diese —
Symbiose genannten — Verhältnisse seien nur vom Standpunkt
der Nützlichkeit für beide Symbionten, aber nicht ethisch zu
verstehen. Im Zusammenhang damit schreibt er immerhin:
«Es scheint zwar, daß moralische Motive auch bei den
höherentwickelten Tieren vorhanden seien. Es sei nur an die Mutterliebe

erinnert. Aber daß diese nur triebhaft, also ein Instinkt
ist, geht schon daraus hervor, daß das Mutter-Kind-Verhältnis
aufhört, wenn die Kinder selbst Nahrung suchen können. Dann
werden sie vertrieben, oder sie suchen aus innerem Drang
freiwillig ein Revier, wo sie nicht Freß-Konkurrenten der
Alten sind.»

Wohl wahr. Doch ist dazu immerhin einiges zu sagen.
Wenn nicht gerade im Mutter-Kind-Verhältnis, so sind wir

Menschen im allgemeinen doch noch nicht darüber hinausgekommen,

unsere Artgenossen als «Freßkonkurrenten»
aufzufassen. Dieser Urinstinkt ist in uns noch nicht ganz erloschen.
Man sollte den Instinkt überhaupt nicht als ein
Unterscheidungsmerkmal zwischen Mensch und Tier ansehen; beide
haben daran teil, das Tier mehr als der Mensch. Nietzsche wäre
zwar mit dieser Behauptung kaum einverstanden. Er sagt
darüber: «Man muß noch den größten Teil des bewußten Denkens
unter die Instinkt-Tätigkeit rechnen, und sogar im Falle des

philosophischen Denkens», und er verneint, daß das «Bewußtsein»

in irgend einem entscheidenden Sinne dem Instinktiven
entgegengesetzt sei. Er nennt den Instinkt unter allen Arten
von Intelligenz, welche bisher entdeckt wurden, die
intelligenteste. Aber wir Menschen haben uns angewöhnt — wie schon
einmal angedeutet wurde — unsere Handlungen auf Intelligenz
und moralisches Bewußtsein zurückzuführen, während wir das

Verhalten von Tieren, das den Eindruck bewußten Wollens,
verständiger Ueberlegung oder gefühlsmäßigen Handelns
macht, zur scharfen Unterscheidung vom Menschlichen als
Instinkt bezeichnen. Wir wollen es nicht wahrhaben, daß wir
mit unserem überlegten, zieü>ewußten Handeln im tiefsten
Grunde «bloß» einem Naturtrieb folgen, oder — den Spieß
umgedreht — daß bei den Tieren ähnliche Gefühle wirksam
sind wie bei den Menschen.

Wie deutlich treten sie hervor im Mutter-Kind-Verhältnis.
Man denke an die Selbstaufopferung von Tieren zum Schutz
oder zur Verteidigung ihrer Jungen, an die mühevolle Pflege,
an die Anleitung zur Lebenstüchtigkeit. Wohl ist diese Sorge
nur von kurzer Dauer; aber wir müsen dies mit der Kürze der
Lebenszeit und mit dem Kampf ums Dasein in Beziehung
setzen, wie auch mit dem Umstand, daß das Tier keinen Blick
in die Zukunft hat und damit auch keine Zielsetzung kennt,
weder für sich selber noch für die Jungen. Uebrigens kommt
auch bei den Menschen der Zeitpunkt, da es die Jungen zur
Selbständigkeit drängt oder, wenn die Trägheit den
Selbständigkeitstrieb überwiegt, die Eltern dem Sohne oder der Tochter

bedeuten müssen, es sei nun Zeit, sich auf eigene Füße zu
stellen, auch wenn keine Nahrungssorgen mitspielen. Wohl
bleibt bei den Menschen in der Regel das Zusammengehörigkeitsgefühl,

echte Herzensliebe bis zum Tode. Es erkaltet
aber auch nicht selten, besonders bei den Jungen, und versagt,
wenn die Eltern ihrer Hilfe bedürften. Wir alle keimen in
dieser Hinsicht herbe Altersschicksale. Und wie sehr die
Menschen einander noch als «Freßkonkurrenten» empfinden, zeigt
sich sehr häufig mit größter Deutlichkeit, wenn es ans Erben
geht.

Wir vergehen uns nicht gegen die Wahrheit, wenn wir im
ethischen Unterricht Beispiele mütterlicher Aufopferung aus
dem Tierreich herbeiziehen, obwohl das Tier nicht aus morali-

Wir gratulieren
Am 18. Oktober wird Gesinnungsfreund Ernst Brauchlin 85

Jahre «jung», wie er sich selbst einmal humorvoll ausdrückte.
Hinter diesem Scherzwort verbirgt sich aber eine Wahrheit:
Unser Ehrenpräsident ist jahraus, jahrein von einer beneidenswerten

Lebendigkeit und geistigen Frische. Davon zeugen seine

vielen Beiträge, die in unserm «Freidenker» veröffentlicht
werden können, auch die vorliegende Nummer enthält ja

Wesentliches aus seiner Feder. Davon zeugen seine Bücher, die

zwar vom Bestsellersturm überflutet, doch den Kundigen
lebensfrisch und unverstaubt anmuten. Davon zeugen seine
Vorträge und Ansprachen, aber auch seine Worte im Kreise der

Freigeistigen Vereinigung, mit denen er oft klärend und
richtungsweisend eingreift.

All das ist Ausdruck seiner Persönlichkeit, die so ganz
durchdrungen ist vom freigeistigen Gedankengut, von freigeistiger
Ethik. Das ist es auch, was ihn so jung erhält, denn er vertritt
eine Weltanschauung, der die Zukunft gehört.
Wir wünschen ihm, daß er uns in seiner Jugendlichkeit noch

recht lange erhalten bleiben möge.

Zentralvorstand und Redaktion

sehen Impulsen handelt. Hand aufs Herz: Liebt die menschliche

Mutter aus Moralität? Sorgt sie, kümmert sie sich, opfert
sie sich für die Kinder auf aus moralischen Erwägungen? Nein,
sie tut es aus dem naturgegebenen Grundgefühl der arterhaltenden

Mutterliebe, die der ganzen Lebewelt unbewußt als

Trieb innewohnt.
Mein Freund übersieht selbstverständlich die gegenseitige

Hilfe in der Natur nicht, von der der Wiener Biologe Paul

Kammerer sogar sagt, dieses Prinzip spiele in der Entwicklung
der Lebewesen wie in der Kultur eine ebenso große Rolle wie

der Kampf ums Dasein. Dieselbe Meinung vertritt Peter Kro-

potkin in seinem Buche «Gegenseitige Hilfe in der Entwicklung»,

worin er besonders die Lebenserleichterungen hervor
hebt, die viele Tiere durch die Vergesellschaftung erfahren.
Aber auch hierin zieht er einen zu dicken Strich zwischen
Natur und Menschenwelt. Seine Auffassung, diese Verhältnisse
(Symbiosen genannt) seien «nicht ethisch zu werten, sondern

nur vom Standpunkt der Nützlichkeit für beide Symbionten»,
ist wohl richtig, deim sie bilden das unerläßliche Gegengewicht
zum Kampf ums Dasein. Aber auch die Existenz des

Menschengeschlechtes beruhte von allem Anfang an auf der
Bildimg symbiotischer Verhältnisse. Die einzelnen Individuen
waren auf gegenseitige Hilfe — gemeinsame Futtersuche,
gemeinsame Abwehr- und Schutzmaßnahmen — angewiesen.
Diese Gegenseitigkeit in der Lebensermöglichung und bei der

Schaffung besserer Lebensumstände wurde im Laufe der geistigen

Entwicklung zur bewußten Zusammenarbeit und zur
bewußten helfenden Tat und führte in undenklich langer
Zeitfolge zur Kulturgestaltung unserer Tage, die als eine
allumfassende Symbiose zu betrachten ist. Wohl kam diese auf

Grund bewußten Wollens, berechnenden Planens zustande,

aber ihre Wurzeln reichen tief hinunter in das tastende Suchen

der Natur nach Mitteln zur Lebenserhaltung.
Die Erkenntnis, daß das Menschliche weit über die physische

Entwicklung hinaus eben bis hinauf in die moralische Sphäre)

etwas natürlich Gewordenes ist, soll dem denkenden Menschen

als Aufforderung gelten, die ursprünglich rein instinkthafte,

symbiotische gegenseitige Hilfe aus erkennendem, gemütshe-

wegtem Wollen heraus bewußt zu üben, damit das menschliche

Dasein endlich zu dem werde, was es sein sollte und sein

könnte: ein allumfassendes, allbeglückendes, friedvolles
Füreinander im frohen Wettkampf um die Schaffung des Besten

und Größten, was menschlichen Kräften zu tun möglich ist.

74


	Wir gratulieren

