
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 9

Rubrik: Was halten sie davon?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Unterwürfigkeit unter politische Doktrinen, gleich welcher
Art, der Machtanspruch wird aus dem Wahrheitsanspruch der
Doktrin gerechtfertigt, und man versucht Andersdenkende und
Kritiker mundtot zu machen.

Solche Ansichten und Haltungen sind mittelalterlich imd ein
Zeichen der Schwäche. Nur starke, ehrliche Systeme vertragen
Kritik und Widerspruch. Nur starke Menschen sind tolerant
und erwarten auch Toleranz. Stärken wir die Menschen in der
Wahrheitsliebe, Aufrichtigkeit und der Achtung vor den
«anderen», dann hören mittelalterliche Verbrechen, von denen wir
auch heute noch längst nicht frei sind, allmählich auf.

Dr. H. Titze

Der Gerechte wird seine Füße waschen
in der Gottlosen Blut

Woher kommen denn diese blutrünstig-sadistischen Töne, die
da an unser Ohr dringen? Sie kommen aus dem Psalm 58; die
Theologie nennt ihn denn auch den Rachepsalm. Wir stoßen
in diesem Psalm noch auf andere derart menschenfreundliche
Kostbarkeiten; doch beschränken wir uns hier auf folgende
wenige Verse:

4. Die Gottlosen sind verkehret von Mutterschoß an; die
Lügner irren von Mutterleib an.

7. Gott, zerbrich ihre Zähne in ihrem Maul; zerstoße, Herr,
das Gebiß der jungen Löwen

9. Sie vergehen, wie eine Schnecke verschmachtet; wie eine
unzeitige Geburt eines Weibes sehen sie die Sonne nicht.

10. Ehe eure Dornen reif werden am Dornenstrauch, wird
sie ein Zorn so frisch wegreißen.

11. Der Gerechte wird sich freuen, wenn er solche Rache
siehet, und wird seine Füße baden in des Gottlosen Blut,

12. daß die Leute werden sagen: Der Gerechte wird ja
seiner Frucht genießen; es ist ja noch Gott Richter auf Erden.

Im ganzen Psalm wie in diesen ausgewählten Versen stecken
drei Elemente, die jede gesunde und natürlich gewachsene
Menschensittlichkeit empören müssen:

1. Der Gerechte, das ist hier also der gut Jahwe-Gläubige,
fordert seinen Gott Jahwe auf, den Ungläubigen das Maul zu
stopfen und sie für ihren Unglauben recht gehörig zu zausen.

2. Jahwe befolgt diese Aufforderung und tobt seinen Zorn
an den unseligen Ungläubigen aus.

3. Nun genießen die Gerechten so recht von Herzen den
Triumph ihres Glaubens, den Triumph ihres Gottes; sie weiden

sich am Untergang, am Leiden ihrer Gegner, der Gottlosen.
Diese Schadenfreude, diese Verhöhnung des Gegners, diese

Ueberheblichkeit — wir finden das alles aus unserer rein
menschlichen Ethik heraus abscheulich; der Christenglaube
aber ist hier nicht so zimperlich; er muß offenbar im
Auskosten dieser Schadenfreude einen ganz besonderen Genuß
erleben, auf den er nicht verzichten kann. Wir denken da an die
Skulpturen in und an den mittelalterlichen Kirchenbauten; in
rührender Naivität zeigen sie uns, wie die Seelen der Gläubigen

in Abrahams Schoß sitzen und wie sie aus dieser
Geborgenheit heraus ihre Köpflein über die Rockfalten Abrahams
hinaushalten, um sich an den Qualen der Gottlosen in der Hölle
zu ergötzen. Und da ist ja auch Thomas von Aquino, nach
päpstlicher Weisung der eigentliche Vater und Schutzherr der
katholisch-kirchlichen Philosophie ; er schreibt in seinem
theologischen Hauptwerk, der Summa theologica, im HI. Supplement

94, 1, um genau zu zitieren, die christlich-schönen Worte :

«Beati videbunt poenas damnatorum, ut eis magis complaceat
beatitudo». Zu deutsch: «die Glückseligen (sc. in Abrahams
Schoß) werden die Strafen der Verdammten sehen, damit
ihnen ihre eigene Glückseligkeit noch besser gefalle.» Der Hei¬

lige Thomas meint also wohl, die christliche Gottseligkeit
bedürfe zu ihrer Abrundung und Vollendung der sadistischen
Schadenfreude; das heißen wir eine recht eigenartige
Gottseligkeit

«Nun ja, meinetwegen», werden unsere Gegner beschwichtigend

einwerfen, «so etwas mag ja im Mittelalter noch möglich
gewesen sein; aus dem neueren Christentum sind natürlich
alle derart unsauberen Elemente restlos ausgemerzt.» Dem ist

nun leider nicht so; denn der dritte Test führt uns mitten in
die allerneuste Phase der protestantischen Theologie hinein.
Hier trifft unser Test -—¦ und das verschlägt uns fast den Atem

— einen der Besten aus dem Bereich der neueren protestantischen

Kirche, er trifft Dietrich Bonhoeffer. Von Bonhoeffer
haben wir früher schon gelegentlich gesprochen und immer
mit der ihm zukommenden Achtung; wir haben uns -gefreut
über Bonhoeffers nachdrücklichen Hinweis auf den heute mündig

gewordenen Kulturmenschen, dem die Zugehörigkeit zur
christlichen Kirche alles andere, nur nicht mehr eine
Selbstverständlichkeit ist; wir haben mit der gebührenden Achtung
gesprochen von seinem Märtyrertod, denn er ist für seinen

Glauben im Ausgang der Hitlerzeit in Hitlers Kerkern am Galgen

gestorben. Und nun lesen wir im 4. Band seiner eben
veröffentlichten gesammelten Schriften in seiner Predigt über
jenen Rachepsalm 58 p. 420/21 die folgenden Sätze: «Der
Gerechte wird sich freuen, wenn er solche Rache sieht und wird
seine Füße baden in der Gottlosen Blut. Ist das nicht
wahrhaftige Gottesfreude? Ist das nicht Freude der Gerechten, daß

Gottes Gerechtigkeit triumphiert am Kreuze, Freude über den

Sieg Christi?»
Mit Schrecken stellen wir fest: Wie stark und wie fest muß

diese sadistische häßliche Schadenfreude am Leiden der
Gottlosen in der Christenlehre verwurzelt sein, daß sogar einer der

vornehmsten Vertreter dieses Christenglaubens seine Schadenfreude

ganz offen und offenbar wie eine Selbstverständlichkeit
in seiner eigenen Lehre und Predigt zum Ausdruck bringt!

Der angesehene protestantische Kritiker Alt-Pfarrer Oskar

Moppert, dessen Rezension in den «Basler Nachrichten» vom
25. Mai 1962 wir diese Sätze entnehmen, ist bestürzt wie wir
und schreibt dazu mit Recht: «Das ist für einen, der auch nur
einen Funken von geschichtlicher Betrachtung in sich bewahrt
hat, scharfer Tabak!» Wir gehen, als Kinder dieser Welt, noch

einen Schritt weiter; wir beglückwünschen uns wieder einmal

dazu, daß wir uns von diesem innerlich so widerspruchsvollen
und sittlich so ungesicherten Christenglauben entschieden und

endgültig losgesagt haben. Omikron

2 + 2 5!

In dem Artikel 2 + 2 5 der Nummer 8 vom August 62 von

Omikron wird die Macht der Mehrheit einer Betrachtung
unterzogen. Es hat darin eine Menge durchaus richtiger und sehr
interessanter Gedanken.

Als zentrales Anliegen dieser Betrachtung wird es bezeichnet,
wie schwer es ist, dem Druck der Mehrheit nicht zu erliegen und

der Wahrheit die Treue zu halten.
Es gelten also die Sätze und Urteile als wahr, welche mit einem

realen Tatbestand übereinstimmen, dies normalerweise und im

allgemeinen. Auf Grund dieser bestimmen wir unsere Weltanschauung

und auch unsere moralischen Pflichten.
Wir lassen uns in bezug auf diese Urteile von der Wissenschaft

leiten, wobei zu bemerken, daß auch diese menschlich ist, sich

also auch irren kann. Die Wahrheit zu erkennen erfordert also

scharfes Denken!
Der Massenmensch besitzt meistens gerade dieEe Fähigkeit nicht

und teils aus Gleichgültigkeit und teils Bequemlichkeit, die noch

70



zu einer Unfähigkeit des Denkens dazu kommen, folgt er dem Beispiel

der andern. So kann es leicht kommen, daß für ihn 2 + 2 5
wird.

Der philosophische Idealist kann auch in Ueberschätzung des

Geistigen in den Fehler verfallen, das Reale zu wenig zu beachten,

so daß er in diesem Falle durch falsches Denken die Wahrheit
mißachtet.

Die Diktatur kann —¦ wie Omikron schreibt — sehr wohl dem
Realen widersprechen, und dies stimmt bei dem angeführten Beispiel

von Deutschlands Nationalsozialismus. Dieser war nämlich
ausgesprochen Egoismus!

Ganz anders aber erscheint eine Diktatur, die sich auf Altruismus

aufbaut, die sogar wissenschaftlich begründet werden kann.
Es ist durchaus real und wahr, daß wir die Natur nicht nur

erkennen, sondern daß wir sie überwinden, wenn es um das Wohl
der Menschheit geht!

Der Egoismus vermag durch den Mißbrauch der Macht des
Geldes in der Wirtschaft des Kapitalismus überzuborden, so daß
er den größten Teil der Not und des Elends der Menschheit
verschuldet!

Die Diktatur des Proletariats soll und kann dieses Unheil wenden!

Wenn in Rußland Fehler gemacht werden, so ist dies alles kein
Beweis gegen den wahren, selbstlos gemeinten Kommunismus, der
in der ersten Zeit seines Entstehens der Diktatur kaum entraten
kann, da der Mensch nicht ohne einen allen dienenden, gewissen
Zwang altruistisch werden kann!

Die Diktatur eines Napoleon und eines Hitler wollte aus 2 + 2

5 machen, aber die eines Marx bleibt bei 2 + 2 4.
Es ist eben ein großer Unterschied, ob es heißt: «Recht ist, was

Deutschland nützt» oder aber «Recht ist, was der Menschheit
nützt», und das ist es, was ich im Artikel von Omikron richtigstellen

wollte!
Was in Rußland geschieht ist eine Vorstufe der Entwicklung

voller Fehler, aber diese Gewalt, die doch immerhin zu einem
Ideal strebt, ist doch weit über der Gewalt, die in Algerien
ausgeübt wird oder wurde!

Es ist ein Fehler, von Religionen zu sprechen. Es gibt nur eine.
Alles andere nenn ich Konfessionen, und die bringen nur
Konfusionen. Die Religion als Hingabe zum Fühlen für andere ist
durch Ueberspannte und Geschäftemacher, die sich damit ein
arbeitsloses, schönes Leben zu verschaffen suchen, leider schwer
mißbraucht worden, aber die Masse ist und wird leider noch lange wie
eine Herde den sogenannten Hirten nachfolgen. Für diese bleibt
2 + 2 noch lange 5, und 3 bleibt 1!

Die Macht der Mehrheit, der Idealismus und auch der Glaube
können die Gesetze des Realen niemals unwirksam machen.

Die Diktatur tut dies auch, wenn sie egoistisch ist, aber wenn
sie im Dienste der Menschheit real wirkt, führt sie zum Ziele,
das aufs innigste zu wünschen ist, nämlich zur Vollendung.

Max Rotter

mnnji 010 triit
Das näher rückende Konzil
¦— es soll ja schon im Oktober dieses Jahres seinen Anfang nehmen

— beschäftigt in steigendem Maß die Presse der verschiedensten

Richtungen. Aus der Fülle der in den letzten Wochen dazu
veröffentlichten Betrachtungen verweisen wir auf zwei: auf den
Artikel «Wer soll die katholische Kirche regieren?», von Wolfgang
Hammer, in Nr. 188 der «Tat» vom 14. Juli 1962, der vor allem
das Problem der Machtverteilung zwischen Kurie und den Bischöfen

behandelt, und auf den Hg. gezeichneten Leitartikel «Das
Konzil — Konfrontation» der «Neuen Zürcher Zeitung» Nr. 3068,
Morgenausgabe vom 11. August 1962, der darüber hinaus einer
wachsenden Skepsis gegenüber dem Konzil Echo verleiht. wg.

Kirchengeläute als Lärmquelle
Die «Tat» stellt in Nr. 223 vom 19. August das Problem zur

Diskussion, inwieweit das Kirchengeläute als störende Lärmquelle zu
gelten habe. Das Blatt stellt fest, daß starke Kirchengeläute die

Lautstärke eines oder mehrerer unabgeschirmter Preßlufthämmer
erreiche und daß die medizinische Wissenschaft den Standpunkt
einnehme, daß jede länger andauernde starke Schallwirkung, auch
wenn sie subjektiv nicht als unangenehm empfunden wird,
gesundheitsschädigend sei. Das Blatt setzt sich schließlich vorsichtig für
ein Kompromiß dahin gehend ein, daß die Häufigkeit und Dauer
des Kirchengeläutes vermindert wird. — Wer wie ihr Chronist
selbst in Häusern nahe großer Kirchen (Berner Münster und St.-
Peters-Kirche in Zürich) verweilt hat, weiß, daß sogar streng
christliche Hausgenossen das Kirchengeläute als eine Ohrenmarter
verabscheuen. Die immer mehr in die Höhe wachsenden Häuser
unserer Städte werfen die Schallwellen zurück und verstärken sie
damit. Das sind eben andere Verhältnisse als bei den frei stehenden

Kirchen von Bergdörfern, wo die Schallwellen frei ausschwin-
gen können. Gerade die großen Kirchen der Städte haben aber
auch meistens die größten und am lautesten tönenden Glocken.
In Paris hat übrigens schon im Jahre 1954 der Polizeipräfekt Du-
bois im Zug einer Lärmbekämpfungskampagne eine Einschränkung
des Kirchengeläutes verfügt. wg.

Streit um die Klosteraufhebung im Aargau
Am 3. August 1962 erschien in der «NZZ» Nr. 2990 ein Artikel

über die Klosteraufhebung im Aargau von H. M., der durch die
Arbeit Prof. Pfenningers über die Aufhebung der Benediktinerabtei

Rheinau veranlaßt scheint, auf die in unserer Augustnummer
hingewiesen wurde,. H. M. steht mehr auf dem Boden der streitbaren

Radikalen aus der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Für
ihn bleibt die Frage, ob die Aufhebung der aargauischen Klöster
zu Recht oder Unrecht vollzogen wurde, umstritten, während Prof.
Pfenninger sogar die Wiedergutmachung des Unrechts ins Auge
faßte.

Und H. M. läßt auch die Zeugen aufmarschieren, die aus der
Geschichte jener Tage bekannt sind: Augustin Keller, Heinrich
Zschokke, Ferdinand Waller, Anton von Tillier u. a. m.

Es ist klar, daß dieser Artikel nicht unerwidert bleiben konnte:
in Nr. 3060 der «NZZ» unternimmt es R. A., den radikalen H. M.
in die Schranken zu weisen. Er bezieht sich auf «neuere,
wissenschaftlich einwandfreie Forschung», welche die aargauische
Klosteraufhebung «einen unklugen und brutalen Gewaltakt und
Rechtsbruch» nennt. Ebenso stehe heute fest, «daß die Klöster
keine Schuld an dem Aufstand tragen».

Uns will scheinen, daß eben auch die Geschichtsschreibung einer
Entwicklung unterliegt. Was heute für recht angesehen wird, gilt
morgen für unrecht oder doch für unzweckmäßig — denn die
Geschichte wird vom Sieger geschrieben. Die Radikalen von anno
dazumal wußten, warum sie die Klöster aufhoben, fühlten sich im
Recht und sagten es auch, denn sie hatten gesiegt. Heute, da

weniger Gegensätze zwischen Katholisch-Konservativen und einst
radikal Freisinnigen bestehen, schließen sie sich gegen bedrohlichere

Kräfte zusammen, und die formale Rechtsfrage tritt im
Klosterstreit in den Vordergrund. Im stillen Kämmerlein suchen
Gelehrte in verstaubten Akten nach der Schuld der Klöster. Wenn
in den Archiven nichts zu finden ist, sind die Klöster natürlich
schuldlos. Aber ob in den Archiven die ganze Wahrheit aufbewahrt
wird, steht auf einem andern Blatt, von den gesprochenen Worten

findet sich dort nichts.
Aus dem von H. M. zitierten Brief von Heinrich Zschokke an

den damaligen Abt des Klosters Muri sei ein Absatz
wiedergegeben: «Ich glaube Ihnen wörtlich, mein hochwürdiger Freund,
daß Ihres Wissens, vom Kloster aus, nichts geschah, solche
Unordnungen anzuregen oder zu begünstigen. Ich glaube es, daß es

von andern Geistlichen und Weltlichen geschehen sein mag. Aber
was tat das Kloster vermittelst seiner Autorität, seines Einflusses
zur Verhütung der Unfugen? Sprach es laut und öffentlich seine

Mißbilligung aus? Stand es entschieden auf Seiten des Gesetzes
und der hohen Landesobrigkeit?»

Das Schweigen des Klosters läßt sich in den Archiven natürlich
auch nicht finden. Sicher aber gab die Klösteraufhebung den
Anstoß zu jener Bewegung, die dann zur Gründung des Bundesstaates

von 1848 führte, ohne den das Schicksal der schweizerischen

Demokratie und Unabhängigkeit wohl einen andern Lauf
genommen hätte.

71


	Was halten sie davon?

