
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 45 (1962)

Heft: 8

Artikel: Fragen...

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Menschen werden daher so lange Opfer des Betruges
bleiben, als sie nicht lernen, hinter den verschiedenen Ideologien

und Systemen die Interessen gewisser Gruppen zu
erkennen. Spectator

In Erwartung des Jüngsten Gerichts

Vor einem Jahr, 1961, veröffentlichte Prof. Edmund Schlink
ein stattliches Werk von 276 Seiten mit dem Titel: «Der
kommende Christus und die kirchliche Tradition»; und folgendes
ist sein wesentliches, sein dringliches Anliegen :

Es geht dem Verfasser um die Einigung der beiden christlichen

Großkirchen Katholizismus und Protestantismus. Diese
Einigung scheint ihm unmöglich ohne vorausgehende
Bußleistung der beiden Kirchen. Diese Bußleistung darf aber nicht
nur einseitig im historischen Rückblick auf die Entstehung der
Kirchenspaltung erfolgen; ebenso wichtig ist ihm der Vorausblick

auf den erst noch kommenden Herrn, der dann im
kommenden Gericht alle Kirchen richten und unter den Gliedern
einer jeden von ihnen seine endgültige Scheidung vornehmen
wird. Wir zitieren wörtlich :

«Allen christlichen Gemeinschaften steht die Parusie Jesu
Christi bevor. Die apostolische Botschaft verkündigt nicht nur
den gekommenen, sondern auch den kommenden Christus. Der
Herr wird kommen nicht nur als der Erlöser, sondern auch als
der Richter, und zwar nicht nur als der Richter der Welt,
sondern auch der Christenheit Die Kirche ist älter geworden,
als die Apostel es erwartet hatten. Die Christenheit hat zwar
nicht aufgehört, die Wiederkunft des Herrn in ihrem
Glaubensbekenntnis zu erwähnen. Aber der Geist der Erwartung und
das Eilen und Rennen ihrem Herrn entgegen hat vielerorts
nachgelassen. Hat sich die Christenheit nicht weithin
festgekrallt in diese Erde? Inwieweit versteht sie sich noch als das

wandernde Gottesvolk in einer zu Ende gehenden Welt? Oder
ist sie mit dem schweren Gepäck ihrer langen Geschichte und
den Panzern ihrer Traditionen wieder zu einem Teil dieser
Welt geworden?»

Das aber ist die große Ueberraschung für uns alle — da

nimmt also ein Universitätsdozent heute noch das kommende
Jüngste Gericht blutig ernst! Und es ist eben nicht irgendwer
— Professor Schlink ist als Inhaber des Heidelberger
Lehrstuhles für systematische Theologie eine sehr repräsentative
Figur in der Universitätstheologie des deutschen Protestantismus.

Ferne liegt es uns, ihn um dieses blutigen Ernstes willen
zu tadeln; im Gegenteil, wir anerkennen seinen Mut zur
Konsequenz und sind dem Verfasser dankbar dafür, daß er sich
nicht dazu hergeben will, die hartkantige Substanz des
christlichen Glaubens in einer lauwarmen Brühe von Sittlichkeit
und Liebesbereitschaft aufzulösen. Unsere Anerkennung
enthebt uns aber nicht der Pflicht, ganz dringlich auf den para-
doxalen Charakter dieser professoralen Enderwartung aufmerksam

zu machen. Das vom Autor als sicher aufgezeigte Jüngste
Gericht ist als reales Geschehen doch nur möglich auf dem
Grund folgender mindestens ebenso real gemeinter
Voraussetzungen :

1. Vorausgesetzt wird der reale Bestand wenigstens zweier,
wahrscheinlich aber dreier von Grund aus verschiedener Welten.

Christus kommt zum Gericht aus der Gotteswelt her, und
er nimmt die ihm Getreuen aus der realen Diesseitswelt heraus
in seine «reale» Gotteswelt; diejenigen aber, die von Christus
im Gericht ausgeschieden und bestraft werden, müssen doch,
schon um der von Gott verhängten Strafe willen, in einer Art
Hölle als einer dritten Welt ihre Strafe verbüßen.

2. Nicht nur die Christen, die ganze Welt, d. h. alle
Menschen, ob sie vor dem Christentum lebten oder heute außer¬

halb des Christentums leben, müssen zum Gericht antreten.
Wir wissen aber heute, daß wir für die Geschichte der Menschheit

mit einigen Millionen Jahren rechnen müssen, wir wissen

auch, daß die Christenheit heute knapp ein Drittel der jetzt
lebenden Menschheit ausmacht. Die Masse der zu Richtenden
geht also in die Milliarden. Wie Christus als Einzelrichter mit
der rechtlichen Prüfung und der gerechten Entscheidung über
diese Milliarden fertig werden soll, das entzieht sich aller
vernünftigen Vorstellung.

3. Haben die Milliarden, die vor Christus gelebt haben und
die heute außerhalb des Christentums leben, nicht das Recht,
den christlichen Richter als unzuständig und das christliche
Gerichtsverfahren als völlig ungerecht abzulehnen? Wie
verträgt sich der Anspruch auf höchste christliche Gerechtigkeit
mit der unbestreitbaren Tatsache, daß Milliarden der vor
Gericht Stehenden aus räumlichen und zeitlichen Gründen von
Christus und seiner Botschaft ja gar nichts haben wissen
können?

4. Das Gericht setzt voraus, daß die Seelen aller Gestorbenen

irgendwie den Tod überlebt haben und nun, mit vollem
Bewußtsein, als Seelen der Menschen oder als bereits wieder
auferstandene Menschen vor Gericht erscheinen. Das aber
widerspricht den besten biologischen, anthropologischen und
philosophischen Einsichten von der Einheit von Seele und Leib.

5. Nach welchen rechtlichen Grundsätzen wird von Christus

der Rechtsentscheid getroffen? Was wird da für böse, was für

gut gehalten? Wird da nicht die Ablehnung des Christenglaubens,

auch wenn sie aus den besten Wahrheitsüberzeugungen
heraus notwendig wird, und wird da nicht auch schon die
Unkenntnis des Christenglaubens als das radikal Böse angesehen,
das nun unweigerlich zu den grausamsten und ewigen Strafen

führen muß? Fällt da nicht der Begriff des Guten ganz
einfach in eins zusammen mit dem Bekenntnis zu Christus?

Fragen über Fragen, und der durchaus berechtigten
Einwände ist kein Ende! Man wird uns verstehen, wenn wir
feststellen: Was Professor Schlinks Lehre vom Jüngsten Gericht

an Voraussetzungen mit sich zieht, das alles steht im schärfsten

sachlichen Gegensatz zu Sinn und Geist und Aufgabe aller

übrigen Universitätsarbeit. Mit Begriff und Wert der Wahrheit

wird hier ein Spiel getrieben, das vor dem akademischen
Gewissen kaum zu verantworten ist. Und man wird uns
begreifen, wenn wir bekennen : Daß ein repräsentativer Vertreter
einer modernen Universität ohne irgend welchen Widerspruch
oder auch nur Einspruch von akademischer Seite her dieses

Spiel mit der Wahrheit treiben darf, das erfüllt uns mit schweren

Sorgen um Schicksal und Zukunft unserer abendländischen
Universität. Omikron

Fragen

Wer gibt Auskunft, Jud oder Christ?

In welchem Verhältnis steht der Christengott zum Judengott?
Hat der Judengott die Konfession gewechselt und ist zum

Christengott geworden?
Oder gibt es nun einen Judengott und einen Christengott?
Oder hat der Christengott als Usurpator den Judengott von

seinem Himmelsthron verdrängt?
Oder haben die beiden Götter einen Koexistenzpakt miteinander

abgeschlossen?
Wo residiert dann der eine, wo der andere?
Der Schöpfer des Himmels und der Erde war der Gott des

Alten Testamentes, also der Judengott. Was berechtigt d'e

Christen, die Weltschöpfung ihrem Gotte zuzuschreiben?
Geben sie damit nicht zu, daß ihr Gott der umgewandelte

62



Judengott sei? Und Juden und Christen könnten gemeinsam
singen : Wir glauben all an e i n e n Gott?

Warum denn die Feindschaft zwischen Jud und Christ?
Christus war das Kind einer jüdischen Mutter, saß aber

nach der Himmelfahrt zur rechten Hand des christlichen Gottes.

Und die Jüdin Maria selber ist zur Fürbitterin beim christlichen

Gotte geworden. Gesinnungswechsel?
Warum hat der christliche Gott, als er zur Herrschaft kam,

mit der Erbsünde nicht tabula rasa gemacht und mit dem
Cliristentum eine neue moralische Aera beginnen lassen?

Daß der Christengott den unzähligen Judenmassakern
mitleidlos zugesellen hat, ist verständlich. War der Judengott
ohnmächtig, sie zu verhindern?

Aber warum sieht der Christengott seit zwei Jahrtausenden
all den Massakers gleichgültig zu, die die Christen am laufenden

Band unter sich selber veranstalten?
Ist es vielleicht so, daß beide Götter keine Götter und Juden

wie Christen betrogene Betrüger sind? Und Nathan der Weise
hätte demnach recht? Also nochmals die Frage: Wer gibt
Auskunft, Jud oder Christ? E. Br.

hm nun m tum
Glossen zur modernen Kunst

Der Kunsthandel sieht in der superabstrakten Malerei sein großes

Geschäft. Er tut alles um diesem Geschäft zum Durchbruch zu
verhelfen und Dauer zu verleihen. Er liefert die Slogan, die das

Publikum, um nicht als Banausen zu gelten, willig nachredet.
Doch die großen Schlagworte bilden einen zu scharfen Kontrast
zu dem, was gezeigt wird. Nachdem die erste Verwirrung und der
erste Schrecken überwunden ist, macht sich beim Kunstliebenden
nun allmählich eine Reaktion bemerkbar.

Die hintergründigen Erscheinungen im heutigen Kunstbetrieb,
die faul bis oberfaul geworden — geben zu denken; daß Kunst
mehr ist als eine Formel.

Ein Spengler, der mit viel Liebe zu seinem Beruf, die
Rohrleitung für die Heizung in ihrem Hause legt, ist, sobald er sein
Handwerkszeug zusammenpackt und Abschied nimmt, geneigt, das
Resultat seiner Arbeit für ein Kunstwerk zu halten — denn er
legte so viel an schweißtreibender Mühe, an Ueberlegung, Sachverstand,

Erfahrung, handwerklichem Können und auf Qualität
gerichtetem Ehrgeiz in die Arbeit, als sei es ein Stück von ihm selbst.
Dennoch ist diese Rohrleitung, die präzise funktioniert — kein
Kunstwerk! Darüber gibt es keine Diskussion.

Ein Kind, das mit Hilfe von zwei Kartoffeln, einem Messer und
vierzehn Streichhölzern einen skurrillen, eigenwilligen Torso
zusammenbastelt, der auch dem gutwilligsten Erwachsenen nicht das
Mindeste sagt, neigt dazu, das Ergebnis seiner Tätigkeit für ein
höchst bemerkenswertes Kunstwerk zu halten, dem die Umwelt,
wenn es mit rechten Dingen zuginge, eigentlich mehr Beachtung
schenken müßte. Und wie kommt das Kind zu dieser Annahme? Es
hat seine Phantasie, seine Träume, seinen Spieltrieb und seine
ganze Erlebnisfähigkeit an dieses Kartoffelmonstrum gewendet.
Aher dieser Torso ist kein Kunstwerk, und wir lassen uns auch
von niemandem überreden, es dafür zu halten.

Ein Sonntagsmaler, der im Laufe von vielen kühlen Herbstnach-
mittagen, ausgerüstet mit Klappstuhl, Malkasten, Staffelei, Leinwand

— eine stimmungsvolle Landschaft auf die Leinwand zaubert
— ist fast immer überzeugt, ein Kunstwerk zustande gebracht zu
haben, das die Nachwelt sicherlich besser zu würdigen wissen wird,
als die Umwelt — die lebende Genies — verkennt.

Denn der Sonntagsmaler arbeitet brennenden Herzens. Er ist
Feuer und Flamme —¦ ganz lohende Landschaft. Wenn man es
ihm auch nicht ansieht. Er prüft, vergleicht, urteilt, verneint,
bejaht, komponiert, arrangiert — theoretisiert. Da ist was los! Da
wird etwas — bloß kein Kunstwerk!

Sie alle — die Vorgenannten —¦ fühlen sich als Kunstschaffende.
Nun denn sollen sie sich fühlen — die Spengler, Kinder. Sonntags¬

maler und nicht erwähnte Laienschauspieler, Feierabendschriftsteller

usw. usw. Wir selbst fühlen's nicht und können's nur erraten.

Ein Anerkannter, Arrivierter, Protegierter aber kann machen
was er will! Und was er auch macht •—- Kunst — ist es immer!

So sagen es uns jedenfalls die Kunstgelehrten — die Kunst-
kommissiönler ¦—- die Kunstkritiker — die Kunsthändler und die
Kunstpäpste.

Dies sind — die es wissen müssen. Oder wissen wollen. Da schaut
ja keiner so ganz durch.

Also ist die Bahn frei für merkwürdige Dinge:
Für Plastiken, nach Art der Wasserrohre unseres Spenglers.
Für Skulpturen, die den Kartoffelspielereien der Kinder gleichen.
Für Metallarbeiten, aus altem Schrot — wie Fahrräder nach

einem Bombenangriff.
Für Zeichnungen, wie Babygekritzel, wenn die Windeln voll sind.
Für Oelgemälde, wie der Fußboden, wenn der Anstreicher mit

dem Farbkessel von der Leiter fällt.
Für die Darstellung — des heiligen Nichts — durch eingerahmte

leere weiße Kartons (für leere Köpfe).
Man denke nur an die angestrengte Denkarbeit, die dahintersteckt

und die gewaltige theoretische Fundierung — eine leere
Fläche als höchste Kunst, pardon Frechheit — zu preisen!

Bei der Rohrplastik zum Beispiel — die im Gegensatz zur Arbeit
des Spenglers —¦ nicht funktioniert — dieses Gewirr aus Röhren
im Kunsthaus mit der Katalognummer 2314 und dem Titel: «Eros-
Gamma fünf» —¦ dieses Kunstprodukt ist das Ergebnis einer in
langen Nächten ergrübelten und in vielen Reden und Diskussionen
präzisierten neuen Kunstanschauung.

Die rechte Neigung des mittleren Rohres mußte zur oberen
Diagonallinie im Rahmen der Gesamtkomposition in vielen schlaflosen
Nächten gefunden werden.

Das «Denken und Probien» haben Dilettanten und Künstler
gemeinsam, in allen steckt «das Kind im Manne» •— der Spieltrieb
besonders — nur sind die Ergebnisse völlig verschieden zu bewerten,

wenn sie sich auch gleichen, wie ein Ei dem andern.
Wir aber, die wir uns darüber wundern ¦—- daß ein geschickter

Bastler — der sich großer Künstler nennt — einfach an einer
Wanduhr einen Abstellhebel wegreißt — so daß das Schlagwerk der
Uhr restlos abläuft und diese demolierte Uhr als Kunstwerk
ausstellt — noch ernst genommen wird —• wir sind alle Banausen!

Und fragen wir naiv —• besonders wenn sogar Affen großartige
abstrakte Gemälde schaffen — was nach all dem noch Kunst sei

— dann sondern die Kunstgelehrten einen derart dicken Theorienebel

ab —• mit allen Superlativen — daß ihre «großen» Werke
dahinter verschwinden-— wir also von der «Lehre über die Leere»
aufgeklärt sind!

Und Kunst ist — wenn man trotzdem lacht! PAOLO

miHti in irin
Bei Jesuiten erlauscht

Wir dürfen nicht an Jesus denken. Wenn wir an ihn dächten,
müßten wir auf dem Kreuz enden wie er. Und heute ist doch die
Zeit gekommen, die andern ans Kreuz zu schlagen und nicht selbst
daraufzusteigen. Spectator

Metaphysik ist:
Wenn man in einem stockdunklen Zimmer eine kohlschwarze

Katze, die gar nicht darin ist, nicht nur sucht, sondern sogar noch
findet. K. B.

Rückgang der Priester in Italien

Unter diesem Titel berichten die «Basler Nachrichten» vom
6. Juni 1962, daß Kardinal Aloisi Masella in Rom den Vorschlag
machte, in der katholischen" Kirche das Diakonat wieder
einzuführen. Anlaß dazu gab der ständige Rückgang des Klerus, besonders

in Italien.
Vor etwa hundert Jahren gab es in Italien 109 688 Priester, das

heißt ein Priester betreute 260 Gläubige. Heute gibt es in Italien

63


	Fragen...

